
 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
 2024السنة: 5العدد:   28المجلد: 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 الجزائر –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 288 - DOI: 10.37138  ،لجزائرا-المنظر الجميل، قسنطينة حي قدور بومدوس 

 

 الهرمنيوطيقا الحديثة وتحولاتها الفكرية والفلسفية في التفكير الغربي
Modern Hermeneutics and Its Intellectual and Philosophical Transformations in Western 

Thought 

 
 2شبرو عبد الكريم 1تميم بوبكر

temim-boubaker@univ-eloued.dz chebrou-abdelkerim@univ-eloued.dz 

  
 15/09/2024تاريخ النشر:  20/06/2024تاريخ القبول: 22/02/2024تاريخ الاستلام: 

Received: 22/02/2024 Accepted: 20/06/2024 published: 15/09/2024  
 

 

  :لخصالم
ذي يعتبر تأثيرها على حياة النص من وتحولاتها الدلالية في التفكير الغربي الحديث ال موضوع هذه الورقة البحثية هو الهرمنيوطيقا

فلسفية التي تسعى لفهم عميق للنصوص حد أهم التيارات الأتعتبر الهرمنيوطيقا الأولويات التي يجب أن يضطلع بها التفكير النقدي، لذلك 
، والإشكال القائم في خضم هذه القراءة: الثقافيةو التاريخية  االعميقة وسياقاته ها فهم معانيانطلاقاً من الرغبة في والثقافات والظواهر الاجتماعية

لوقوف عل إسهاماتها في تحقيق التوازن هل التعدد الفكري للهرمنيوطيقا توجه إيجابي أم خروج عن مسارها المطلق؟ ومنه كانت الإجابة من با
الشامل للنصوص  أويلالتتحقيق هم العميق و في تعزيز الفه تلعببالمتلقي، وهو الدور الأساسي الذي  قرائي والتكافؤ التأويلي الذي يجمع المؤلف

 .والفكريالثقافي  هافاعلتتساهم في تطوير العلوم الإنسانية والاجتماعية وتعزيز  بذلك والظواهر الثقافية والاجتماعية، وهي

 لة، الفهم.الهرمنيوطيقا، النص، المتلقي، الدلا كلمات مفتاحية:
Abstract: 

The research paper explores hermeneutics and its semantic changes in modern Western 

thought, particularly focusing on its impact on the life of texts a priority for critical thinking. 

Hermeneutics is seen as a crucial philosophical approach aiming for profound understanding 

of texts, cultures, and social phenomena within their historical and cultural contexts. It raises 

the question of whether the intellectual diversity within hermeneutics represents progress or 

deviation from its core principles. The paper suggests that examining hermeneutics' 

contributions to achieving balanced reader engagement and interpretive equality is essential. 

This role is fundamental in deepening understanding and achieving comprehensive 

interpretation of cultural and social texts, thereby contributing to the advancement of 

humanities and social sciences, and fostering their cultural and intellectual interaction. 

Keywords: Hermeneutics, text, recipient, meaning, understanding. 

 

                                           

  .(ئر)الجزاالواديجامعة  ،والعلوم الاجتماعية ابهادآو التكامل المعرفي بين علوم اللغة العربية مخبر ( 1)
لعربية مخبر (2) لغة ا ل لواديجامعة  ،والعلوم الاجتماعية ابهادآو التكامل المعرفي بين علوم ا  .(زائر)الجا



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
 2024السنة: 5العدد:   28المجلد: 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 الجزائر –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 289 - DOI: 10.37138  ،لجزائرا-المنظر الجميل، قسنطينة حي قدور بومدوس 

 

 مقدمة:

ر الهرمنيوطيقا غالبا ما يؤكد امتدادها اللغوي إلى العصور القديمة على اعتبار أنها كلمة اشتقت من إن التتبع التاريخي لجذو 
" التي تعني فنّ التـأويل والفهم، حيث التصقت دلالتها بتأويل النصوص المقدسة Hermeneutikēالجذر اللغوي للكلمة اليونانية "

لما لها من أهمية وتأثير  على تفكير المجتمعات، وتبعا لنموها الفكري والفلسفي شهدت الهرمنيوطيقا تحولات كثيفة على المستويين 
، (2007)مصطفى،  جه نحو التفكير الفلسفي ومنه إلى النقديالأدائي والدلالي، ما جعلها تخرج من دائرة الاشتغال اللاهوتي وتت

وهو المنعرج الذي حوّل اهتماماتها لتشمل نطاقات أوسع وفضاءات أرحب، لتتجاوز بذلك حدود النص المقدس وهيمنته، وتنفتح 
ها الدلالية توازي أهمية اشتغالها سواء كان ذلك على مستوى اللغة أو على مختلف الإبداعات الأدبية، والتراثية، والثقافية، بما أن أهميت

 الكتابة أو التفكير.

شهد عصر النهضة تطورات مختلفة للتفكير الهرمنيوطيقي، الذي تنوعت مدارسه وتعددت أساليبه حيث بزغت من خلاله 
تية( المغلقة إلى دلالاته الحديثة )المؤلف، النص، المتلقي(، أفكار ومفاهيم جديدة حولت مفهوم الهرمنيوطيقا من دلالته القبلية )اللاهو 

المفتوحة على النقد والتحليل والدراسة، وهو ما عكف على دراسته ثلة من المفكرين الغربيين الذين تناولوا الهرمنيوطيقا وفق آراء 
الهرمنيوطيقا الحديثة وتحولاتها الفكرية فلسفية وفكرية عميقة، كانت سبيل دراستنا من خلال هذه الورقة البحثية الموسومة ب"

" راجين من خلالها إضاءة التفكير العربي ومقاربته بالتحول الهرمنيوطيقي الذي شهده التفكير الغربي والفلسفية في التفكير الغربي
 الحديث، بدأً ب"دانهاور الستراسبورغي" ووصولا إلى "بول ركور".

وُّرات دلالية متلاحقة، تزامنت مع ولادة البنيوية وظهور الهرمنيوطيقا الوجودية،  من قبيل ما تقدم نجد أن الهرمنيوطيقا  عرفت تحح
والنقدية، ومنه فإن التساؤل الذي يمكن طرحه هو: هل تحول الأداء الهرمنيوطيقي هو ما جعل ثوابته حاملة للجدل الفلسفي والفكري 

 به ليصبح الاعتقاد به قابل للتجسيد والممارسة؟في التفكير الغربي؟ أم أنه فقط صراع مذهبي تبناه أصحا

للإجابة عن هذا التساؤل اتبعنا المنهج الوصفي المدعم بآلية التحليل للوصول إلى الآراء الفكرية والفلسفية لبعض المفكرين  
والإحاطة بها وفهم مراميها بشكل أكثر عمقا ونضجا، وذلك من خلال السعي إلى تحقيق جملة من الأهداف، ولعل أهمها الوقوف 

ه عملية لفهم الرموز وآلية لتفسير الدلالات وفق ما يتناسب مع سياقها الثقافي، التاريخي واللغوي، على الأداء الهرمنيوطيقي بوصف
وذلك بعد أن طغى المفهوم الهرمنيوطيقي على لب المعطى التأويلي، محققا انتشاره بشكل أوسع في مختلف المجالات الأكاديمية 

علوم الاجتماعية، إلى جانب تغلغله المتواصل في المعطى اللاهوتي والفلسفي والعلمية، وبما في ذلك علوم الإنسان وعلم النفس وال
 والأدبي.

 
 

 شلايرماخر قبلهرمنيوطيقا ما 



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
 2024السنة: 5العدد:   28المجلد: 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 الجزائر –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 290 - DOI: 10.37138  ،لجزائرا-المنظر الجميل، قسنطينة حي قدور بومدوس 

 

 ":1665-1603دانهاور الستراسبورغي " 1.2
 ترجح الدراسات المنهجية الحديثة أن الهرمنيوطيقا في شكلها المختلف عن منظورها القديم ظهرت مع المفكر الألماني دانهاور

-Hermeneutica sacra soveالستراسبورغي الذي أسس لقواعد هرمنيوطيقية جديدة في خضم كتابه "فكرة المفسر الجيد"،"
mathodus exponendarum sacadrume luturaturme 1654 الذي أقر فيه بعالمية الهرمنيوطيقا من خلال "

 ذلك بجدلية المعنى الحقيقي والمعنى الخاطئ الذي قد تحمله النصوص عالمية الحقوق والعلوم، وذلك عبر التأسيس لحقيقتها مستعينا في
وفق التصور التأويلي القديم، إذ سعى هذا المفكر امتطاء توجه جديد للهرمنيوطيقا مختلفا عن توجهها الكلاسيكي الضيق في عمقه 

اللاهوتية المغلقة مما  أفرغه من إشباعه المعرفي وأدائه وفرص تواصله، خاصة وأن هذا الأخير حصر مفهوم التأويل في زاوية الدلالة 
الآخر المتاح عند أي لحظة تواصل، وهو ما جعل "دانهاور الستراسبورغي" يعطي الفهم الهرمنيوطيقي مقاربة دلالية جديدة قادرة على 

ثل كسرا للحقيقة، بقدر ما هي تحقيق تكيف الإنسان مع الاختلاف الفكري والخروج من أحادية التوقع المظلمة، بما أن غايته لا تم
ا سعي للوصول إليها وإلى المعرفة اليقينية التي تحملها علاقتها بالتفكير العميق الذي أدركه عند تأسيسه لاحتمالات التأويل التي ترسمه

 سياقات المعنى خارج الدلالة اللاهوتية.

طاق الكلمات التي تحملها، حتى تتجلى حقيقة المعنى عبر هذا التوجه أصبح المؤول يسعى خلف المعاني قصد إظهارها خارج ن
يحمل من الدلالات  (2008)بوزيد،  القائمة على حقيقة تأويله سواء من حيث كونه خطابا مكتوبا أو من حيث كونه ملفوظا مرسلا

المفضية إلى تأويلها وإعطائها فرصا للفهم والشرح المطلق الذي ما يعطي الأفعال والمعاني مبررات أسبابها حتى لا تنفك عن ماهيتها 
يتطابق مع حقيقتها المنطقية، دون أن تتعارض بدورها مع حقيقة التفكير الذي يحمله تأويلها، ليؤكد بذلك على ضرورة ولادة حقيقية 

ة فقط، وجعله متاحا للتداول والتأويل تأويلية جديدة ترفض الاعتقاد التأويلي الكلاسيكي المغلق على مستوى النصوص المقدس
 .(1991)زايد،  المفتوح، وبذلك ولدت الهرمنيوطيقا الحديثة  من رحم هذا التفكير معلنة انعتاقها من قيود القداسة واللاهوت

 :1759 - 1710جون مارتن كلادينيوس  2.2
عندما ألف مقدمة تناول فيها التأويل الصحيح للخطابات والكتابات العقلية عام  قدم هذا المفكر تصورا آخر للهرمنيوطيقا

فتح به آفاقا جديدة للهرمنيوطيقا بصورتها الفلسفية، متجاوزا بذلك الإطار المنطقي والنفسي الذي تبناه سلفه "دانهاور  1740
مِّّل تفكيره عناء الستراسبورغي"، عندما ربط الفهم بالعقل وأسقطه على مرجعية المنطق، وه و ما جعل هذا المفكر يتمرد عليها ويحح

إعطاء الهرمنيوطيقا دلالات جديدة تقترب أكثر من حقيقة الفهم دون أن تطبعه بطابع الحدود والتناهي اللاهوتي، وهو ما جعله ينزاح 
مغلقة، بل توجه "كلادينيوس" من  إلى تفكير منطقي يقيني يتوسل به رصد معطيات جديدة لا تقف عند معرفة قارة تطوقها قرائن

خلال انزياحه الفكري إلى مخالفة هذا التوجه واعتماد طرح فلسفي قائم على تأويل كل النصوص دون مراعاة لأصولها أو غاياتها 
طيقا وذلك من خلال كتابه"مقدمة في التفسير الصحيح للخطابة والكتابة العقليين"وهو أحد أهم الدراسات الممنهجة في الهرمنيو 

كونها فرع علمي قائم بذاته، وليس ممارسة دينية أو لاهوتية أو حتى أخلاقية، لتصبح الهرمنيوطيقا من خلاله مجالا علميا مستقلا 
د على المعنى بما أنها لا تعتم (2007)غاسبير،  داخل الحياة الأكاديمية، بل أنها أصبحت أكثر قربا للفلسفة منها إلى اللاهوت

بمقتضاه الأولي، ولكنها تبحث في عمقه من حيث هو جملة من القرائن الموازية لا تنفتح قراءته الآنية إلا على قراءات أخرى لا تظهر 
ة إلا عبر ملامسة أفق التوقع الموازي للتفكير المنطقي الممكن، حيث أشار المفكر ذاته إلى ضرورة خلق وظائف عقلية تتقاطع مع المعرف



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
 2024السنة: 5العدد:   28المجلد: 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 الجزائر –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 291 - DOI: 10.37138  ،لجزائرا-المنظر الجميل، قسنطينة حي قدور بومدوس 

 

وهي مستقلة عن التفكير والاكتشاف، مرجعيته الأساسية في ذلك هي تلك النماذج السائدة، التي تطرح بدورها فحهمًا جديدا يرجى 
من خلاله فهم تلك النماذج في صورتها الخطابية وتأويلها وفق حقيقتها المضمرة التي تدعم الفهم المرجح ليكتسب دعائمه الدلالية 

 .(2007)هوي،  والتأويلية الأخرى

التي  وفي السياق ذاته يرى "كلادينيوس" أنه يجب تفعيل أدوار العقل للوصول إلى أعماق المعنى واكتشاف دلالات الماوراء
تحملها التأويلات والتصورات الأخرى المنبعثة من روح الكلمات بعيدا عن بنيتها الاعتباطية الأولى، ومقارباتها الساذجة، فأعراض 
قراءة النص غالبا ما تومئ بتحصيل"الفهم الكامل" المنبعث من أعماقه، وعليه وجب على القارئ أن لا يترك مدركاته التأويلية مفتوحة 

، وغير محكمة أو تشوبها مساحات ضبابية تجعلها قابلة للانزياح عن حمولاتها المنطقية واليقينية، وذلك بالاتكاء على الذهن النهايات
العقلاني والحس المشترك القادر على إعمال التفكير العقلي وفق خاصيات منطقية وأخرى فلسفية تساعد على فك الغموض وانقشاع 

عاني أو تحيط به، فحصول هذا التقاطع على مستوى التفكير الفلسفي والمعرفي يفضي في رأي المفكر ضبابيته التي قد تكتنف لب الم
 ذاته إلى تأكيد فاعلية العقل وقدرته على توليد معان ومدركات جديدة مجالها السياقي العميق هو الذي يحدد أسباب وسبل تأويلها. 

قاصدها الماورائية، فإن مرد ذلك هو وجوب التمرد على القراءات الأولى أما ربط التأويل بفهم الخطابات وتشريحها فضحا لم
ترحق تمدُّدها الداخلي والعمودي، دون الوقوع في العجز عن إدراك مقارباتها العقلية ببعدها  للنصوص حتى يحكتحشف اختلافها ويخح

رتبط في العادة بسياق مدلولاتها المتمايزة تمايز قراءاتها، المنطقي الذي يقترن دائما بعمق التفكير وما يحمله تجاه النصوص من تأويلات ت
اعي فما يحسحوِّقحه الوعي هو انفراد كل تفكير بمقارباته وقراءاتها، وكذا تأويلاته، ف"كلادينيوس" يعتبر أن الهرمنيوطيقا هي إزالة كل دو 

ي التي يحملها كل قارئ على اختلاف قناعاته اللبس والغموض والتعمية، وتحقيق الفهم المطلوب المتوافق مع مستويات التلق
، لذلك يحقِّر بأن اكتشاف (2008)بوزيد،  وإيديولوجياته، أو حيزه الزماني والمكاني، وكذا من حيث لغته وأدائه الذي يتمتع به

الدلالي الذي يكون الإمساك به عبر البحث عن  الطريقة الصحيحة للتأويل هي في الغالب مسألة انفلات التجربة من مجال الخطأ
أفضل تفكير قادر على الفهم الكامل، العارف بالمبادئ المناسبة لتحقيقه حتى يتم له التأويل الصحيح الذي تنشده القراءات القشرية 

 ميع مخرجاته. والعميقة، والتي من شأنها أن تحبلحغ البحعد الدلالي بشكله المنطقي الذي يفرزه التفكير الفلسفي بج

أما علاقة الفهم بالتأويل عند "كلاودينيوس" فمجالها طرفي التواصل )النص/القارئ( بحيث يخضع فيها النص إلى عمق الحقيقة 
التي يحملها سياقه اللغوي، سواء من حيث كونه أداء لغويا مباشرا، أو من حيث كونه إدراكا عقليا لمخرجات تحتاج إلى قراءات عميقة 

إلى الفهم لفك دلالاتها وتشريحها تشريحا تاما، وبما أن التأويل دلالة على الفهم الصحيح لنص ما، فالقصد من هذه العلاقة تستند 
هو رفع الالتباس عن النصوص وتحقيق فهمها التام الذي مجاله التأويل بكل حذافيره، وبيان ذلك أن فهم محؤحلَّف ما فهما تاما ليس 

بة آنية مباشرة، بدلالة أن خضوعهما للتأويل يجب أن يحسبق بعملية الفهم حتى يمحسك بتأويلهما، فمعيار كفهم كلام مصاحب أو كتا
فهم النص ليس ذاته ما دام الأشخاص لا يستطيعون وعي كل شيء بنفس الحِّدَّة، وإن كان كلامهم في حد ذاته يمكن أن يعني شيئا 

، ومنه فإن الفهم والتأويل بالنسبة ل"كلاودينيوس"، ليسا متماثلين انطلاقا (2007)غادامير،  هحم أنفسهم لم يقصدوا قوله أو كتابته
من كونهما متباعدين من حيث الأداء والمدى، فالفهم حسبه مقترن بقدرات المتلقي ومهاراته الفكرية الآنية المباشرة، في حين نجد أن 

 إلا درجة من درجات التأويل.التأويل مجاله أرحب وما الفهم 



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
 2024السنة: 5العدد:   28المجلد: 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 الجزائر –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 292 - DOI: 10.37138  ،لجزائرا-المنظر الجميل، قسنطينة حي قدور بومدوس 

 

 

 :                meier" 1718 -1777جون  فريديريك ميي"  3.2
عالمية" أراد من خلاله طرح معطيات تأويلية جديدة تجعل من العلامة علما له أبجدياته التي  له كتاب وسم بـ"محاولة لهرمنيوطيقا

 يقوم عليها، وتصوراً فلسفيًا يثيره الفهم، بعد أن ربط الحدث بسببه على اعتبار أن كلاهما علامة تنأى بنفسها فهما وتأويلا، فالعلاقة
اثل العلاقة بين الع لامة الاصطناعية والعلامة الطبيعية بما أن قدرة هذه الأخيرة على احتواء الأولى هو ما عنده بين الفعل والحدث تمح

جعلها تأخذ أبعادها المعرفية التي تساير بها تحوراتها الحاصلة، فكل فعل أو حدث اصطناعي له مرجعية طبيعية لا يمكن الانفصام 
لية التي تحملها العلامة الطبيعية، وذلك على الرغم من الفوارق التي تقف عنها، بل إن وقوع تأويلهما لا يتأتى إلا وفق المعطيات القب

حائلا دون حصول ذلك التوافق الدلالي بين العلامتين )الطبيعية والاصطناعية(، فالمعطيات التي تحملها كل علامة لا يتأتى إدراكها 
 الطبيعي الذي خلقت من رحمه.إلا عند سياقات تأويلية تمنحهما فهما تكامليا في حدود المعنى العام و 

وتبعا لهذه القناعات وموازاة مع معطيات العلامة الطبيعية، تعد العلامة الاصطناعية بحمولاتها الإنسانية )الفكرية واللغوية( ذات 
ا وهذه الدلالة مخرجات دلالية متحولة لا تستقر على تفكير ثابت، بل تحمل من المرونة ما يجعل وصفها قابلا للتأويل تأويليا دينامي

ذات معطيات قبلية تحملها الأسباب الطبيعة التي أدت إلى ولادتها كعلامات إبداعية، ذلك لأن المرور من العلامة الطبيعية إلى العلامة 
 الاصطناعية يتحدد بحسب المضامين العميقة لهذه الأخيرة، كما يتحدد ثقلها التأويلي من خلال الأشكال التي تأخذها، بمضامينها

منها  الحقيقية، بما أن أداء العلامة هو" الإرادة" سواء تعلق الأمر بالإرادة الإلهية أو الإنسانية التي تحمل على فهم المقصدية التي ترجى
ذي بوصفها أشياء لها أبعاد براغماتية، أو اقترانه بشقها المعنوي ال -للوصول إلى غاياتها البعدية انطلاقا من اقتران تأويلها بماديتها

يحستشف من دلالتها العميقة وصولا إلى فك غموضها ودرء مكامن التيه التي أحدثتها زوايا البحث عن معانيها، وعلى هذا الأساس 
أخذت حدود التأويل عند "ميي" مسارات أخرى إضافة إلى ما قدمه، فهو ينظر إلى أن علم السيمياء له من الأبعاد ما يجعل 

ة عن تلك التي تحقدم في شكلها الطبيعي، فكل علامة تحمل من الدلالة قراءات سيميائية جعلتها العلامات تحمل تأويلات مختلف
فضاءً تأويليا له أغراض مفتوحة على حلقات تأويلية تناسلت من تحححوُّل معانيها إلى علامات مولدة لأشكال سيميائية ثانية هي في 

 الآن ذاته علامات قابلة للتأويل.

سياق ذاته أن الدلالات التأويلية إنما تتآلف من منطق الإبداع الطبيعي أوالاصطناعي، إذ لا ينبغي لهذه وقد أوضح"مي"في ال
الدلالات أن تكون إلا وفق إرادة محددة، هي إرادة الخلق أو إرادة الإبداع، لذلك كانت فلسفة "ميي" التأويلية قائمة على مقاربة 

أو الأشياء الطبيعية المتناثرة في فضاء لا متناهي من العوالم الممكنة التي تراوح الخفاء والظهور  العلامة أو الأشياء الاصطناعية بالعلامات
بما أن العلامات تماثل دلالاتها من حيث هي معطيات معرفية قابلة للتحصيل  (2013)الحياني،  من حيث مقاصدها وتأويلاتها

 .الهرمنيوطيقيالذي يحققه الإدراك 
   هرمنيوطيقا ما بعد شلايرماخر 

 : 1834-1768فريديريك شلايرماخر  1.3



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
 2024السنة: 5العدد:   28المجلد: 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 الجزائر –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 293 - DOI: 10.37138  ،لجزائرا-المنظر الجميل، قسنطينة حي قدور بومدوس 

 

يعد الأب الروحي للهرمنيوطيقا الحديثة، ورمز التفكير الهرمنيوطيقي المعاصر، ومرجع للمفكرين الذين انتهجوا النهج 
الاعتقاد قام "شلايرماخر" بإفراغ الهرمنيوطيقا من حمولاتها الهرمنيوطيقي، سواء بالاتفاق مع أفكاره أو بالاختلاف عنها، ووفق هذا 

اللاهوتية الكلاسيكية المقيدة، وشحنها بمعطيات معرفية متحررة وشاملة لمناحي تأويلية أكثر تحررا على الرغم من التوجه الديني الذي 
وقد أعطى الأهمية الكبرى للسؤال المعرفي المبني على  (2007)غاسبير،  نشأ عليه، فقد كان لاهوتيا وفيلسوفا هائلا في الوقت نفسه.

أن التفكير بالطبيعة المعرفية والعلمية، وكيفية تحصيلها بالمعرفة التي جعلته يؤمن بقناعاته الجديدة التي حملت تفكيره الآخر، فهو يرى 
ذي يحمله التأويل، محقِّراً بأن الهرمنيوطيقا هي فن الفهم، الذي لا يمكن تحصيل الفهم مرده دائما إلى بلوغ درجة الوعي التأويلي ال

اذ الإمساك به إلا من خلال قرائنه، سواء كان ذلك بالإدراك المباشر لحقيقة المعاني ولمستوياتها السياقية )اللغة(، أو كان من خلال النف
المغلقة على سحوء الفهم الذي يلحفُّ حقيقتها، وهي القناعة المعرفية  الضمني إلى عمق الفهم، وكسر سذاجته المعرفية التي تغمر دلالته

التي سادت تفكيره فيما بعد، ليصبح تصور "شلايرماخر" للفهم مرهون بتعرضه الدائم لسوء الفهم وللأعراض التي يحدثها الابتلاء به 
ن النص، وتعامل المؤول مع هذه اللغة هو ما يمنحه وبالخطر الذي يحدثه بالتأويل على اعتبار أنه خطاب يستند على لغة مستقاة م

استنباط المعاني التي تمده بنوعية الموضوع وأيضا بسوء الفهم لأنها تضع له حدودًا محددة بإطارات لغوية كتبت داخل كل ما يجري في 
مظهر واحد ومن ثم الوقوع في المعنى لتبعثه على تقصي كل ما هو ليس داخل نظام اللغة، وهو ما يجعل المؤول يظهر الخطاب في 

مجموعة من القواعد المنهجية التي  ، وعليه فقد آمن تفكير"شلايرماخر"بأن الهرمنيوطيقا(shleiermacher, 1987) سوء الفهم
تستخدم لرفع مظاهر هذا الابتلاء والابتعاد بالفهم عن مجال الإدراك الخاطئ والتوجه نحو الإدراك العميق والصحيح، فالواجب دائما 

ن شأنها تحقيق الفهم هو الوصول إلى عمق الفهم الصحيح عبر جملة التفكير السليم والقراءة الدقيقة القائمة على احتمالات تأويلية م
الكامل وأفق التوقع المنطقي الذي يتطلبه الوعي بالمعاني وبمخرجاتها، فالمفسر حسبه يحتاج عند غوصه إلى لب المعنى إلى موهبتين 

لا يمكن أن  متوازيتين: الموهبة اللغوية، والقدرة على النفاذ إلى الطبيعة البشرية؛ بيد أن الموهبة اللغوية وحدها لا تكفي لأن الإنسان
كما أن الموهبة في النفاذ إلى الطبيعة البشرية لا تغني لأنها مستحيلة التمام، لذلك وجب (2014)زيد،  يعرف الأطر اللامحدودة للغة

مقارنة بالمعطى الإنساني الاعتماد على الجانبين معا للوصول إلى إمكانية فك شفرات اللغة رغم صعوبة مسالكها التي تبقى متاحة 
 الذي يزداد غموضا كلما أحوغِّل في دلالة تفكيره التي يصعب الإمساك بها. 

وفي سياق موازٍ عمل "شلايرماخر" على طرح توجسه من سوء الفهم لما له من انعكاسات سلبية على اليقين الذي تحمله 
اتها بمجرد الوقوف على سياقها المنطقي الذي لا ينكسر إلا عند حدود المعاني وتأويلاتها القطعية، التي لا تنفك إلا أن تبوح بمخرج

بعض الفهم الغامض والمبهم، لذلك وجه جهوده نحو عرض قواعد وأسس عريقة وعامة لتفسير النصوص، يتحرر القارئ بموجبها من 
ك العقيم، أو تطاله سنن القراءة العابرة الخالية الوقوع في سوء الفهم، ليبلغ فهمه قيمته الصحيحة والعالية دون أن تعتريه شوائب الإدرا

من التفكير الجاد، الذي يرصده ثقل النصوص وعمق مخرجاتها الأفقية والعمودية التي تعمل على طرح معانيها المعلنة والمضمرة من 
القائلة بأن النص عبارة  خلال الفهم، ومن ثم تأويلها على نحو جاد وصلب، وفي خضم ذلك تقوم تأويلية "شلايرماخر" على الأسس

في شقه اللغوي إلى اللغة بكاملها، ويشير في شقه -عن وسيط لغوي يتكفل بنقل فكر المؤلف إلى فكر القارئ، وبالتالي فهو يشير 
تلقي الذي أنتج ملامحه الدلالية متوخيا من خلال ذلك تحقيق التواصل الهرمنيوطيقي الذي يجعل المالنفسي إلى الفكر الذاتي لمبدعه 

 حاملا لذات المخرجات التي تؤسسها فلسفة النص ومحمولاته موازاة مع فلسفته القرائية.  



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
 2024السنة: 5العدد:   28المجلد: 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 الجزائر –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 294 - DOI: 10.37138  ،لجزائرا-المنظر الجميل، قسنطينة حي قدور بومدوس 

 

وقد أسهم "شلايرماخر" في حمل الهرمنيوطيقا على تحويل النص من كتلة دلالية صامتة إلى مجموعة قراءات تأويلية متحركة 
التي قد تعتري التفكير الساذج، وكان لإبداعاته أثرا معرفيا جليا  تسعى إلى تحقيق الفهم الصحيح وحمايته من كل مغالطات سوء الفهم

خاصة فيما تعلق بإسقاطاته الهرمنيوطيقية التي تميزت بالانفتاح على ولادة فلسفة جديدة أكثر تميزا ووضوحا، خاصة وأنه أصبح يتمتع 
 LES DESCOURS SUR LAالدين""خطابات حول :وجريء تجلى من خلال كتابيه بروح منفتحة وكيان تفكيري حر،

RELIGION و"مذهب الإيمان" "1799" الذي صدر عام ،LA DOCTARINE DE LA FAI 1822"  ،(2014)زيد 
الذي تناول فيه تفسير الأخلاق في بعدها المسيحي وتعاملها مع العقل وكيفية إصلاحه ووجوب للوصول إلى الفهم المنطقي بمعانٍ 
متماسكة؛ أما فلسفته التأويلية فيرى فيها العديد من النقاد أنها نتيجة لوعي"شلايرماخر"المسبق بالتأويل التقليدي وبمنطقه التحليلي 

تقنيا، ليطرح هرمنيوطيقا متميزة تقوم على التجربة الحية لإنسان واقعي في قلب الحياة الروحية التي عرفها الدرس  للخطاب وتفسيره
الهرمنيوطيقي المقدس، حيث يعد هذا التصور توجها جديدا للمعطى الهرمنيوطيقي الكلاسيكي الذي شهد خرقا معرفيا وحداثيا، 

ة بعدما كانت متصلبة وساكنة، إذ يعد هذا التوجه الذي قدمه شلايرماخر ثورة معرفية جديدة جعل مركزية التأويل أكثر مرونة ودينامي
 (2011)شرع،  شهدتها التأويلية الحديثة مما أدى إلى ولادة قناعات أخرى على مستوى التفكير التأويلي الحديث.

الطرح الهرمنيوطيقي الحديث في جعله  المفكر  الأول الذي حرر فن  وقد أسهمت أفكار "شلايرماخر" التي قدمها حول
التأويل، وجعله مذهبا عالميا قائما على فهم التأويل فهما محررا من كل عناصره العقائدية والعرضية التي لا تحصل عنده إلا على نمط 

الضرورية للفهم" المطلق والبعيد عن السلبية والمغالطات القرائية التي من شأنها أن يمتلك كل الشروط  (2007)غادامير،  قرائي ملحق
تحـعْلق بالتفكير الإنساني المؤسس على الفهم الكامل بعد إعطائه بعده المنطقي الذي يستوجب الابتعاد به عن أي زيغ دلالي من شأنه 

رص عليه "شلايرماخر" الذي أصر على أن ولادة القراءة من أهم أن يجعل عملية الفهم تنحرف عن معطياتها الحقيقية، وهو ما ح
الفنون، وأن على قارئ النص أن يكون فنانا بذات القدر الذي يكون عليه المؤلف والنص، بيد أن أفق توقع المتلقي يجب أن يكون 

ر أفكاره مع مخرجات النص وجعل توافقيا حاملا للوعي ذاته الذي يسكن الوعي بالنص، وقبلها الوعي بمقصدية المؤلف الذي صه
من التحوافق القائم بين دلالتي النص ومستحضرات الكاتب المعرفية تستلزم وجوبا وقوع التوافق مع قراءة المتلقي، إنه يطالب المفسر 

ص وتداعياته أولا أن يساوي نفسه بالمؤلف، وأن يحل مكانه عن طريق إعادة البناء الذاتي والموضوعي لتجربة المؤلف من خلال الن
دية التأويلية التي تحضره عند كل قراءة يؤديها بوصفه الطرف الحامل لعملية التواصل التي تفترضها الدائرة التأويلية بكل حيثياتها الإسنا

نافذ جديدة التي تجعل مهمة الهرمنيوطيقا متغيرة باستمرار، فالتواطؤ الهرمنيوطيقي الذي يسلكه القارئ يجعله منعرجا حاسما يؤمِّّن له م
التي لا تتحقق  للنص، و أكثر نضجا وتوهجا، خاصة بعد حدوث ذلك التفاعل الخلاق القائم بين تجربة القارئ الذاتية وتجربة النص

إلا من خلال التوظيف المرن للغة التي تواكب قراءة المؤلف حينا وتطلعاته التأويلية حينا آخر، بعد أن يزول قلقه القرائي ويحدث 
  (2018)عادل مصطفى،  التأويلي.شغفه 

 :wilhelm dilthey 1833-1911ويلهلم دلتاي  2.3
" أحد البوادر المعرفية التي فتحت آفاق البحث أمام مثلت المنجزات الهرمنيوطيقية الحديثة التي تقلد مهمة خوضها "شلايرماخر

الكثير من الفلاسفة والمفكرين، الذين حملوا استعدادهم العلمي تبني قناعات فكرية جديدة جعلت عملية التأويل التي لم تكن متاحة 
ا شلايرماخر لعملية الفهم قبله إلا على النص المقدس، مفتوحة على غيرها من النصوص، والخوض فيها ممكن فالأسس التي وضعه



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
 2024السنة: 5العدد:   28المجلد: 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 الجزائر –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 295 - DOI: 10.37138  ،لجزائرا-المنظر الجميل، قسنطينة حي قدور بومدوس 

 

 الهرمنيوطيقي، فتحت أبواب تأسيسات أكثر شمولية واتساعا على يد "دلتاي" الذي جعل منها أساس المنهج المعرفي للعلوم الإنسانية
التي كانت تمانع هذا الطرح في زمن سابق، ليكون "دلتاي" التلميذ الوفي لفكر شلايرماخر الذي واصل اهتمامه  (2009)أحمد، 

 (2014)حامد،  أحد أشهر كتبه"حياة شلايرماخر" 1871العميق بمنجزاته وبجوانبها المختلفة طوال سنوات بحثه، إذ أصدر في عام 
الإبداعات المعرفية التي حول من خلالها شلايرماخر المسار الهرمنيوطيقي من قناعة ثابتة ومحدودة، إلى قناعة متحركة،  الذي رصد فيه

 قابلة للرسكلة، تستفز أطراف عملية التواصل )المؤلف، النص، المتلقي( بتوخي فهم أكثر جرأة ودينامية.    

جعلت من  الهرمنيوطيقا علم قائم بذاته، يسعى إلى تولي  -م بها "دلتاي"من خلال فرضيات التأويل التي سل-إن عملية الفهم 
تقديم مناهج للعلوم الإنسانية وذلك من خلال الغاية القصوى للجهد الهرمنيوطيقي المنبثق من رفع قيمة ومكانة العلوم الإنسانية، 

ذاتها مما جعله يحسقِّط هذا التوافق على الأفكار التي نادى  ومساواتها بباقي العلوم التجريبية التي تبحث في عمق النتيجة قبل النتيجة
بها "شلايرماخر" من قبل، وآمن بها "دلتاي" الذي بدأ من حيث انتهى، معتمدا في بحثه على أسس التفسير والفهم الصحيحين 

علوم الطبيعية )الطبيعة( ومواد علوم خاصة في مجال العلوم الإنسانية، وهذا عند إدراكه لوجود الاختلاف الجوهري القائم بين مواد ال
، حيث تعتمد الأولى على طرح الفرضيات واستقراء النتائج في حدود (2007)شرقي،  الفكر ) العقل البشري ونتاجاته الفكرية(

 والإدراك المباشر الذي تستوجبه النتائج. القراءة الدقيقة للمعطيات، في حين نجد أن مجال الأخيرة متعالي الدلالة، وعابر للحدود

إن مركزه الأول والأخير هو الانفتاح وحصول الفهم المكتمل والناضج، الذي نستطيع من خلاله بلوغ الوعي المعرفي الذي  
من مجال الفهم القاصر والمحدود بأطر النص، إلى مجال الفهم المفتوح الذي يتسع لكل علوم الفكر، وهو ما أوجد  أخرج الهرمنيوطيقا

يِّّز بينها وبين العلوم الطبيعية التي كثيرا ما استحوذت على اهتمامات التفكير الكلاسيكي القائم على الملاحظة  مفارقة منهجية تمح
ية للتجربة العلمية خاصة في جانبها التطبيقي الذي كان لدلتاي شرف تأسيس مفارقتها، ذلك أن المباشرة، وقراءة المعطيات الوصف

 سمة العلوم الطبيعية ذات صبغة وصفية في حين أن العلوم الإنسانية تركز على المعنى وتقتفي أثر الفهم ببحعديه الآني المباشر، والعميق
و البعيد عن أحكام التنبؤ العلمي وفرضياته العينية التي تقدمها التجارب بنتائجها الظاهرة والبينة والمحددة، والتي ، وه(2009)أحمد، 

غالبا ما تكون ثابتة وغير مرنة في تفاعلها مع الحالات النفسية والشعورية التي تعتري الفرد من خلال محيطه، وقد ركزت محاولات 
من خلال المعطيات التحليلية التي تنوء بكل علم  (2014)زيد،  ين العلوم الطبيعية والعلوم الإنسانيةعلى ضرورة التفرقة ب-"دلتاي"

على حدى مما جعل دلتاي يهتم بنحت منهج عام خاص بالعلوم الإنسانية ترتقي من خلاله إلى مستوى العلوم الطبيعية والتجريبية 
و نتائجها يقينية، حيث بات هذا المنهج هاجسا معرفيا يهدد المكتسبات الإبداعية التي حققها المنجز العلمي  لتصبح أحكامها قطعية

من خلال مختلف تكتلاته المعرفية استطاع بواسطتها الوصول إلى قرائن المعرفة والدلالة، فإسقاط هذا التوافق على العلوم الإنسانية لم 
جعل "دلتاي" يؤكد على أن سلوكيات الأفراد المختلفة )أقوالهم وكتاباتهم( مصدرها كله نابع عن تكن نتائجه متاحة قبل ذلك، مما 

حياتهم الذهنية، وعلى كل العلوم الإنسانية، بكل ما تنطوي عليه من مقدرات وتنوع أن تنفذ إلى عمق الحياة الداخلية للأفراد الذين 
التي تحـلحوِّح بمخرجات دلالية ذات معطيات تأويلية  (2003)واعظي،  للاشعوريةيصدرون هذه الأفعال والآثار والبحث في خباياها ا

ء متغيرة في بنائها الفكري و تشاكله العميق في صوره المختلفة التي تفرزها السياقات الإنسانية المتقاربة من خلال لغات التواصل والأدا
 الجماعي.



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
 2024السنة: 5العدد:   28المجلد: 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 الجزائر –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 296 - DOI: 10.37138  ،لجزائرا-المنظر الجميل، قسنطينة حي قدور بومدوس 

 

المنهجي الذي أسس له "دلتاي" للارتقاء بالعلوم الإنسانية إلى مصاف أترابها من العلوم الأخرى، ومن خلال هذا الطرح 
حاول إقامة أسس منهجية مختلفة عن العلوم الطبيعية التي تحتكم إلى قناعات علمية محددة قوامها الفرضيات والتجارب، ودقة المعطيات 

لى العلوم الإنسانية متحديا بذلك المعطى الاجتماعي المتحرك دائما بحسب ووحدة النتائج، وهو التوجه الذي حاول إسقاطه ع
)شرقي،  ضرورات الفهم ومستوياته التي تميز كل فرد عن الأخر، بحيث لا يمكن اختزالها في مجرد كونها تحقيق لقانون فيزيائي أو أخلاقي

 تفكيره.     قد يقيد بصورة أو بأخرى صيرورة  (2007

وفي سياق جهوده الرامية إلى تحقيق موازنة منهجية بين العلوم الإنسانية ومثيلتها التجريبية يؤكد "دلتاي" على ضرورة أن يكون 
موضوع العلوم الإنسانية ممثلا بتأويل ظواهرها كاملة سواء أكانت لفظية أو غير لفظية، هذه الأخيرة التي تتطلب ولادة مناهج بحثية 

تماثل أو توازي مناهج البحث العلمي المؤسس على معطيات التجربة وقوانينها لتحصيل النتائج وفهمهما  (2014)حامد،  ة بهاخاص
ومن ثم تأويلها في ظل توافر المعطيات ذاتها؛ فتحقيق هذه الغاية لا يستوجب بالضرورة قحولحبة المدركات الإنسانية وإسقاط توالدها 

لأن ذلك لا يحعنى بإعادة بناء التجربة النصية المستقلة نصيا ودلاليا عن كل الظواهر التي التجريبي عبر كبح خيارات الفرد المعرفية، 
ساعدت في ولادتها، ولا بإعادة البناء النمطي لتجربة الحياة بمفهوميها العام والمشترك، بل إن قصارى ما تهدف إليه هو إعادة إنتاج 

وتأثير إفرازاتها التي باتت مفارقات لعوامل دلالية مشتركة في صورة أداءات  تجربة حية تضاهي تجربة الآخر وتحاكي وقع تأثيرها، 
لتجارب حياتية تمظهرت اجتماعيا، فعلى الرغم من الملائمة التي تحققها هذه المعطيات من خلال تجانس الأفكار، إلا أن نتائجها 

اقض القدر ذاته غالبا، خاصة وأن مجال اشتغالها متعالق رهينة شروط ولادتها الأولى، فهي على قدر احتمال تجانسها، تحمل من التن
دلاليا مع مخرجات العلوم الإنسانية التي لا تستند إلى قوانين وفرضيات تضبط نتائجها إذا ما تعلق الأمر بالتاريخ  الإنساني الذي 

ي" وأشار إليه عند إعادته اكتشاف "الأنا" يحمل تشابها في تكرار ملامح التجربة الأصلية عند الذات المدركة، وهذا ما نوه به "دلتا
في "الأنت" في صورتها النمطية التي تحمل القراءة ذاتها، إلا أن بوادر الاختلاف وملامح التمايز لا يمكن أن تحزال آثارها بشكل عفوي 

اوزه لتكرار الفهم ذاته وحصول إلا إذا صار هناك توافق عميق تؤسسه التجربة في حد ذاتها، كونها أساس كل معرفة وشرطٌ لا يمكن تج
)شرقي،  التأويل ذاته وهو ما جعل "دلتاي" يصر على ضرورة تخلي المؤول عن تجربته الذاتية الخالصة ليعيش مجددا تجربة الأخر

عالها الأوليين، لأن ثبات العواطف التي يمكن أن تؤدى أدوارها الحياتية في صور خارجية أخرى لكنها مفرغة من روحها وانف(2007
والمشاعر على هيئة قارة وشكل محدد لا يمكن التحكم فيه ولا في تأويلاته ولو توافرت القرائن والمعطيات نفسها، لأن الثابت فيها 

 أنها متغيرة ومضطربة ولا تستقر على حال، كما أنها تحمل اختلافا داخليا لا يمكن تجاوز دلالاته. 

الاهتمامات المعرفية أصبحت الهرمنيوطيقا تحمل أبعادا دلالية أكثر فاعلية، وجعلت من مجال اشتغالها تجاوزا  من خلال هذه
لحدودها المغلقة التي حفرها الفكر اللاهوتي على امتداد التاريخ، حيث كرست لولادة رؤى حداثية أكثر تدفقا وانتشارا، وهو ما أفرزته 

لهرمنيوطيقا قد خطت خطوة أخرى في اتجاه التمكن. إذ لم تعد مجرد علم أو فن فهم النص وتأويله، تجربة "دلتاي"الذي بفضله تكون ا
بل أصبحت أساسا منهجيا ومقاربة علمية منفردة يمكنها مجانسة "علوم التجربة" دون استثناء عبر التحاور والتجاور الدلالي، لتأخذ 

العلمي والإنساني، وهو ما أعطى القراءة التأويلية مكاسب جادة أكثر فاعلية  من خلالها عملية الفهم تقاربا معرفيا على مستوييه
خاصة في الجانب الذي يمنحها الوصول إلى نتائج محددة وملموسة في سياق قوانين تحفظ إعادة ولادتها، وهو ما جعل "دلتاي" يؤكد 

ل علوم الإنسان، التي تجعل من الفهم والتأويل موضوعا على أن الهرمنيوطيقا فن وعلم للفهم و التأويل و أن منبع مهمتها هو حقو 



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
 2024السنة: 5العدد:   28المجلد: 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 الجزائر –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 297 - DOI: 10.37138  ،لجزائرا-المنظر الجميل، قسنطينة حي قدور بومدوس 

 

للتحليل المعرفي الذي غالبا ما تكون نتائجه مطابقة لتداعيات آلية الاستنباط التي تجعل من الفرضيات التأويلية ذات رحابة مفاهيمية 
ع على المتلقي كل أنواع التذبذب التي قد قادرة على إعادة صياغتها، فالغاية القصوى للهرمنيوطيقا حسبه هي الفهم الجيد الذي يقط

تصيب أفق توقعه المرتبط بمخرجات التجربة الإنسانية في شكلها الذاتي أو الموضوعي، ومنه فإن التفاعل القائم بين حدود العلوم 
يِّّز بسهولة أن"دلتاي" كشف النقاب  الإنسانية والعلوم الطبيعية أصبح يشكل ضرورة لا غنى عن تأكيدها، وهكذا أصبح بإمكاننا أن نمح

عن البعد الهرمنيوطيقي الذي يراد منه إعادة صياغة الحقيقة لتكون على النحو القائل بأن الأفراد يعبرون عن حياتهم وفق ما يمكن 
ف مخرجات مبعثرة تبتعد على نحو يدعم قناعتهم العميقة، ويزكي أفكارهم دون الالتفاف خل (2014)حامد،  للآخرين فهمهم

 (2007)شرقي،  بالفهم عن أصول الفهم الواجب الذي تأسس ضمن سياق اجتماعي يربط بين ذلك الذي يعبر وذلك الذي يفهم
الأنا والآخر لأن فهم  على اعتبار أن الفهم علاقة أزلية تجمع حتميا القائل بالمتلقي، وهو ما يعكس ذلك التقارب الهرمنيوطيقي بين

الآخرين على الرغم من طابعه الفردي، فهو انتماء إلى مجال مشترك تتلاشى فيه كل القيم الذاتية أمام المعطى الاجتماعي وسياقاته 
لرغم من فردانية التأويلية التي تمنح الأداء الدلالي فرصا لتكاثف المعاني وتعانقها رغم تعدد مراكز ولادتها، مما يجعل الفهم حمل جمعي با

اشتقاقه، وفي ذلك يرى "دلتاي" أن الوصف المنهجي لمفهوم الفهم له جذوره العميقة في الحياة الإنسانية والسيرورة ذاتها، فهو مقولة 
 ومقام ديناميتها التأويلية. (2014)حامد،  الحياة بالدرجة الأساس

 غادامير :هيرمنيوطيقا هانز جورج  3.3
مثّل التوجه الهرمنيوطيقي حلقة بحثية هامة جعلها مدارا نموذجيا لعديد الأبحاث والدراسات التي مثل جانبا منها المفكر"هانز 

 (2007ير، )غادام جورج غادامير"الذي يقول في مستهل أبحاثه الهرمنيوطيقية أنه يتعين علينا بالأحرى أن نقتفي خطوات "دلتاي"
التي تأسس لتأويلية عالمية غايتها تجاوز حدود التأويل الكلاسيكي وأعرافه، وتكييفه وفق معطى حداثي أكثر عمقا وشمولية، وهو ما 

 (2015)فارس،  منح التفكير الهرمنيوطيقي منحا تصاعديا ارتقى من خلاله إلى درجات وعي عالية، اجتهد في تأصيلها "غادامير"
عندما سعى إلى التأكيد على إعمال إجرائين جوهريين: ارتبط الأول بضرورة تخليص عملية الفهم من طابعها النفسي، وبالتالي ضرورة 

في حد  فصل النص عن ذهنية المؤلف وروح العصر الذي انتمى إليه، في حين ارتبط الثاني بضرورة تحول الاهتمام إلى عملية الفهم
، حيث ركز على إسهام الذات المتلقية في إنتاج المعنى، وإعطاء (2007)شرقي،  ذاتها، في حيثياتها الخفية والمعلنة وفي بعدها التاريخي

 النصوص أبعادها الذاتية التي تولد قابليتها للفهم والتأويل.

استقاها "غادامير"، حيث يرى أن معنى العمل الأدبي هو أفق الانتظار نفسه لأنّ القراءة يعدّ أفق الانتظار أحد المرجعيات التي 
تحمل توقعات كثيرة ومتباينة ترجع في أصلها إلى اختلاف أحفحـقحيْ القارئ والنص على السواء؛ ذلك أنّ العمل الأدبي يكسر أفق انتظار 

يل جوهر عملية التواصل القائمة على المحافظة على الماضي والإبقاء على حضوره في القارئ مما يحنتج لنا محعْنًا جماليا، يكون فيه التأو 
 وعينا الحاضر.

وقد تجلى توجّه "غادامير" الهيرمنوطيقي من خلال أطروحته الرابعة التي تضمنت قوله الشائع "منطق السؤال والجواب" الذي 
إضاءته دون استخراج السؤال الذي يحمل إجابته، على اعتبار أنّ النص  أخذ الصّبغة الحوارية بين الطرفين، فالنص الأدبي لا يمكن

هو نفسه جواب عن سؤال القارئ الذي بدوره يجيب عن سؤال النص، وعليه ففهم أي عمل أدبي لا يكون إلّا من خلال ثنائية 



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
 2024السنة: 5العدد:   28المجلد: 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 الجزائر –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 298 - DOI: 10.37138  ،لجزائرا-المنظر الجميل، قسنطينة حي قدور بومدوس 

 

ميا لقناعات "غادامير" ولفلسفته السؤال والجواب حسب "غادامير" مما جعل التأمل في ماهية الطابع التأويلي للفهم هدفا سا
 الهرمنيوطيقية التي يبتغي من ورائها إرساء قواعد حقيقة الفهم وأسسه الأنطولوجية التي تحقق هذه الرغبة وتذكي بحعدها المعرفي.

"  interprétativeإن الأنطولوجيا )علم الوجود( التي يريدها "غادامير" هي أنطولوجيا الفهم، إذ تعتبره تفسيريا تأويليا" 
وذلك  (2003)واعظي،  دائما، فهو عوض أن يقدم منهجا تفسيريا، يتوغل بأفكاره في التفسير ذاته، وفي الشروط الوجودية لحصوله

التوازن الانطولوجي تأكيدا لمشروعيته العلمية التي أسهم هذا التفكير في جعلها عتبة للفهم والتفسير، لتعمل ارتداداتها على ترسيخ 
 الذي يملأ حيز التجربة التأويلية ومقاصدها القرائية المتداخلة، فطبيعة التجربة الهرمنيوطيقية لا تعني وجود شيء خارجي ينشد القبول،
 بل هناك شيء مستحوذ علينا ونكون من خلاله بالضبط منفتحين على الجديد والمختلف والحقيقي، حيث يكون هذا الانفتاح قادر

في الوقت نفسه على الالتفاف على المعنى وتكييف صداه الدلالي وفق حيثيات الفهم ومسلماته السامية، والقادرة على تمكينه من 
التوغل إلى نواة الإدراك وتحرير منافذ الفهم العالقة داخله، إذ يتأتى للمتلقي حينها سبل الوعي الانطولوجي ويصبح تفكيره محهيأ 

ذ والتسليم بها، فـالحقيقة التي يطمح إليها كل باحث في العلوم الإنسانية ليست تلك العناصر الخارجة الأجنبية لاحتواء تلك المناف
المكتسب عبر تراكمات التجارب العينية  (2007)غادامير،  والغريبة، وإنما يبحث عن تلك العناصر الداخلة والمحايثة للنشاط المعرفي

 والسياقات البينية المشحونة بكثافة تأويلية.

على هذا الأساس نجد أن هرمنيوطيقا "غادامير "لا تسعى إلى البحث عن منهج للإنسانيات، بقدر ما هي محاولة للقبض 
)زيد،  بتجربتنا الكلية في العالم على فهم العلوم الإنسانية على حقيقتها بصرف النظر عن المنهج السائد، وكذا فهم علاقة الهرمنيوطيقا

لأن الوصول إلى مكاسب وثوابت علمية من شأنه تأكيد التوافق الحاصل بين أداء الفهم ومعطيات العلوم عموما، بغض  (2014
ناهج عند عملية الفهم نفسها سواء النظر عن المنهج الذي ساعد في تحقيق ذلك التجانس التأويلي الذي  يؤكد على ضرورة تجاوز الم

 كان ذلك في فعالياتها أو ملابساتها التاريخية، ما دام أن كل المناهج بما فيها العلمية تتأسس حصرا في عمق التفكير التأويلي المندمج
لوعي المحددة سلفا بقوانين في سياقات المناهج وقواعدها التي غالبا ما تحدد ثوابتها الإجرائية بزوايا عملية مغلقة على درجات من ا

وضوابط جاهزة، وهو ما قد يكرس عملية الفهم أو يصرفها عن أطرها الحيوية التي تعرفها التجارب الإنسانية إذا ما تأكد أنه عند أي 
عرفة تجربة حياتية حقيقية يوجد هناك دائما ما يسمى بالعقم المنهجي، الذي يقترن بتطبيق منهج ما على شيء ما لا يستحق الم

" مجرد أداة للتقوقع والتصلب، لا لأنه في نظر "غادامير (2014)حامد،  والمجازفة التي يفرضها المنهج أيا كانت بدائله التي يطرحها
وسيلة للتحرر والانفلات، فالمناهج على تنوع أدائها لا يمكنها الخروج عن طائلة الأعراف والمبادئ التي تحقيدها، فهي وإن تميزت 

 بالمرونة والانبساط تبقى دائما وفية لقواعدها الأولى التي تحفظ سريانها.    

ة والهرمنيوطيقية من خلال علاقة التفسير والفهم، حيث رفع من خلالها تفسير دلالة الوجود استعرض "غادامير" رحؤاه الفلسفي
والحياة والعالم والنصوص إلى آفاق فلسفية لا تتوقف عند قراءة نص أو تراث كتابي أو شفاهي، بل أن ذلك أصبح ارتقاء إلى الوجود 

)الرفاعي،  لأفعال والأحوال والعلوم والمعارف والفنون والآداب والنصوص المختلفةالذي يحمله العالم والذات والحياة والأشياء والتاريخ وا
وكل ما له علاقة بالتفكير الواعي للإنسان الذي لا يتوقف تدفقه التأويلي إلا بتوقف حالات ولادته، وفي سياق اهتمامه  (2017

اعتبارات تأويلية، ربط اشتغالها ببعض المفاهيم الفلسفية التي كانت وراء تحديد سياق التأويل  بالمعطى الهرمنيوطيقي أثمرت جهوده عدة



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
 2024السنة: 5العدد:   28المجلد: 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 الجزائر –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 299 - DOI: 10.37138  ،لجزائرا-المنظر الجميل، قسنطينة حي قدور بومدوس 

 

وملابساته الفنية، ومن بين هذه الاعتبارات نذكر: الفهم، الفن، التراث، اللغة، الأدب وغيرها من الأسباب والدلالات التي أصبح 
يس جعل منها فنونا تترجم الحقائق وتصهرها في بوتقة القضايا الراهنة وذلك لها امتداد فلسفي قابل للتأويل، وفي خضم هذا التأس

إحياءً لدلالات طمست يرجى بعثها كبذور معرفية غرست لتنموا من جديد خارج إطار الطي والكبت والنسيان، وغياهب اللغة 
يد مجريات الفهم وتأطير أهدافه التي ينشدها الفهم دون مراوغات أو تجاوز وهو ما خوّل لها تحد (2007)غادامير،  وأعماق اللسان

للمقاصد، ومن ثم فأن غايتها هي تثمين هذه العملية وجعلها حلقة ربط بين وعي المتلقي ومساحات إدراكه التي يصارع لتجسيدها، 
على وجه التحديد، وعليه فإن تكييف تلك المهمة وفق قدرة ولهذا يمكن أن ننظر إلى تجاوز سوء الفهم أحد المهام النبيلة للهرمنيوطيقا 

المتلقي واستطاعته التأويلية جعلت من الفهم آلية استقرائية تحاوريه، تعمل في عمقها على إذكاء كثافة المعاني وتوالدها في حدود 
لعملية الهرمنيوطيقية ومن ثم إفراغها السياق الدلالي الذي يحملها، بعيدا عن أي شكل من أشكال التجاوز البيني الذي قد يصيب ا

 من محتوى مهمتها.

وفي سبيل تحقيق التوازن المعرفي بين مخرجات الفهم وسياقاته الدلالية، يرى "غادامير" أن التجربة التأويلية تسعى من خلال 
تلقي بتفكيره السَّوي، فالحصول على عملية الفهم إلى إزالة كل فصول الريبة والشك التي قد تعتري الفهم المنطقي الذي يربط أفق الم

قرائن معرفية جديدة هو تحدٍ من نوع آخر، يساعد على تحديد هوية هذه القرائن من جهة، ومن جهة أخرى يساعد على مد أواصر 
لاتها وحقيقتها، الثقة بين أطراف العملية التأويلية، فتناسل المعاني وتوالدها جعل من حركة الفهم وإنتاج المعنى انفتاح على إدراك دلا

وهي مسألة لا يعتريها التوقف أو التعطيل ما دام أن معانيها العميقة أو تعابيرها الباطنية يسمع همسها كأصداء وارتدادات لا تتوقف 
، فهي حاملة لدينامية تعاقبية تسمح بانزياح المعاني عن مسارها المباشر ودخولها إلى (2007)غادامير،  ذبذباتها ولا تستنفذ طاقاتها

فضاء التكيف والتأويل الذي يزيح عنها غرابة المقاربة وتيه الدلالة، ففاعلية هذه الدينامية غالبا ما تسمح بخلق فرص جديدة لحدوث 
جات الفهم أكثر تماسكا في معانيها التي تحملها، لأنها في منأى عن أي تفاعل مرن بين أطراف العملية الهرمنيوطيقية، ما يجعل مخر 

غواية أو تصلب دلالي قد يقع فيه المتلقي، فنحن عندما  نفهم نعير اهتمامنا لما يقوله الآخر، ونعطي وجهات نظره حقها الطبيعي 
هم الآخر لا تخلو أبدا من دلالة البحث عن التقارب في الفهم والتأويل بمعنى أن نسعى إلى فهم القول لا فهم القائل،  فاستقامة ف

، (Gadamer, 1996) التأويلي الذي يجمعنا به، لأن التجربة الذاتية شرط غير قابل للتجاوز بما أنها قاسم مشترك بين البشرية
  وإدراكها حفظ للذات من الوقوع  في عجز الفهم.

 وما بعد الهرمنيوطيقا الحديثة: بول ريكور 4.3
يمثل استقبال القارئ للنص جوهر العملية التأويلية عند"بول ريكور"الذي جعل العلاقة بينهما قائمة على التفاعلات التي تربط 

ب القراءة الذات القارئة بالأثر القرائي بعد تجاوز كل المعيقات التي من شأنها أن تعطل عملية الفهم، حيث أصبح الإمساك بدوالي
تلك  التأويلية مقاربة فنية يمكن عحدُّها وسيطا تتماها به الذات مع ذاتها وترجح به مراحلها القرائية التي تكون فيها القراءة والنص طرفي
سردية المقاربة التي تبدأ بالارتياب من الموضوع وتنتهي بالتفاعل والاندماج معه )بين النص والذات( انطلاقا من وعيها بمعطياته ال

لفهم وموازاة مع خبراتها الإدراكية التي تجعلها قادرة على برمجة التفكير وتوجيهه نحو إدراك المعاني بكيفيات تجعل من الهرمنيوطيقا أداة 
 النص وبسط لحقيقته، وهو المعطى الذي حملته أفكار "ريكور" التي غحيرَّ بها مهمة الهرمنيوطيقا من) تفسير النص وعالمه وكينونته(

وهي أفكار وجودية اضمحلت ملامحها في القراءات الحديثة  (2007)شرقي،  لتصبح مهمتها منوطة بفهم الذات المؤولة في حد ذاتها



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
 2024السنة: 5العدد:   28المجلد: 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 الجزائر –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 300 - DOI: 10.37138  ،لجزائرا-المنظر الجميل، قسنطينة حي قدور بومدوس 

 

" وجعلها من المهام القارة للتأويل، بما أنها أحد أسباب انقشاع ضبابية التفكير، إلا أن بعثها كان من المهام التي قدمها "ريكور
 وأسلوب تحقيق الوجود الذي ينبغي له أن يعرفنا بأنفسنا قبل أن يعرفنا بحقيقة النص وحقيقة تأويلاته. 

ائي تمارسه الذات، لتحقق به طرح في إطار انفتاح النص على التكاثف التأويلي أصبح الأخذ بمرجعيته الهرمنيوطيقية تحدٍّ قر 
ه نحو الوعي  بأثر أفكارها وفق رؤى أكثر حداثة وتوهجا، وهذا عند تحعلُّق الأمر بفهم الذات لذاتها توازيا مع فعل القراءة ذاته وتحدحرُّجِّ

تكون أحكامها التأويلية أحكاما الإتاحة التي يقدمها الفهم والتأويل، فصورة الذات لا تكتمل أطوارها إلا في سياق قراءة ذهنية عميقة 
نحو الذات لا أحكاما نحو النص بوصفه  وسيط نفهم به ذواتنا موازاة مع تمددها نحو كينونتها، وذلك من حيث كونها موجة من 

عبر  (80، صفحة 2001ريكور، ) التفكير القادر على فتح سحبل مواجهة الذات لذاتها انطلاقا من الحقيقة التي تتوسط النص
جدلياته القائمة على مبدأ الشك والارتياب الذي يعد أحد أهم العناصر التي تربط القارئ بالنص، فالثقة التأويلية التي تحملها الذات 

لرؤية جعل"ريكور" يقدم  تجاه محمولات الموضوع دلالة على أن المعاني التي يحملها قابلة للتفاوض والقبول، وعليه كان التسليم بهذه ا
تصوراته وفق ما ألمَّ به من التصورات التي قدمها أسلافه نحو حقيقة الهرمنيوطيقا وعلاقتها بالذات، ومن كل هذه الترسبات أخذ"ريكور" 

يجه إلى قرائنه التأويلية التي ربطها بفعل الذات وتوجهها نحو أعماقها حتى يصير لصوتها التأويلي صدى داخلي قبل أن يطفو ضج
كاك خارج أسوارها، فالنص في كينونته التأويلية بناء لقراءات لغوية كما هو بناء لذاته التي لا تستعيد كيانها المعرفي إلا من خلال الاحت

بالقارئ والتواصل مع ذاته، ومن هذه الزاوية أصبح ل"بول ريكور" رؤية فلسفية تحاكي كل ما له صلة بفهم النص الذي هو نسخة 
 الذات.لفهم 

إن التسليم بصحة هذه الرؤية أدى بـ "ريكور" إلى إيجاد مفهوم جديد للهرمنيوطيقا رأى فيه أنها فن كشف الخطاب في الأثر 
الأدبي والإلمام بظروف ولادته وتداوله، فما تحمله ظروف الذات تحمله بالضرورة ظروف إنتاج النص المختلفة لأن تفوق أحدهما على 

وفي هذا السياق يمكن القول أن التكامل الوظيفي  (2001)ريكور،  التأويل عرجاء ودلالاتها مبتورة المعنى الآخر سيجعل من كفة
بين مهمة الهرمنيوطيقا كقراءة للذات ومهمتها كقراءة للنص أصبحت تحصيل حاصل، ذلك أن إدراك دلالة المعنى مرده الأول إلى 

الذات على النص والعكس صحيح، حيث تتفق آثار النص مع هيئة الذات لتنتج لنا تأويلا مطابقا لفهم سابق،  الفهم الذي تطبقه
وهي الرؤية التي أراد "ريكور" بسطها عند تأثيثه لمبدأ الشك والارتياب ليكون حضور الذات أهمية لا تقل عن أهمية حضور الموضوع 

لة انطلاقا من نتائجها التي تقترب من حقيقة الفهم إن لم تكن هي الفهم ذاته، فزاوية تملك للوصول إلى قناعة تأويلية تؤيد هذه المعاد
الذات للموضوع يعد المسلمة الأساسية لـ"ريكور" والقائمة على أن الفهم الذاتي للذات هو الذي يحدد موقع النص منها بعد أن 

فاعل معه، فهوية الذات وانعكاس صداها على داخل النص وخارجه استقبلته ذوات أخرى غير الأنا، التي هي في صدد قراءته والت
يمثل طيفا ضوئيا تعمل ألوانه إلى إضاءة النص وكشفه، فالارتداد العكسي لآثارها شحن الذات بطاقات انفهامية زادت من تماثلهما 

بكل ما تحويه من رموز وعلامات ووسائط تساعد  معا وتطابق التأملات الحاصلة بينهما )التطابق المتأمِّّل"الذات" والمتأمَّل"الموضوع"(
على استعادة الذات لماهيتها في هذا الوجود واكتمال وعيها بكليتها، فهي إحالة إلى الذات قبل إحالتها إلى محمولاتها مما يعني أن 

توجه أن التأويلات لا تكتمل الغاية من فهم النص تكمن في توسطه لعلاقة الذات بذاتها قبل علاقة الموضوع بالذات، ليحمل هذا ال
دلالاتها إلا باكتمال تأويل الذات المؤولة عند تمكننا من فهمها بشكل أفضل ومغاير وبهذا الشكل ربط "ركور" فهم النص وتأويله 

من خلال الرموز والدلالات المتجددة بعد أن أعيد بسطها على نحو آخر وصياغة أخرى  (2007)شرقي،  بفهم الذات وتأويلها



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
 2024السنة: 5العدد:   28المجلد: 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 الجزائر –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 301 - DOI: 10.37138  ،لجزائرا-المنظر الجميل، قسنطينة حي قدور بومدوس 

 

وفق قوالب تعطي الذات فهمها الذي لا يتأتى قطفه إلا من خلال العلم بخفايا العلامات المبثوثة في آثار النص الثقافية والأدبية، 
والتأويلية، وذلك بوصفه مشروع فهم حامل لزخم تصوري محرض على  فهي استطاعة يمنحنا إياها النص تأييدا لاستعداداتنا القرائية

تحدي الوجود وفهمه على نحو مغاير، لأن بناء ذات قارئة من هذا المنطلق هو بناء أخلاقي له تشكيل هحوِّياَِّّتي )ثقافي /اجتماعي(، 
 مها.قادر على ضبط قيمها وتأثيث عاداتها وتقويم سلوكاتها، وهو الأساس الذي يمنحها فه

ومن قبيل ما تقدم نخلص إلى أن المهمة القارة للفعل الهرمنيوطيقي عند"ريكور" تكمن في قناعتين أساسيتين: تحمل الأولى 
ضرورة تخلص الذات من جمودها ونمطيتها حتى تتمكن من خوض وعي نقدي لذاتها من خلال إسقاط بعض الرغبات والفهم الذهني 

ه تأويله، أما الثانية فيتعلق الأمر بضرورة الإصغاء إلى صوت العلامات والرموز والانفتاح على على النص ليكتمل تصوره ويكتمل مع
مدلولاتها انطلاقا من الداخل بكل ما يحمله من وعي وتجربة وهوية، وهي علاقة تبادل )تأثير وتأثر( بين النص والذات، تكون فيها 

من كونها بوابة للمعنى، ليصبح حينها المؤول مطالب بإدراك أبعاد اللغة، والتفكير هذه الأخيرة مرجعا لمحمولات النص اللغوية انطلاقا 
في طبيعتها حتى يمتلك أدوات التأويل وأسبابه، لأن فهم بعض الظواهر والشواهد والآثار لا يتحقق إلا من خلال الكتابة بوصفها 

 وهو ما النصوص قابلية القراءة والتأويل دون أي تجاوز للذات (Ricoeur, 1968) الصفة المميزة لها
 خاتمة:

عرفت الهرمنيوطيقا تطورات لافتة على اعتبار أنها علمًا يهتم بفهم وتأويل النصوص بعيدا عن كونها مجرد تراصف للكلمات 
رئ الذي تداولها. بعد أن توفر له أدوات والعبارات، لتصبح المرآة التي تعكس ثقافة وتاريخ ومعتقدات المجتمع الذي أنتجها والقا

فهمها دون تعقيد، أو غموض وذلك من خلال التقابل العكسي للإثارة والتأثير بين القارئ والنص، وهو ما جعل الدرس الهرمنيوطيقي 
أويل، ومن قبيل حافل بالتعدد والتنوع، خاصة بعد ظهور مدارس فلسفية ذات أساليب منهجية مختلفة من حيث قناعتها بالفهم والت

تلك الرؤى التي تبناها جملة من المفكرين والفلاسفة، انطلاقا من"دانهاور الستراسبورغي" ووصولا إلى "بول ريكور"، يمكن أن نستنتج 
أن الهرمنيوطيقا الغربية الحديثة شهدت تحولات مختلفة جعلت من فهم النصوص وتأويلها تفاعل فني مرده قناعة الذات بالموضوع، 

ى عمق التأثر المتبادل بينهما بما أن التأويل ليس عملية ثابتة ومحددة، وإنما هو عملية ديناميكية قائمة على اندماج القارئ مع ومد
النص بغض النظر عن ظروف ولادته وأسباب إبداعه سياقيا أو موضوعيا، ومن هذا المنطلق نجد أن الهرمنيوطيقا بوصفها علما قائما 

دياته الإبداعية فإن ذلك جعل منها تحديًا مستمراً ومثيراً للاهتمام، وهذا ما قلب موازين الفهم من أحادية الدلالة بذاته، وفنًّا له أبج
 إلى تعددها، ومنح النصوص فرصة الولادة الجديدة التي جعلتها قابلة للنمو والتوالد، وهو ما أثارته هذه الورقة البحثية التي سعينا من

تلف المناهج والنظريات الهرمنيوطيقية التي تبناها التفكير الغربي بمقارباته الفلسفية التي أسقطها على منابع فهم خلالها الوقوف على مخ
 النص، والتي يمكن رصدها في النتائج الآتية: 

 هي علم وفن التأويل، وهي فرع من العلوم الإنسانية يهتم بفهم وتفسير المعاني والرموز في النصوص.  الهرمنيوطيقا -
يعود أصل كلمة "هرمنيوطيقا" إلى اللغة اليونانية القديمة، وتعني"الفهم" أو "التأويل" وقد تطورت كميدان علمي منهجي  -

ور الستراسبورغي" ووصولا إلى "ريكور" مما جعلها ذات دلالات متعددة : وفلسفي على يد الكثير من المفكرين انطلاقا من "دانها
 لاهوتية، فلسفية، أدبية وغيرها.



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
 2024السنة: 5العدد:   28المجلد: 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 الجزائر –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 302 - DOI: 10.37138  ،لجزائرا-المنظر الجميل، قسنطينة حي قدور بومدوس 

 

الهرمنيوطيقا هي العلم الذي من شأنه عكس تطور الإنسان وتغيراته الفكرية والثقافية عبر العصور، وذلك من خلال دراسة  -
 ا وحيويًا قابل للنمو والتوالد.نصوصه وثقافاته بفهمها وتأويلها لتظل موضوعًا مهمً 

شمل التفكير الهرمنيوطيقي مجالات أوسع وأصبح بذلك علمًا يضاهي العلوم التجريبية لينطلق من النصوص، ليس لكونها  -
 مجرد تراصف للألفاظ والكلمات، وإنما انطلاقا من كونها مواضيغ قابلة للملاحظة والفرضية وبالتالي مقاربة نتائجها تأويليا.

توفر الهرمنيوطيقا الأدوات اللازمة لفهم العوامل المعقدة التي أدت إلى ولادة النصوص وأسباب تطورها لتصبح المرآة التي -
 تعكس الثقافة والتاريخ والمعتقدات للمجتمع الذي أنتجها والقارئ الذي يؤولها.

فة للتأويل. ومن هذه التطورات، يمكن أن أصبحت الهرمنيوطيقا أكثر تعددًا وتنوعًا، حيث ظهرت مدارس ومناهج مختل -
 نستنتج أن فهم النصوص ليس عملية ثابتة ومحددة، بل هي عملية ديناميكية تعتمد على تفاعل القارئ مع النص وسياقاته.

 التوصيات والاقتراحات:
 انطلاقا من النتائج السالفة الذكر يمكن تقديم جملة من التوصيات نذكر منها: 

وجوب دراسة علم الهرمنيوطيقا دراسة أكثر عمقا وذلك لتمكين القارئ من فهمل النص وكشف ملابساته المغلقة بكيفيات  - 
 أكثر نضجا ومقاربات أكثر شمولا.

طيقي توسيع الآفاق المعرفية العربية لموازاة المنتج الفكري الغربي لما له من أسبقية معرفية يمكن إسقاطها على الدرس الهرمنيو  -
 العربي وذلك للنهوض بالنص العربي وفك عزلته وتأثيث انفتاحه على تداول الاخر. 

تكريس التفاعل الثقافي بين المنجز الغربي والبحث العربي وضمان استمراره للحصول على تلاقح فكري يمكنه من تجاوز  -
 عبر إمكانية إسقاطه على الإبداع العربي.العقبات الهرمنيوطيقية التي اعترضت استخدامه  كأنموذج للدراسة والبحث  

تفعيل ترجمة المنجزات الهرمنيوطيقية الغربية وتكثيف التي تداولها ودراستها لما لها من أهمية من شأنها تحقيق إضافة معرفية  - 
 جديدة.

روط وذلك لاستكشاف الاستثمار في التفكير الغربي ورفع التحدي بتكريس إتاحته على نحو أكثر انفتاحا دون قيود أو ش -
 مختلف أساليبه ونظرياته التي من شأنها  المساهمة في إثراء الفهم والتأويل العربي وتمكينه من الثقافات والتقاليد المختلفة.

إعادة الاعتبار للتاريخ واللغة والذات بما أن الهرمنيوطيقا في التفكير الغربي تعتبر أن الفهم الصحيح للنصوص والمفاهيم  -
 ب الاهتمام بسياق ولادتها لغويا وتاريخيا.يتطل

بعث الطرح الفلسفي للهرمنيوطيقا لضمان الموضوعية في قراءة النص. وذلك بالاعتماد على القواعد والمبادئ المنطقية  -
  .والعقلية لفهم النصوص

 

 :صادر والمراجعالم

Références 
Gadamer, H.-G. (1996). vérité et méthode, les grandes sengil d’un Herméneutique philosophique Paris. (E. i., 

Éd.) Editions du seuil. 

Ricoeur, P. (1968). du Texte à l’action, Essais d’herméneutique. Paris: Edition Du Seuil. 



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
 2024السنة: 5العدد:   28المجلد: 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 الجزائر –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 303 - DOI: 10.37138  ،لجزائرا-المنظر الجميل، قسنطينة حي قدور بومدوس 

 

shleiermacher, F. .. (1987). Herménneutique.traction et introduction de marianna simon. Genève. 

 (.14)حوليات كلية الإنسانيات والعلوم الاجتماعية، جامعة قطر(. الهرمنيوطيقا وإشكاليات التأويل والفهم في العلوم الاجتماعية. 1991أحمد زايد. )

 .6مجلة المحجة، (. ماهية الهرمنيوطيقا. 2003أحمد واعظي. )
(. )محمد برادة، حسان بورقيبة، المترجمون( الهرم.مصر: عين للدراسات والبحوث الانسانية 1)الإصدار  الفعل"أبحاث التاويل"من النص إلى (. 2001بول ريكور. )
 والاجتماعية.

 (. الجزائر: منشورات الاختلاف.1)الإصدار  الفهم والنص"دراسة في المنهج التأويلي عند شلايرماخر ودلتاي"(. 2008بومدين بوزيد. )
 (. بيروت: منشورات الجمل.1)الإصدار  عصر الهرمنيوطيقا "أبحاث في التأويل"(. 2014مد. )خالدة حا

 (. )وجيه قانصو، المترجمون( الجزائر: منشورات الاختلاف.1)الإصدار  مقدمة في الهرمنيوطيقا(. 2007دفيد غاسبير. )
(. )خالدة حامد، المترجمون( بغداد: منشورات الجمل كولونيا 1)الإصدار  قا الفلسفية"الحلقة النقدية"الأدب والتاريخ والهرمنيوطي(. 2007ديفيد كوزتر هوي. )

 ألمانيا.
 (. القاهرة: رؤية للنشر والتوزيع.1)الإصدار  فهم الفهم "مدخل إلى الهرمنيوطيقا"(. 2007عادل مصطفى. )
تم الاسترداد من  أفلاطون إلى غادامير.فهم الفهم مدخل إلى الهرمنيوطيقا "نظرية التأويل من (. 2018عادل مصطفى. )

https://www.hindawi.org/books/83586869/6 
 (. بغداد: مركز دراسات فلسفة الدين.1)الإصدار  الهرمنيوطيقا والتفسير الديني للعالم(. 2017عبد الجبار الرفاعي. )
 (. الجزائر: منشورات الاختلاف.1)الإصدار  ليلية نقدية في النظريات الغربية الحديةمن فلسفة التأويل إلى نظريات القراءة"دراسة تح(. 2007عبد الكريم شرقي. )

 (.43)مجلة الأزمنة الحديثة(. الهرمنيوطيقا وعلم الكلام الجديد "محاولة في تجديد الخطاب الكلامي الأسلامي. 2011عزيز أبو شرع. )
 (.2)مجلة فتوحاتعيات والمنظومات والاليات. (. التأويلية عند غادامير"قراءة في المرج2015لزهر فارس. )

 (. الجزائر: منشورات الاختلاف.1)الإصدار  ما ورائية التأويل الغربي"الأصول، المناهج، المفاهيم"(. 2013محمد خليف خضير الحياني. )
 (. بيروت: دار الهدى للطباعة والنشر.1الإصدار ) الهرمنيوطيقا في الواقع الإسلامي"بين حقائق النص ونسبية المعرفة"(. 2009معتصم السيد أحمد. )
 (. الدار البيضاء: المركز الثقافي العربي.1)الإصدار  إشكاليات القراءة وآليات التأويل(. 2014نصر حامد أبو زيد. )

يرية العظمى ليبيا: دار أويا للطباعة والنشر (. )حسن ناظم،حاكم صالح، المترجمون( طرابلس، الجماه1)الإصدار  الحقيقة والمنهج(. 2007هانس جورج غادامير. )
 والتنمية الثقافية.

 
Aḥmad Zāyid. (1991). alhrmnywṭyqā wa-ishkālīyāt al-taʼwīl wa-al-fahm fī al-ʻUlūm al-ijtimāʻīyah. 

Ḥawlīyāt Kullīyat al-Insānīyāt wa-al-ʻUlūm al-ijtimāʻīyah, Jāmiʻat Qaṭar (14). 

Aḥmad Wāʻiẓī. (2003). māhīyat alhrmnywṭyqā. Majallat al-Maḥajjah, 6. 
Būl rykwr. (2001). min al-naṣṣ ilá al-fiʻl "Abḥāth al-Tāwīl" (al-iṣdār 1). (Muḥammad Barādah, 

Ḥassān Būrqībah, al-Mutarjimūn) al-Haram. Miṣr : ʻAyn lil-Dirāsāt wa-al-Buḥūth al-Insānīyah wa-

al-Ijtimāʻīyah. 

Būmadyan Būzayd. (2008). al-fahm wa-al-naṣṣ "dirāsah fī al-manhaj altʼwyly ʻinda shlāyrmākhr 

wdltāy" (al-iṣdār 1). al-Jazāʼir : Manshūrāt al-Ikhtilāf. 
Aldh Ḥāmid. (2014). ʻaṣr alhrmnywṭyqā "Abḥāth fī al-taʼwīl" (al-iṣdār 1). Bayrūt : Manshūrāt al-

Jamal. 

Dfyd ghāsbyr. (2007). muqaddimah fī alhrmnywṭyqā (al-iṣdār 1). (Wajīh Qānṣū, al-Mutarjimūn) al-

Jazāʼir : Manshūrāt al-Ikhtilāf. 
Yfyd kwztr hwy. (2007). al-ḥalaqah al-naqdīyah "al-adab wa-al-tārīkh wālhrmnywṭyqā al-falsafīyah" 

(al-iṣdār 1). (Khālidah Ḥāmid, al-Mutarjimūn) Baghdād : Manshūrāt al-Jamal kwlwnyā Almāniyā. 

ʻĀdil Muṣṭafá. (2007). fahm al-fahm "madkhal ilá alhrmnywṭyqā" (al-iṣdār 1). al-Qāhirah : ruʼyah 

lil-Nashr wa-al-Tawzīʻ. 
ʻĀdil Muṣṭafá. (2018). fahm al-fahm madkhal ilá alhrmnywṭyqā "Naẓarīyat al-taʼwīl min Aflāṭūn ilá 

Ghādāmīr. tamma alāstrdād min https : / / www. hindawi. org / books / 83586869/6 



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
 2024السنة: 5العدد:   28المجلد: 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 الجزائر –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 304 - DOI: 10.37138  ،لجزائرا-المنظر الجميل، قسنطينة حي قدور بومدوس 

 

ʻAbd al-Jabbār al-Rifāʻī. (2017). alhrmnywṭyqā wa-al-tafsīr al-dīnī lil-ʻālam (al-iṣdār 1). Baghdād : 

Markaz Dirāsāt Falsafat al-Dīn. 
ʻAbd al-Karīm Sharqī. (2007). min Falsafat al-taʼwīl ilá naẓarīyāt al-qirāʼah "dirāsah taḥlīlīyah 

naqdīyah fī al-naẓarīyāt al-Gharbīyah al-ḥaddīyah (al-iṣdār 1). al-Jazāʼir : Manshūrāt al-Ikhtilāf. 

ʻAzīz Abū Sharʻ. (2011). alhrmnywṭyqā wa-ʻilm al-kalām al-jadīd "muḥāwalah fī Tajdīd al-khiṭāb 

al-kalāmī al-Islāmī. Majallat al-azminah al-ḥadīthah (43).ز 
Lazʹhar Fāris. (2015). al-Taʼwīlīyah ʻinda Ghādāmīr "qirāʼah fī al-marjiʻīyāt wa-al-manẓūmāt wa-al-

ālīyāt. Majallat futūḥāt (2). 

Muḥammad Khulayyif Khuḍayr al-Ḥayyānī. (2013). mā warāʼīyat al-taʼwīl al-gharbī "al-uṣūl, al-

Manāhij, al-mafāhīm" (al-iṣdār 1). al-Jazāʼir : Manshūrāt al-Ikhtilāf. 
ʻTṣm al-Sayyid Aḥmad. (2009). alhrmnywṭyqā fī al-wāqiʻ al-Islāmī "bayna ḥaqāʼiq al-naṣṣ wnsbyh 

al-Maʻrifah" (al-iṣdār 1). Bayrūt : Dār al-Hudá lil-Ṭibāʻah wa-al-Nashr. 

Naṣr Ḥāmid Abū Zayd. (2014). ishkālīyāt al-qirāʼah wa-ālīyāt al-taʼwīl (al-iṣdār 1). al-Dār al-

Bayḍāʼ : al-Markaz al-Thaqāfī al-ʻArabī. 
Hāns Jūrj Ghādāmīr. (2007). al-ḥaqīqah wa-al-manhaj (al-iṣdār 1). (Ḥasan Nāẓim, Ḥākim Ṣāliḥ, al-

Mutarjimūn) Ṭarābulus, al-Jamāhīrīyah al-ʻUẓmá Lībiyā : Dār Ūyā lil-Ṭibāʻah wa-al-Nashr wa-al-

tanmiyah al-Thaqāfīyah. 

 


