
 الجمهورية الجزائرية الديموقراطية الشعبية

 وزارة التعليم العالي والبحث العلمي

 الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينةجامعة 

 قسم: العقيدة ومقارنة الأديان                                                                            : أصول الدينةكلي  

 عقيدة  تخصص:          تسلسلي:                                                                           الرقم ال

 رقم التسجيل:

 
 

 
 

 دكتوراه ل م دشهادة أطروحة مقدمة لنيل 

 تخصص: عقيدة 

 :الأستاذةإشراف                                           إعداد الطالبة:                                                   

 زهرة لحلحالأ.د/                                             يحي                                              أولاد فاطمة 

 أعضاء المناقشة

 الجامعة الأصلية الصفة الرتبة الاسم واللقب
  رئيسا  
  مشرفا ومقررا  
  عضوا  
  عضوا  
  عضوا  
  عضوا  

 
 

 م2024/2025 –ه 1445/1446السنة الجامعية: 

 ية الجزائرالفكر العقدي المعاصر عند إباض

 جامعة الأمیر عبد القادرنورة رجاتي

أستاذالزھرة لحلح

أستاذ محاضر أ

أستاذ محاضر أ

محمد حدبون

نجوى منصوري

عبد الكریم رقیق

مصطفى وینتن

جامعة الأمیر عبد القادر

جامعة غردایة

جامعة باتنة 1

جامعة الأمیر عبد القادر

جامعة غردایة أستاذ

أستاذ

أستاذ



 الجمهورية الجزائرية الديموقراطية الشعبية

 وزارة التعليم العالي والبحث العلمي

 جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة

 قسم: العقيدة ومقارنة الأديان                                 كلي ة: أصول الدين                                           

 الرقم التسلسلي:                                                                                     تخصص: عقيدة 

 رقم التسجيل:

 
 

 
 

 دكتوراه ل م دشهادة أطروحة مقدمة لنيل 

 تخصص: عقيدة 

 بة:                                                                                            إشراف الأستاذة:إعداد الطال 

 فاطمة أولاد يحي                                                                                          أ.د/ الزهرة لحلح

 أعضاء المناقشة

 الجامعة الأصلية الصفة الرتبة للقبالاسم وا
  رئيسا  
  مشرفا ومقررا  
  عضوا  
  عضوا  
  عضوا  
  عضوا  

 
 

 م2024/2025 –ه 1445/1446السنة الجامعية: 

 الفكر العقدي المعاصر عند إباضية الجزائر



 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

سورة البقرة 32الآية   

                             

 
 

 



 

 

 إهــداء
 

.عملالإتمام هذا ال في وعونهنّه م  ل على أحمد الله عز وج  
إلى الذي وهبني كل ما يملك حتى أحقق له آماله، إلى من كان يدفعني قدمًا نحو الأمام 
سام مترجمة في تقديسه للعلم،  لنيل المبتغى، إلى الذي سهر على تعليمي بتضحيات ج 

.في عمرهإلى مدرستي الأولى في الحياة "أبي" الغالي على قلبي أطال الله   
إلى التي وهبت فلذة كبدها كل العطاء والحنان، إلى التي صبرت على كل شيء، التي 

رعتني حق الرعاية وكانت سندي في الشدائد، وكانت دعواتها لي بالتوفيق، تتبعتني خطوة 
بخطوة في عملي، نبع الحنان "أمي" أعز ملاك على القلب والعين، جزاها الله عني خير 

.رينالجزاء في الدا  
.إليهما أهدي هذا العمل المتواضع لكي أدخل على قلبيهما شيئًا من السعادة  

 إلى إخوتي الذين تقاسموا معي عبء الحياة.
"، التي كلما تظلمت زهرة لحلحالكما أهدي ثمرة جهدي لأستاذتي الكريمة الدكتورة "

وكلما طلبت  الطريق أمامي لجأت إليها فأنارتها، وكلما سألت عن معرفة زودتني بها،
.جزءًا من وقتها الثمين وفرته لي رغم مسؤولياتها المتعددة  

إلى كل من يؤمن بأن بذور نجاح التغيير تكمن في ذواتنا وفي أنفسنا قبل أن تكون في 
 أشياء أخرى...

11س.الرعد/ ﴾مإن الله لا يغير ما بقوم حتى يغيروا ما بأنفسه﴿ قال الله تعالى:  
 "ا العملإلى كل هؤلاء أهدي هذ"

 



 

 

 

 

 

  

 نحمد الله عز وجل الذي وهبنا نعمة العقل، ووفقنا في إنجاز هذا العمل والصلاة

 والسلام على نبي الرحمة محمد بن عبد الله صلى الله عليه وسلم، وبعد:

أتقدم بالشكر والتقدير إلى كل من ساهم في إنجاز هذا البحث من قريب أو من 
ي ت" على المجهودات الكبيرة الزهرة لحلحال": ةالسيد ةشرفالم ةبعيد وعلى رأسهم الأستاذ

 .ا البحثها من أجل إتمام هذتبذل

بجامعة الإسلامية العلوم كلية كما أتقدم بالشكر الجزيل إلى جميع دكاترة وأساتذة 
 .الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة

 إلى الوالدين والإخوة والأهل والأصدقاء.

 ساهم في إنجاز هذا البحث ولو بكلمة طيبة.وإلى كل من 

 

 

 

 

 



 

 

 
 
 
 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 مقدمة



 مقدمة 

2 

 

 تمهيد: 
الحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات، ونشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، هو أهلٌ 

 لأن يعُبد ويطُاع، وإليه المصير وهو على كل شيء قدير.
ى الأمانة ونصح الأمة، وكان كما ونصلي ونسلم على سيدنا محمد، الذي بلّغ الرسالة وأد

وصفه الله تعالى: رحمة للعالمين، أنزل عليه الكتاب العزيز، وجعله فرقانًا بين الحق والباطل، فبه اهتدى 
 سلف الأمة، وبه يصلح خلفها.

شهد المذهب الإباضي منذ تأسيسه على يد الإمام جابر بن زيد، تطوراً ملحوظاً من حيث 
ي، فقد تبنّّ مبادئه عدد من القادة السياسيين والعسكريين في البصرة، وبرزت البناء الفكري والحرك

وقد  ،شخصيات كأبي بلال عبر حركة الشراة، وعبد الله بن إباض من خلال رسائله ومجادلاته العقدية
شكّل ذلك بداية لمرحلة جديدة من الانتشار الدعوي، شملت مناطق متعددة من المشرق والمغرب، 

جهود دعاة وعلماء حملوا على عاتقهم نشر الفكر الإباضي وتثبيته، خاصة في عُمان  وذلك بفضل
 وشمال إفريقيا، ولا سيما في الجزائر التي أصبحت معقلاً لهذا المذهب.

ورغم التحولات السياسية والاجتماعية التي عرفتها المجتمعات الإسلامية استطاع المذهب 
لفكرية وتميّزه العقدي، بفضل ما يتمتع به من توازن بين الالتزام الإباضي أن يحافظ على استمراريته ا

قد ظل متمسكًا بقيم الشورى والعدالة والمساواة وهي من أبرز الركائز و  ،بالمبادئ والانفتاح على الواقع
في، ويعُدُّ هذا الفكر في سياقه الجزائري جزءاً من التكوين الديني والثقا ،التي يقوم عليها الفكر الإباضي

خصوصًا في منطقة وادي مزاب، حيث حافظ المجتمع الإباضي على تماسكه واستقلاله الذاتي في 
مواجهة مختلف التحديات التاريخية والمعاصرة، وذلك بفضل علماء نذروا أنفسهم للدفاع عنه والحفاظ 

 عليه.
ض، والأستاذ ومن بين أبرز هؤلاء العلماء: الشيخ محمد بن يوسف اطفيش، والشيخ إبراهيم بيو 

علي يحيى معمر، والدكتور فرحات الجعبيري، وهم من الشخصيات التي ساهمت في بلورة معالم الفكر 
العقدي الإباضي في الجزائر المعاصرة. ومن خلال هذه الدراسة، المعنونة بـ: "الفكر العقدي المعاصر عند 



 مقدمة 

3 

 

لى إسهامات هذه النخبة من العلماء، إباضية الجزائر"، سنسلّط الضوء على تطور هذا الفكر، مركّزين ع
 وتحليل تصوراتهم العقدية ومنهجهم في معالجة قضايا الإيمان في سياق معاصر.

 أولا. أهمية البحث:
تتمثل أهمية البحث في تقديم دراسة شاملة للفكر العقدي الإباضي المعاصر مما يساهم في 

ب الإسلامية، ويتناول البحث التعريف بالمذهب التفاهم بين المذاه وترسيخالحفاظ على التراث الإباضي 
الإباضي كنموذج من التراث الإسلامي العريق، ويعرض تطوره التاريخي ونشأته، كما يقدم تحليلًا معمقاً 

ويستعرض الأبعاد الفكرية والفلسفية من خلال آراء علمائه البارزين مثل الشيخ  الاباضيةلمفهوم العقيدة 
لإضافة إلى إثراء المكتبة الإسلامية بدراسة حديثة عن الفكر الإباضي وتوفير بيوض والشيخ اطفيش، با

في الجزائر، مما يعزز فهم هذا المجتمع ويحافظ على  الاباضيةمرجع للباحثين يسهم البحث في توثيق حياة 
لفروق الحوار بين المذاهب الإسلامية من خلال إبراز الجوانب المشتركة وا توطيدتراثه، كما يهدف إلى 

 في تطوير الفكر الإسلامي. الاباضيةالفكرية بشكل علمي وموضوعي، ويبرز دور العلماء 
 . إشكالية البحث:ثانيا

في ظل التحوُّلات الاجتماعية والسياسية والفكرية التي شهدتها الجزائر المعاصرة )كالاستعمار، 
 ئيسية تتمثل في:(، برزت إشكالية ر ...الخ الهوية، وانتشار الخطاب الأشعري وصراع

كيف أث رت هذه التحولات في الفكر العقدي الإباضي في الجزائر وهل أدت إلى إعادة 
 تشك له أو تجديد بعض مفاهيمه العقدية بما ينسجم مع الواقع المعاصر دون التفريط في أصوله؟

 وتندرج تحت هذه الإشكالية مجموعة من الأسئلة التي تسعى الدراسة للإجابة عنها:
  هي رؤية الفكر الإباضي في باب الإلهيات؟ وكيف تطورت مفاهيم التوحيد والألوهية لدى ما

 الإباضية المعاصرين؟
  كيف تناول الفكر العقدي الإباضي النبوة والكتب السماوية؟ وما أثر التحولات الحديثة في

 إعادة طرح هذه القضايا؟
 بيئة الاجتماعية الحديثة في عرض ما هو موقف الفكر الإباضي من السمعيات؟ وكيف أثرّت ال

 هذه المفاهيم؟



 مقدمة 

4 

 

  كيف عالج الفكر الإباضي مسائل القضاء والقدر، والأسماء والأحكام؟ وما مظاهر التجديد في
 هذه القضايا ضمن السياق الجزائري المعاصر؟

 . أسباب اختيار الموضوع:ثالثا
" يمكن تلخيصها في الجزائر الفكر العقدي المعاصر عند إباضيةإن أسباب اختيارنا لموضوع "

 النقاط التالية:
 الأسباب الذاتية: .1

ينبع من اهتمامي الشخصي بالأبحاث الأكاديمية في مجال الفكر  إن اختيار هذا الموضوع
الإسلامي، ولدي شغف عميق بفهم تطور الفكر العقدي وكيفية تكيّف المذهب الإباضي مع 

عزز من دافعي لاستكشاف تأثير الفكر الإباضي عبر التحديات المعاصرة، هذا الاهتمام الشخصي ي
 الزمن وتطويره في السياقات الحالية.

 الأسباب الموضوعية: .2
  يعُد المذهب الإباضي أحد المذاهب الإسلامية الكبرى التي أثرت بعمق في مسار الفكر

 ،ذاهبالإسلامي وذلك لما يتميز به من خصائص ومفاهيم عقدية فريدة، تميّزه عن غيره من الم
ّ، فإن دراسة هذا المذهب تُسهم في توسيع الفهم التاريخي والفلسفي للإسلام وتشكل  ومن ثَم

 إضافة نوعية للمكتبة الإسلامية، وتعزز من مقاربة التراث العقائدي بمنظور أكاديمي معاصر.
 كما أن الإسهامات الفكرية لعلماء الإباضية المعاصرين أمثال الشيخ محمد بن يوسف اطفيش 

والشيخ إبراهيم بيوض تمثل تطوراً ملحوظاً في الفكر العقدي الإباضي، إذ تكشف دراسة آرائهم 
عن مدى تأثيرهم في الحفاظ على هذا التراث العقدي وتطويره، وتتيح فهماً أعمق لآليات 

 تكيّف هذا الفكر مع تحديات العصر.
  بحكم وجود تجمعات إباضية عريقة، وإضافة إلى البعد النظري فإن للجزائر تجربة إباضية متميزة

فتوثيق تجربة الإباضية في هذا  ،لا سيما في وادي مزاب ما يمنح البحث بعدًا ميدانيًا مهمًا
السياق الجغرافي والاجتماعي يوفّر رؤى قيّمة لفهم ديناميكية العلاقة بين الفكر العقدي 

 الإباضي والواقع الثقافي والاجتماعي المعاصر.



 مقدمة 

5 

 

 البحث: . أهدافرابعا
إن الهدف العام من هذا البحث هو السعي إلى تقديم صورة شاملة وعميقة للفكر العقدي 

في الجزائر، مع التركيز على تحليل الأفكار والعقائد وتوضيح الأبعاد التاريخية  الاباضيةالمعاصر عند 
 والاجتماعية والدينية لهذا المذهب، ومن هاته الأهداف:

 :باضيةالافهم أصول نشأة وتطور  .1
 .دراسة النشأة التاريخية والتطور الفكري والمذهبي للإباضية منذ بداياتها 
 .تحليل دور الأئمة الأوائل في تأسيس وترسيخ المذهب الإباضي 
 تحليل المحطات التاريخية للإباضية: .2
 .تسليط الضوء على أهم المحطات التاريخية التي مر بها المذهب الإباضي 
 ات على تطور الفكر العقدي والفقهي للإباضية.دراسة تأثير هذه المحط 
 :الاباضيةتوضيح مفهوم الفكر العقدي عند  .3
  من خلال التعريفات اللغوية والاصطلاحية. الاباضيةتحليل مفهوم الفكر العقدي عند 
 .دراسة تطورات هذا المفهوم عبر الزمن وتأثيراته على الفكر الإباضي المعاصر 

 . الدراسات السابقة:خامسا
 الأطاريح: .1

منهج الشيخ إبراهيم بيوض في عرض (، بعنوان: )2006-2005دراسة )باجو مصطفى،  
 (. الإلهيات من خلال تفسيره في رحاب القرآن

قدمت هذه الدراسة تحليلًا منهجياً عميقاً لنهج الشيخ إبراهيم بيوض في تفسير القرآن وفهم 
ي، وتعامله النقدي مع الروايات التفسيرية، العقيدة، حيث ركزت على استخدامه للقرآن كمصدر أساس

العقائد وإصلاح النفوس، وتناولت أيضاً موقفه من المسائل الغيبية،  تقويةوأهمية القصص القرآني في 
مؤكدةً على أهمية معرفة الله كشرط لانطلاق العقل في المعرفة، وعلى الرغم من اتساع نطاق الدراسة إلا 

التي أتعرض لها في بحثي، مثل تأثير أفكار الشيخ بيوض على الفكر العقدي  أنها لم تتناول بعض الجوانب
المعاصر وتفاعلها مع التطورات الحديثة في الفكر الإباضي، وأفادتني الدراسة بكيفية فهم منهج الشيخ 



 مقدمة 

6 

 

فهم العقيدة، واستخدام القرآن كمصدر رئيسي، بالإضافة إلى دور القصص  ترسيخبيوض ودوره في 
 في إصلاح النفوس، مما ساعدني في بناء تصور شامل للفكر الإباضي المعاصر.القرآني 

الشيخ علي يحيى معمر أضواء على (، بعنوان: )2003دراسة )قاسم بن أحمد الشيخ بالحاج،  
 (. شخصيته وفكره

تقدم هذه الدراسة تحليلًا مفصلًا لحياة الشيخ علي يحيى معمر مركزة على جهوده في المجالات 
ماعية والعلمية وفكره العقدي، وتناولت الدراسة تطور شخصيته العلمية وتأثير مشايخه خاصة الاجت

الشيخ بيوض، ودوره كمُممثّ ل للإباضية في جبل نفوسة، كما استكشفت منهجيته في تناول قضايا 
 العقيدة، وركزت على كيفية تقديمه للمسائل العقدية بأسلوب معاصر والابتكارات التي أدخلها في

المذهب الإباضي، بالإضافة إلى ذلك تطرقت الدراسة إلى تحليل مصادره في كتابة العقيدة وكيفية تعامله 
مع التحديات الفكرية، وبالرغم من شمولية الدراسة إلا أنها لم تتناول بشكل مباشر بعض الجوانب التي 

عاصر في الجزائر، وأضافت لي أتعرض لها في بحثي مثل تأثير أفكار الشيخ معمر على الفكر الإباضي الم
الدراسة فهم تفاصيل حياة الشيخ علي يحيى معمر وأثره في الفكر الإباضي، من خلال تحليل تكوينه 

فهمي لتطور الفكر الإباضي وتأثير الشخصيات البارزة  دعمالعلمي وتأثير مشايخه، مما ساعدني في 
 عليه.

آراء الشيخ امحمد بن يوسف اطفيش ) (، بعنوان:1996دراسة )مصطفى بن الناصر وينتن،  
 (. العقدية

تقُدّ م هذه الدراسة تحليلًا شاملًا للعقيدة في تراث الشيخ امحمد بن يوسف أطفيش مع التركيز 
على منهجه في تفسير النصوص القرآنية والحديثية، وتهدف إلى تحديد مدى توافق آرائه مع المذهب 

وتستعرض الميزات الرئيسية لآرائه، مثل تطور أفكاره ودقة  الإباضي في القضايا العقدية المختلفة،
المصطلحات واختيار الأدلة، كما تسعى إلى الكشف عن نقاط الضعف في آرائه، مثل التسرع في الحكم 
على الأحاديث والتمسك بالمنهج التقليدي في إثبات النبوة، وتقُدم الدراسة رؤية شاملة حول تأثير 

الفكر العقدي الإباضي، فرغم تفصيل الدراسة إلا أنها لم تتناول بعض منهج الشيخ أطفيش على 
الجوانب التي أتعرض لها في بحثي، مثل عدم استعراض تأثير أفكار الشيخ أطفيش على الفكر الإباضي 



 مقدمة 

7 

 

في السياق المعاصر خاصة في الجزائر، وعدم التركيز على كيفية تطبيق آرائه العقدية في السياقات العملية 
صلاحية، كذلك لم تتناول الدراسة تأثير أفكار الشيخ أطفيش على الشخصيات البارزة الأخرى في والإ

 الفكر الإباضي، أو كيف تفاعل مع التيارات الفكرية المختلفة في زمانه.
 المقالات: .2

 (. الاجتهاد المقاصدي وتطبيقاته عند الاباضية(، بعنوان: )2001دراسة )باجو مصطفى،  

اسة على الاجتهاد المقاصدي في أصول الفقه الإسلامي عند الإباضية، وتقدم ترُكز هذه الدر 
تحليلًا لمفهومه وتطبيقاته، مستعرضةً كيف يعتني فقهاء الإباضية بفهم النصوص وتحري أهداف التشريع،  
كما تسلط الضوء على محاربة الحيل والتصدي للمتحيلين لضمان توافق الأحكام مع مقاصد الشريعة، 

غم من القيمة العلمية للدراسة إلا أنها لم تتناول بعض الجوانب مثل تطبيق مفهوم الاجتهاد وبالر 
المقاصدي في تحليل الأفكار العقدية المعاصرة لدى علماء الإباضية، أو مقارنة بين الاجتهاد المقاصدي 

أهمية الاجتهاد عند الإباضية والمذاهب الإسلامية الأخرى، واستفدت بشكل كبير من الدراسة في فهم 
المقاصدي وكيفية تطبيقه بما يتوافق مع أهداف الشريعة، كما سلطت الضوء على غياب الهيكل المتكامل 

 لعلم المقاصد في كتب الإباضية، مما يتيح لي التوسع في هذا المجال في بحثي.
الاصرار على الذنب واثره في العمل عند (، بعنوان: )2009دراسة )وينتن مصطفى،  

 (. ضيةالابا

تتناول هذه الدراسة موقف الإباضية من فاعل الكبيرة وتأثير الإصرار على الذنب في مصير 
الفرد، مشيرةً إلى أن الحكم بالخلود في النار يطُبق فقط على من يُصر على الذنب دون توبة، بينما 

ثير موقف الإباضية على يعُطى الأمل للذين يتوبون، ورغم أهمية الدراسة في بحثي لكنها لم تتطرق إلى تأ
الفكر العقدي المعاصر أو كيفية تطبيق هذه المبادئ في المجتمع الإباضي، وأضافت لي الدراسة فهم مرونة 
الموقف الإباضي من الإصرار على الذنب وأهمية التوبة، مما ساعدني في تقييم وتطوير هذا الموقف في 

 الفكر العقدي الإباضي المعاصر.
 



 مقدمة 

8 

 

الأصول العقدي ة للتعايش (، بعنوان: )2020مر، رقيق عبد الكريم، مارس دراسة )مسعودي ع 
 (. الأشعري  الإباضي  بالجزائر

تتناول هذه الدراسة جوانب التعايش العقدي بين الأشاعرة والإباضية، مستعرضةً الفروق 
ن الصحابة والاتفاقات بين المدرستين ورده على الشبهات المثارة ضد الفكر الإباضي، مثل موقفهم م

وقضية مرتكب الكبيرة، كما تقدم رؤى حول موقف الأشاعرة من قضايا الخروج على الحاكم والتكفير، 
وتكشف عن أسباب الصراعات التاريخية بين بني ميزاب والعرب في منطقة غرداية، وعلى الرغم من قيمة 

لى العلاقة بين المدرستين، أو كيفية الدراسة لم تتناول الدراسة التحليل العميق للفروق العقدية وتأثيرها ع
تطبيق مبادئ التعايش في الواقع الاجتماعي المعاصر، وعزّزت الدراسة فهمي لـلتعايش بين الأشاعرة 
والإباضية ومرونة منهج الإباضية، مما يعزز السلم والائتلاف بينهما، ويساهم في تحقيق الوحدة الإسلامية 

 والتعايش السلمي مع غير المسلمين.
الاباضية: دراسة في المجال العقدي السياق التاريخي (، بعنوان: )2021دراسة )حمامد محمد،  

 (. والتجليات الفكرية

تتناول هذه الدراسة الأصول العقدية للمذهب الإباضي، مركّزةً على المحطات التاريخية التي 
لأفكار والمعتقدات الإباضية من شكلت نشأته والمبادئ العقدية التي يتبناها، وتقدم الدراسة تحليلًا ل

خلال أهم مصادرها، وتهدف إلى فهم مدى تأثير الموروث الديني الثقافي على الفكر الإباضي في بلاد 
الغرب الإسلامي، ورغم أهميتها لم تتناول الدراسة بعض الجوانب التي سأركز عليها في بحثي مثل تأثير 

وتفاعل المذهب مع القضايا الحديثة، فضلًا عن التجليات الفكر الإباضي على الفكر الإسلامي المعاصر 
الفكرية للمذهب في السياق المعاصر، كما لم تقارب الدراسة تفاعل الإباضية مع الاتجاهات الفكرية 

 الأخرى في العالم الإسلامي وتأثير هذا التفاعل على الفكر الإباضي.
 :مصادر الدراسة. سادسا

ن المصادر القيمة التي تعنّ بالفكر العقدي المعاصر في الجزائر، على مجموعة م الدراسة تاعتمد
مع التركيز على تفسير الشيخ إبراهيم بيوض ودروسه، كما تناول البحث تفسيره لعدد من سور القرآن 



 مقدمة 

9 

 

" الذي أشُرف على تحقيقه عيسى بن محمد في رحاب القرآنالكريم، منها سورة الشورى في كتابه "
 بواسطة جمعية التراث. الشيخ بالحاج، ونُشر

وفيما يخص المصادر المرجعية للفكر العقدي الإسلامي، فقد اعتمد البحث على شروحات مثل 
الإباضية في موكب " لفرحات الجعبيري، فضلًا عن كتب كـ "البعد الحضاري للعقيدة عند الإباضية"

أما باقي المصادر يأتي ذكره  " لمصطفى وينتن،آراء الشيخ اطفيش العقدية" لعلي يحيى معمر و"التاريخ
 في قائمة المصادر والمراجع.

 . منهج البحث:سابعا
اعتمدت الدراسة على تكامل المناهج العلمية التالية مع التركيز على التحليل النقدي والمقارن، 

 لاستيعاب طبيعة الموضوع وإشكاليته:
 النقدي: الإستقرائي. المنهج 1

 باضية )رسائل، فتاوى، مؤلفات معاصرة( لاستخراج : تفكيك النصوص العقدية الإالهدف
 آليات التجديد والاستجابة للتحديات.

 :التطبيق 
  تحليل الخطاب العقدي لشيخ بيوض في قضية "القضاء والقدر"، ومقارنته بآراء الأئمة الأوائل )كجابر بن

 الإصلاحية في القرن العشرين(.زيد(، مع إبراز الانزياحات الدلالية وأسبابها التاريخية )كالتأثر بالحركة 
 .نقد الإطار المعرفي لـ"توحيد الألوهية" عند الإباضية المعاصرة، ومدى تفاعله مع تحديات العلمانية في الجزائر 
  دراسة الانزياحات في تفسير "الشفاعة" بين الموروث الإباضي والخطاب المعاصر، وكيفية توظيفها لمواجهة

 التطرف الديني.
 لمقارن:. المنهج ا2

  :تحديد الخصوصية العقدية للإباضية الجزائرية عبر المقارنة.الهدف 
 :التطبيق 

  مقارنة مفهوم "الكفر" عند الإباضية )الذي يقُسَّم إلى كفر جحود وكفر نعمة( مع المفهوم السني )كفر
 اعتقاد/عمل(، مع تحليل الآثار الفقهية لهذا الاختلاف )كحكم مرتكب الكبيرة(.



 مقدمة 

10 

 

  ية الإباضية لـ"السمعيات" )كعذاب القبر( مع الرؤية الأشعرية، وربط الاختلافات بالسياقات مقارنة رؤ
 المذهبية والتاريخية.

 . المنهج التاريخي:3
  :رصد التطور الزمني للفكر العقدي الإباضي وارتباطه بالتحولات المجتمعية.الهدف 
 :التطبيق 

  ية في العصر الوسيط إلى مفهوم "جهاد التنمية" في  تتبع تحوُّل مفهوم "الجهاد" من كونه فريضة عسكر
 كتابات الشيخ علي يحيى معمر، مع ربط هذا التحوّل بسياق مقاومة الاستعمار الفرنسي.

  دراسة تأثير نظام "العزابة" )الهيئة الاجتماعية الإباضية( على تشكيل العقيدة العملية، عبر تحليل دورها في
 يق عملي لـ"توحيد الربوبية".فرض قيم كالعدل والتكافل كتطب

 . صعوبات البحث:ثامنا
لا يخلو أي بحث علمي من الصعوبات التي تعترض سبيله ومن المهم الإشارة إلى بعض ما 

منها نقص المعلومات التفصيلية حول سيره أعلام الفكر العقدي  ،صادفتُه في رحلتي مع هذا البحث
تدعى مني جمع مصادر متنوعة من كتب التاريخ والسير الإباضي في الجزائر وأوضاع بيئاتهم، مما اس

لاستنباط صورة واضحة عن شخصياتهم الثقافية والاجتماعية، كما أن المادة البحثية تتوزع بين مصادر 
 تاريخية وكلامية وفقهية تمتد عبر قرون مما يتطلب مني تحليلًا دقيقًا لإنتاجهم الكلامي.

ها بحث، وما كان العمل ليتم لولا فضل الله تعالى الذي هذه بعض الصعوبات التي لا يخلو من
يسّر علينا تذليل العقبات وتخطيها؛ وفتح لنا صدور المشايخ والأساتذة الذين أمدونا بيد المساعدة؛ 

" التي تفضّلت بقبولها الإشراف وتابعت العمل زهرة لحلحونخص بالذكر منهم الأستاذة المشرفة الدكتورة "
مدتها وعلى بعُد الشقة بيننا وبينها ولم تتوانى في إرشادنا والأخذ بيدنا فجزاها الله عن  وصبرت عليَّ طول

 العلم وأهله كل خير.
الفكر العقدي المعاصر عند إباضية وبعد: فإنَّه لا يمكنني أن ندَّعي أنَّ هذه المحاولة في دراسة "

ما هي إلا بداية طريق، ونسأل الله تعالى قد بلغت الغاية المرجوة من استيفاء الموضوع حقه، ف الجزائر"



 مقدمة 

11 

 

أن يتيح لنا ولغيرنا فرصا لإنجاز دراسات أخرى، والله من وراء القصد وهو يهدي السبيل، وهو ولي 
 التوفيق والحمد لله رب العالمين.

 . خطة البحث:تاسعا
 :مقدمة 
 :الفصل التمهيدي: مفاهيم ومصطلحات 

والفكر العقدي، وسنبدأ  لاباضيةالأساسية المتعلقة با سنتناول فيه تعريف المصطلحات والمفاهيم
بما في ذلك نشأتها وتطورها، وتحديد الأئمة الأوائل للمذهب مثل الإمام جابر بن  الاباضيةبلمحة عن 

 الاباضيةزيد وأبو بلال مرداس بن حدير وعبد الله بن إباض، كما سنغطي أهم المحطات التاريخية ووجود 
المختلفة في المدن الجزائرية مثل غرداية وبريان،  الاباضيةط الضوء على التجمعات في الجزائر مع تسلي

 في الجزائر. الاباضيةوسيكون هناك أيضًا نظرة مصغرة لحياة 
بعد ذلك سنتناول في المبحث الثاني مفهوم الفكر العقدي مشتملين على تعريف مصطلح 

وتعريف العقيدة لغة واصطلاحًا، ومفهوم العقيدة عند الفكر وتطوراته التاريخية، ومفهوم الفكر العقدي، 
 .الاباضية
 :الفصل الأول: الإلهيات 

سيتم في هذا الفصل التركيز على موضوع وجود الله وأدلته، وسيشمل المبحث الأول دراسة 
 وجود الله من خلال معرفة الله وأدلة إثبات وجوده، بما في ذلك أدلة الشيخ بيوض في هذا الصدد.

اول في المبحث الثاني التوحيد وأقسامه من خلال تعريف التوحيد واستعراض أقسامه مثل وسنتن
توحيد الربوبية والألوهية والأسماء والصفات، وسيتم تحليل الأدلة المتعلقة بكل قسم وأثره في الفكر 

 .الإباضي إضافة إلى ما يتعلق بالتوحيد مثل التنزيه عن التشبيه، العبودية، والتوكل على الله
 
 
 
 



 مقدمة 

12 

 

 :الفصل الثاني: النبوات 

سنبدأ بالمبحث الأول بتعريف النبي والرسول والفرق بينهما، بالإضافة إلى العلاقة بين النبوة 
والرسالة، وعدد وصفات الأنبياء والرسل، وأولو العزم منهم، والمعجزات التي أجراها الرسل وفرقها عن 

 زات النبي محمد صلى الله عليه وسلم.الكرامات، وسيشمل هذا الجزء أيضًا دراسة معج
سنتناول في المبحث الثاني الكتب المنزلة من خلال تعريف الكتاب والصحيفة، عدد الكتب 

 وأسمائها، ووجوب الإيمان بالكتب، بالإضافة إلى أبعاد الإيمان بالقرآن الكريم وناسخه ومنسوخه.
 :الفصل الثالث: السمعيات 

في الفكر الإباضي بدءاً بالإيمان بالغيب، وسيتم التطرق إلى سنتناول فيه موضوع السمعيات 
الإيمان بالملائكة وأقسامهم ووظائفهم، مع تقييم أبعاد الإيمان بالملائكة والمفاضلة بينهم، وتعريف الجن 

 وأصلهم، وصور تشكل الجن وديانتهم، وكيفية اتقاء ضرر الجن.
ر بما في ذلك أطوار اليوم الآخر مثل الموت وسنناقش في المبحث الثاني الإيمان باليوم الآخ

سائلة، الميزان والصراط، الشفاعة والمصير، 
ُ
والفناء، حياة البرزخ، قيام الساعة، البعث، الحساب والم

 وأوصاف الجنة والنار.
 :الفصل الرابع: الإنسانيات 

والإيمان سنتناول فيه موضوع القضاء والقدر، وسيشمل المبحث الأول تعريف القضاء والقدر 
 الاباضيةللقضاء والقدر، وأبعاد وقضايا الإيمان بالقضاء والقدر، وموقف  الاباضيةبهما، وتفسير علماء 

 من إرادة الله وفعل الإنسان.
أما المبحث الثاني فسنتناول فيه الأسماء والأحكام؛ بما في ذلك مفهوم الإيمان وأقسامه زيادته 

عصية وأنواعها وأسبابها، والأحكام المتعلقة بصاحب الكبيرة ونقصانه، ومفهوم الكفر وأقسامه، والم
 والصغيرة، وأخيراً التوبة، مفهومها وشروطها ومعوقاتها.

  :واشتملت على أهم النتائج والتوصيات التي توصل إليها الباحث من خلال الخاتمة العامة
  البحث.



 

 

 

 

: التمهيديالفصل   
  مفاهيم ومصطلحات



 مفاهيم ومصطلحات                                 :               التمهيديالفصل 

14 

 

 تمهيد: 
ديد، وتحليل مجموعة من المصطلحات إنّ ما يجب التطرق إليه قبل أي بحث علمي، هو تح

 الرئيسة المهمة، والتي تعد أساسية لفهم طبيعة البحث. 
فتوضيح هذه المصطلحات وتبسيطها يساهم في تجلي الحدود المعرفية المحصلة، وسنحاول في هذا 
الفصل التمهيدي التطرق إلى جملة من المفاهيم النظرية، ولفهم هذه المصطلحات بشكل أفضل قمنا 

 بتقسيم هذا الفصل إلى:
 ةي: لمحة عن الاباضالمبحث الأول. 
 مفهوم الفكر العقديالمبحث الثاني :. 

 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



 مفاهيم ومصطلحات                                 :               التمهيديالفصل 

15 

 

 :نشأتها ورجالها الاباضيةالمبحث الأول: 
متنوعين وهو ما سنتناوله وكانوا  ،المنهج الإباضي هو فرقة فريدة بمواقفها غنية برجالها الذين أثروا

 في ها الفصل.
 ب الأول: النشأة والتطور:المطل

بعد وفاة رسول الله صلى الله عليه وسلم ظهرت الخلافات بين المسلمين حول كيفية اختيار 
القائد الذي سيتولى خلافة الدولة الإسلامية، وقد كانت سقيفة بني ساعده مكانًا شهد جدالا ونقاشا 

خليفة للمسلمين، ومع ذلك تجدد هذا  بين المهاجرين، والأنصار، انتهى بانتخاب أبي بكر الصديق أول
 .1الخلاف السياسي بشكل حاد خلال فترة خلافة علي بن أبي طالب

وبعد مقتل الخليفة الراشدي الثالث عثمان بن عفان، وجد علي كرم الله وجهه نفسه أمام 
 مشكلتين رئيسيتين: 

 / المطالبة بالقصاص من قتلة عثمان بصفته الخليفة.1
ار والأمن للدولة الإسلامية التي مزقتها الانقسامات السياسية، والدينية في تلك الفترة / إعادة الاستقر 2

 التاريخية. 
ففضل أمير المؤمنين علي رضي الله عنه التركيز على المشكلة الثانية حيث قام باتخاذ إجراءات 

 تعديلية تهدف إلى:
جهة، ومن جهة أخرى توجه علي  نظام الدولة الحديثة بعزل بعض الولاة المعارضين لسياسته من

ومن معه إلى الكوفة للقضاء على ثورة طلحة، والزبير والتي انضمت لها السيدة عائشة أم المؤمنين رضي 
الله عنها، حيث أكسبت الثائرين قوة معنوية، لكن وبفشل كل المحاولات لإقناع الثوار بالعدول عن 

معركة سلح، وتقابل كلا الطرفين في معركة سميت "موقفهم اضطر. الإمام علي لمواجهتهم بالعمل الم
"، وآل النصر في هذه المعركة إلى الإمام علي، في حين فرَّ ممن بقي من الأمويين إلى الشام، لمرافقة الجمل

، وعادت كفة النصر إلى الإمام  علي 2هـ36" صفينمعاوية ضد علي، حيث التقى القائدان في معركة "

                                                 
 .114، ص 1990لبنان،  -السيد مرتضى العسكري، معالم المدرستين، مؤسسة النعمان للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت ينظر:  -1
 .52-50، ص 1975ر والتوزيع، عمان، الأردن، عوض خليفات، نشأة الحركة الإباضية، مجدلاوي للنش -2



 مفاهيم ومصطلحات                                 :               التمهيديالفصل 

16 

 

دى برفع أهل الشام المصاحف مناشدين المقاتلين بتحكيم كتاب الله بينهم، غير مرة أخرى، الأمر الذي أ
أن هذه الخطوة لم تكن لصالح أتباع علي، إذ انقسموا إلى تيارين، فمنهم من يرى بقبولها لأن من شأن 

 هذه العملية حقن الدماء بين المسلمين، وتيار آخر يرى أنها مكيدة حربية.
 عنه الأخذ برأي التحكيم تحت ضغوط الأغلبية، فعين  الصحابي وقرر الإمام علي رضي الله

الجليل أبا موسى الأشعري ليفاوض على التحكيم في حين انتخب الشاميون عمرو بن العاص" ممثلا 
 .1لمعاوية

أما التيار الثاني، والذي رفض التحكيم قام بتعيين الصحابي عبد الله بن وهب الراسي إماما لهم، 
قرب البصرة، ودارت بين الإمام علي رضي الله عنه والمحكمة  حروراء"ا في مكان يدعى "بعد ما مكثو 

مفاوضات عديدة باءت كلها بالفشل، الأمر الذي أدى بعلي لمقاتلة الذين انشقوا من جيشه، في معركة 
ائفتين ، وبعد هذه المعركة انقسمت المحكمة إلى ط3م" وقتل منهم عددا كبيرا658 -هـ 38" 2"النهروان"

 هما:
 وهم الأزارقة، النجدات، الصفرية. ،: الذين كفروا كل من خالفهمالمتطرفون 
 وكان أول من تزعمها  ،: وهم الذين اختاروا طريق السلم ومنهج الدعوة لنشر آرائهمالمعتدلون

أبو بلال مرداس بن حدير والذي لقي حتفه على يد القائد الأموي عباد بن الأخضر بالأهواز 
أطلق على بن إباض وقد أطلق على هذه ـ، ثَ تسلم القيادة عبد الله بن إباض وقد ه61سنة 

 .4الطائفة اسم "جماعة المسلمين"، "أهل الدعوة والجماعة"، و"أهل الحق والاستقامة"
" من طرف الخوارج المتطرفين لأنهم قعدوا ورفضوا حمل السلاح القعدةلكنهم سموا فيما بعد بـ "

جماعة القعدة بزعامة قائدهم الشاعر عمران بن حطان؛ وأبدوا معارضة علنية في قد نشط بشكل كبير 
ه، الذين أثاروا غضبه بدعوتهم، ولذلك قام بحبسه ثَ لم يلبث أن أطلق  75عهد ولاية الحجاج بالعراق 

                                                 
 .12-8، ص 2006بير كوبلي، مدخل إلى دراسة الإباضية وعقيدتها، تر: عمار الجلاصي، مطبعة ربانيت ماروك، المغرب،  -1
بد الله ياقوت، موضع عند سامراء في العراق شمالي بغداد عند قناة تتفرع عند دجلة يسمى مجرى النهروان، انظر: شهاب الدين أبو ع -2

 .325، ص 1995، 05معجم البلدان، دار صادر، بيروت، ج 
 .30، ص 1999، المطبعة العربية، غرداية، 2محمد صالح ناصر، منهج الدعوة عند الإباضية، ط  -3
 .10، ص 1999بكير سعيد أوعشت، أضواء إسلامية على المعالم الإباضية، المطبعة العربية، غرداية،  -4



 مفاهيم ومصطلحات                                 :               التمهيديالفصل 

17 

 

من سراحه، لأن الملك عبد الملك بن مروان أراد أن يكسب جماعة القعدة ويتفرغ لقتال الجبهة المتطرفة 
الخوارج، والمتمثلة في الأزارقة، بيدم أن خروج عمران من السجن أدى إلى ظهور نقاش حاد بين أتباعه، 
حول الإيديولوجية التي على الجماعة تبنيها؛ فتمخض عنه انقسام القعدة إلى فرقتين: هما الصفرية، 

 .1الاباضيةلاح وهم وكانت تنادي بالثورة، والفرقة التي كانت تدعو إلى التهدئة ورفض حمل الس
أظهرت مدى تعقيد البيئة السياسية  التطورات اللاحقة كتحكيم صفين وانقسام الخوارجإذا ف

فقرار التحكيم رغم نيته حقن الدماء أدى إلى تفجير الخلافات  ،وتأثيرها في تشكيل الفرق الإسلامية
لة كالإباضية، التي اختارت منهج بدلًا من حلها، وساهم في ظهور تيارات متطرفة كالأزارقة وأخرى معتد

كما أن تحوُّل "القعدة" إلى قوة معارضة في العهد الأموي، خاصة تحت قيادة عمران بن   ،الدعوة السلمية
حطان، يعكس استمرارية تأثير هذه الأفكار في المشهد السياسي، حيث حاولت السلطة الأموية 

مثلت هذه المرحلة أساساً للتفاعل بين السلطة  استيعاب بعضها بينما واجهت المتطرفين بعنف. هكذا،
 والمعارضة، وتركت إرثاً فكرياً وسياسياً لا يزال محل دراسة لفهم جذور التعددية المذهبية في الإسلام.

 المطلب الثاني: الأئمة الأوائل للمذهب:
 أولا. الإمام جابر بن زيد العالم والمؤسس:

كر الإباضي سواء القديم أو الحديث، يتجلى له ماذا إن المطلع على التطور الكرونولوجي للف
 يمثل جابر بن زيد بالنسبة للمؤرخين والمؤلفين، حيث يعتبرونه هو المؤسس الأول للمذهب الإباضي

لكونه يعد من أول التابعين وهو الذي تتلمذ على كبار الصحابة رضوان الله عليهم، فضلا على أن كل 
وورعه وتقواه"، وعلى هذا الأساس يعتبر جابر بن زيد المؤسس  المصادر تشهد على "فضله وعلمه

"الحقيقي" للمذهب الإباضي فهو الذي وضع أسسه العقدية وجمع فقهه وكان لتلامذته الفضل لأنهم 
حافظو على منهجه الدعوي ونشروا مذهبه في كل أنحاء المنطقة، على هذا الأساس سنحاول وضع لمحة 

 ر بن زيد. وجيزة عن هذا العلامة جاب

                                                 
 .79-73ات، المرجع السابق، ص عوض خليف -1



 مفاهيم ومصطلحات                                 :               التمهيديالفصل 

18 

 

جابر بن زيد: هو أبو الشعثاء جابر بن زيد، الأزدي الجوفي البصري من قبيلة اليحمد العمانية 
وقد اختلف في معنّ نسبته إلى "الجوف" أي "درب الجوف" في البصرة حيث استقر مع أسرته أم هي 

  .1م642و 639هـ / 22و18"جوف الجميلة" وقد اختلف في سنة مولده ما بين 
ن نشأته الأولى كانت بعمان ثَ ارتحل إلى البصرة من أجل طلب العلم حيث مكث فيها، غير أ

وقد كان أعلم أهل زمانه وأحفظهم للحديث النبوي، وقد كان عالما على قدر كبير من الورع وخشية الله 
 في السر والعلن.

والمغرب لوسعهم اسألوا جابر بن زيد فلو سأله من بالمشرق ولعل هذا ما جعل ابن عباس يقول "
اليوم " وقال في حقه أيضا أنس بن مالك خادم رسول الله صلى الله عليه وسلم لما مات جابر "علمه

 .2مات عالم العرب
وقد بلغ جابر بن زيد درجة علمية كبيرة في التفسير، والحديث، والفقه، وهو ما أهّله أن يكون 

بلورة أفكاره في سرية تامة خشية من جور  أول إمام للمذهب الإباضي، حيث كان يعمل جاهداً على
الحكم الأموي، غير أنه وبرغم من كتم دعوته للمذهب، تعرض للسجن ونفي على يدي الحجاج بن 

، وبعد مدة استطاع جابر بن زيد أن يجمع حوله العديد من التلاميذ والمؤيدين نذكر 3يوسف الثقفي
مرو بن دينار، حيان الأعرج أبي منذر وتميم بن حويص منهم على سبيل المثال: قتادة وأبو السختياني، ع

 .4نابي عبيدة مسلم ضمام بن السائب، أبي نوح وصالح الدهان، عبد الله بن اباض
وللعلامة جابر بن زيد رحمه الله ديوان ضخم ضمنه مروياته عن الرسول صلى الله عليه وسلم 

ؤلف سمي بديوان جابر، انتفع به في حياته وبعد والصحابة رضوان الله عليهم، وفقهه واجتهاداته وهذا الم
 ، غير أن هذه الروايات دونت في فتاوى جابر ورواياته نذكر منها:5مماته لكنه أتلف وأحرق

                                                 
 .99محمد صالح ناصر، المرجع السابق، ص  -1
 .31م، ص 1993اجتماعيا، المطبعة العربية، غرداية، الجزائر  –عقائديا  –بكير سعيد اعوشنت، ميزاب يتكلم تاريخيا  -2
 .18، ص 1997الألوان، الجزائر،  محمد بن بكير ارشوم، الواضح في التاريخ الإسلامي "المذهب الإباضي"، مطبعة تقنية -3
مصطفى بن حمو رشوم، الأنكحة الفاسدة في المذهب الإباضي مقارنة بالمذهب المالكي وقانون الأسرة الجزائرية، رسالة ماجستير،  -4

 .14، ص 2000-1999قسم الفقه والأصول، جامعة قسنطينة، 
 .32، ص 2003، مكتبة الضامري لنشر والتوزيع، الأردن، 3أبي الربيع سليمان الباروني، مختصر تاريخ الاباضية، ط  -5



 مفاهيم ومصطلحات                                 :               التمهيديالفصل 

19 

 

روايات ضمام، مسند الربيع بن حبيب جوابات جابر، كتاب النكاح وهو يضم أحكام 
 .1بخصوص الزواج، كتاب الصلاة

 .2م711هـ /93في خدمة المذهب الإباضي توفي رحمه الله  وبعد هذا العطاء لجابر بن زيد
 ثانيا. الإمام أبو عبيدة المسلم بن أبي كريمة:

يعد الإمام أبو عبيدة المسلم بن أبي كريمة من أبرز العلماء في تاريخ المذهب الإباضي، وهو زنجي 
ة الاباصية بعد أستاذه جابر فقير حيث شهد له أنه احترف مهنة القفاف، واستطاع رحمه الله تنظيم الحرك

 ، فمن هو هذا العلامة؟3بن زيد
 4م665هـ/ 45هو أبو عبيدة مسلم بن أبي كريمة مولى بن تميم، ولد بالبصرة واستقر بها سنة 

وقد اشتهر الرجل بالتقوى والورع والزهد والانقطاع للدعوة إلى الله، وخلفه تلاميذ كثر حملوا الدعوة من 
قاع الأرض، ولعل من أبرزهم: سلمه بن سعد، الربيع بن الحبيب عبد الرحمن بن بعده ونشروها في أص

رستم، عاصم السدراتي، إسماعيل بن دار الغدامسي، أبو داوود القبلي أبو الخطاب عبد الأعلى بن 
، وقد أخد الإمام أبو عبيدة العلم من مشائخ أجلاء مثل أستاذه جابر بن زيد 5السمح وآخرون

العبدي وجعفر السماك، وضمام بن السائب وآخرون يشهد لهم بالعلم والتقوى وبهذا  والصحابي صحار
يتجلى لنا مدى ثقل هذه الشخصية على المسرح العقائدي والفكري للمذهب الإباضي حيث عاش 
فترة طويلة من الزمن مختفيا عن الأنظار خوفا على نفسه وعلى دعوته، فقد كان مراقب بشدة الأمر 

                                                 
 .79-78، ص2001عمرو خليفة النامي، دراسات عن الإباضية، تر: ميخائيل خوري، دار الغرب الإسلامي، بيروت،  -1
-2001ونس، صالح بن خلفان، مصادر الفقه الإباضي في القرنين الأول والثاني الهجري، رسالة ماجستير، جامعة الزيتونة، ت -2

 .20، ص 2002
 .23بكير سعيد أو عشنت، المرجع السابق، ص  -3
 .117محمد صالح ناصر، المرجع السابق، ص  -4
 .12بكير سعيد اعوشت، أضواء إسلامية على المعالم الإباضية، المرجع السابق، ص  -5



 مفاهيم ومصطلحات                                 :               التمهيديالفصل 

20 

 

، وقد توفي رحمه الله 1ن التدريس ،وهذا من جراء الدعوة السرية للإباضية التي كان طرفا فيهاالذي منعه م
 .2م762هـ / 145حوالي سنة 

 ا. أبو بلال مرداس بن حدير "إمام الشراة":لثثا
 الاباضيةكل المصادر التي كتبت عن بلال سواء قديما أو حديثا، تنظر إلى هذه الشخصية 

ومؤسس  الاباضيةعد رمزاً من رموز المذهب الإباضي، وهو يعتبر من زعماء بإعجاب شديد، كونه ي
مذهبهم، لما عرف عنه من جهاد في سبيل عقيدة أهل الدعوة والاستقامة، ولما اتصف به من التقوى 

 والعلم والشجاعة والاعتدال.
قال له أحيانا ، وقد ي3فأبو بلال مرداس هو أحد بني ربيعة بن حنظلة التميمي المكنّ بأبي بلال

مرداس بن أدية وهي جدته وقيل أمه ، حيث نشأ بالبصرة وعاش بها، ويعده بعض الباحثين أبرز أئمة 
كانت هي   الاباضيةالمحكمة الأولى، وكانت جميع الفرق الخارجية بعد انقسامها تعده من أئمتها، غير أن 

تباعه بالبصرة في عهد واليها بن زياد، الفرقة الأكثر تأثراً بسيرته، وقد روى أنه بنّ مسجدا خاصا لأ
، الأمر الذي أدى إلى قتل بلال مرداس من قبل عبد 4الذي استعمل القسوة والشدة على عالمنا وأتباعه

هـ، وقد قام بقتله عباد بن الأخضر في موقعة آسك قرب أرجان من نواحي 61الله بن زياد عام 
 .5الأهواز
 :الاباضيةن . عبد الله بن إباض المناظر عرابعا

هو عبد الله بن إباض بن تيم اللات بن ثعلبة التميمي من بني مرة، وهي قبيلة عربية عراقية 
 6هـ(60-40أصيلة انحدرت من الجزيرة العربية ولد في عهد الصحابي الجليل معاوية بن أبي سفيان )

                                                 
ول الدين، جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، عبد الرحمن أبو بكر المصلح، الإباضية عقيدة وفكرا، رسالة ماجستير، قسم أص -1

 .60، ص 1972الرياض، السعودية، 
 .117محمد صالح ناصر، المرجع السابق، ص  -2
محمد عبد الفتاح عليان، نشأة الحركة الإباضية في البصرة ومناقشة دعوى تأسيس جابر بن زيد لها وعلاقتها بالخوارج، دار الهداية  -3

 .47م، ص1994والتوزيع، للطباعة والنشر 
 .23محمد بكير ارشوم، المرجع السابق، ص  -4
 .55، ص 2001مهدي طالب الهاشم، الحركة الإباضية في المشرق العربي، دار الحكمة، لندن،  -5
 .12بكير سعيد اعوشت، المرجع السابق، ص  -6



 مفاهيم ومصطلحات                                 :               التمهيديالفصل 

21 

 

راء أستاذه، وكان يشهد له ويعد عبد الله بن إباض تلميذاً مناصراً لجابر بن زيد حيث عمل على تطبيق آ
بالجهاد والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، إضافة إلى تميزه بشخصية قوية ذات دهاء وحبكة سياسية، 

إلى الملك عبد الله بن مروان لخير دليل على تمسكه  1هذا بجانب أيضا ورعه وتقواه، ولعل رسالته
 .2بالشريعة الإسلامية وتطبيق مصادرها القرآن والسنة

هـ ضد 63ومن مواقف بن إباض أنه شارك في الدفاع عن حمى الكعبة مع ابن الزبير سنة 
بحصار مكة  -حصين بن نمير السكوني-، الذي قام 3بن نمير الكوفيحصين الجيش الأموي، تحت قيادة 

 .4ورميها بالمنجنيق
إباض، وقد أيد القول  إلى ابن الاباضيةوقد تجدر الإشارة إلى أن المبرد والطبري اتفقا حول نسبة 

لا تذكر شيئا  الاباضيةوالغير  الاباضية، غير أنه من المصادر 5الكثير من الباحثين والمؤرخين وكتاب الفرق
عن وفاته رحمه الله، ونجد بعضهم يحدد وفاته على إثر توقف نشاطه الدعوي وتحديد المراسلة التي أرسلها 

وعليه قد حدد البعض وفاة ابن إباض في زمن الخليفة عبد إلى عبد الملك بن مروان التي سبق ذكرها، 
 .6م78هـ / 100هـ(، ومنهم من يحددها قبل سنة 76-65الملك بن مروان )

إذا كان جابر وأبو عبيدة يمثلان البُعد التأسيسي والتعليمي فإن أبا بلال مرداس وعبد الله بن 
فشهادة أبي بلال في مواجهة الأمويين حوّلته إلى  ،إباض يجسدان روح المقاومة والهوية المميزة للإباضية

رمزٍ للثبات على المبدأ، حتى تحت وطأة الاضطهاد، مما عمّق ارتباط الإباضية بفكرة "الشراة" )المضحين 
أما عبد الله بن إباض فكان بمثابة الجسر بين المرحلة السرية والعلنية حيث دافع عن  ،في سبيل الحق(

ناظرة كما في رسالته إلى عبد الملك بن مروان، والتي عبّرت عن رؤية إباضية المذهب عبر الحجة والم

                                                 
 .23ص أنظر لنص الرسالة في: أبي الربيع سليمان الباروني، المرجع السابق،  -1
 .111محمد صالح ناصر، المرجع السابق، ص  -2
هـ(: أحد قادة الجيش الأموي البارزين، خدم في عهد معاوية بن أبي سفيان،  67هـ أو  66الحصين بن نمير السكوني )توفي سنة  -3

كة وإحراق الكعبة، كما كان له ويزيد بن معاوية، ومروان بن الحكم، شارك في عدة وقائع كبرى مثل فتح العراق، ووقعة الحرة، وغزو م
 وما بعدها. 221، ص 4دور في قمع ثورة التوابين. قتُل في معركة الخازر، انظر: ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج

 .26محمد بكير ارشوم، المرجع السابق، ص  -4
 .89محمد عبد الفتاح عليان، المرجع السابق، ص  -5
 .26، ص محمد بكير ارشوم، المرجع السابق -6



 مفاهيم ومصطلحات                                 :               التمهيديالفصل 

22 

 

هذا المزيج بين البطولة الروحية )أبو بلال( والحنكة و  ،معتدلة ترفض التطرف دون التنازل عن الثوابت
لى الفكرية )ابن إباض( يفسر لماذا حافظ الإباضية على استقلاليتهم الفكرية والسياسية مع تأكيدهم ع

السلمية والحوار كمنهجٍ أساسي، مما جعلهم يعُتبرون أحد أبرز التيارات الإسلامية التي جمعت بين الثورية 
 الأخلاقية والواقعية السياسية.

 المطلب الثالث: أهم المحطات التاريخية:
 كان لاعتدال مبادئ الدعوة نفسها، ورفضها آراء الخوارج والازارقة والنجدات والصفرية ما جعل

الدعوة مستساغة لدى الوسط الإسلامي في عمان وهناك عامل يتصل بالسياسة العادلة والبعيدة عن 
التعسف التي طبقها الخليفة )عمر بن عبد العزيز( فقد وقف واليه على عمان )عبد العزيز الأنصاري( 

ن إلى )زياد بن وبعد ذلك فان هذا الوالي قد تنازل عن ولاية عما الاباضيةموقفا مسالما من الدعوة 
المهلب بن أبي صفرة(، الذي حكم عمان حتى سقوط الدولة الأموية، حيث ترك هذا الوالي الدعوة 

 طليقة في نشر أفكارها، لأنه بالأصل ازدي من عمان. الاباضية
قبيل قيام  الاباضيةويجب ألا يغيب عن الأذهان عامل هام وهو اعتناق آل الجلندي لمبادئ 

مما اتاح للدعوة أن تنتشر في معظم أنحاء عمان، وحتى بعد قيام الدولة العباسية فان مما  الدولة العباسية،
 الاباضيةعان أساعد على سرعة انتشار الدعوة تعيين السفاح لجناح بن عبادة بن قيس الهنائي الذي 

 لاباضيةاوكان أن عين المنصور أيضا محمد بن جناح بن عبادة واليا على عمان الذي مال بدوره إلى 
 م.754هجرية/ 134أيضا، ومهد السبيل لإقامة الإمامة في عمان عام 

استطاعت  الاباضيةوهكذا فان المتتبع لمجرى الأحداث في عمان يستطيع أن يستنتج أن الإمامة 
في مرحلة النشأة في البصرة أن تتغلغل في عمان، وقد نجحت هناك إلى حد كبير في أن تكون محور 

عمان لتعبر عن تراثهم العميق وشخصيتهم المتميزة وميلهم للاستقلال، رغم أن الاستقطاب لأهل 
الأولى في عمان، إلا أن الدولة  الاباضيةسلكتها لم تشمل كل عمان وقد تبلور ذلك في إعلان الإمامة 
 .1العباسية لم تسمح لها أن تلتقط أنفاسها فجردت لها قوة عسكرية

                                                 
 .260، ص 2007، 2، العدد 4عدنان عياش، جذور الإباضية في بلاد المغرب، مجلة اتحاد الجامعات العربية للآداب، المجلد  -1



 مفاهيم ومصطلحات                                 :               التمهيديالفصل 

23 

 

ظلوا يمارسون نشاطهم في المناطق  الاباضيةلة العلم ودعاة أسقطت الإمامة الأولى، غير أن حم
، وقد أثمر هذا الجهد المتبادل عن الاباضيةالداخلية من عمان وظل هؤلاء أهل عمان أوفياء للدعوة 

م بعد مرور 797هـ /  177الثانية بالانتصار على جيوش الدولة العباسية عام  الاباضيةإعلان الإمامة 
 مامة الأولى، وفي ذروة العصر العباسي الأول الذي يمثله )هارون الرشيد(.أربعين سنة على الإ

وهنا تجدر بنا الإشارة الى أن عمان قد أصبحت وبحق الموطن الأصلي للإباضية في العالم 
 الإسلامي.

أما عن انتشار أصحاب هذا المذهب خارج عمان فقد كان بعد تطبيق نظام الشورى في اختيار 
الإسلامية التي نادى بها الإسلام  القيمعن العدل والمساواة بين المسلمين وانحرافهم عن  الخلفاء وبعدهم

وهي التي تقوم على مبدأ التزام العدل وإنفاق مال الدولة في مصالح المسلمين، حيث أصبحت هذه 
ت إلى الأموال تنفق على الشهوات والملذات وعلى الأولياء والأنصار والمؤيدين، كل تلك الأسباب أد

قيام جماعات قدمت من العراق وبلاد المشرق الإسلامي خاصة عمان نادت بالالتزام بتطبيق مبادئ 
الى بلاد المغرب بعدة  الاباضيةالإسلام القائمة على المساواة والعدل حيث ارتبط رجالات وفقهاء 

 :1عوامل
أواخر القرن الأول  التطور السياسي الذي حدث للخوارج بشكل عام في المشرق الإسلامي في -1

الهجري بعد فشل ثوراتهم واضطرارهم الى أسلوب الدعوة والتنظيم السري واختيارهم أطراف العالم 
 الإسلامي ميدانا لنشاطهم بعد أن تعرضوا للمطاردة والاضطهاد.

اني ملائمة الأحوال السياسية والاجتماعية في بلاد المغرب في أواخر القرن الأول وبداية القرن الث -2
 الهجري بتقبل هذا المذهب وانتشاره.

ولعل أول داعية اباضي وصل الى بلاد المغرب كان )سلمة بن سعيد الحضرمي( الذي يعتقد 
الكثير من المؤرخين أن أصله من البربر من بلاد المغرب وكان مولى لحصين العنبري الذي وهبه عبد الله 

ابي طالب، واجتهد عبد الله بن العباس في تعليم سلمة بن العباس حين ولي ابن العباس البصرة لعلي بن 

                                                 
 .261عدنان عياش، المرجع السابق، ص  -1



 مفاهيم ومصطلحات                                 :               التمهيديالفصل 

24 

 

م كان سلمة على الرق، ثَ 685هـ /  68الحضرمي القرآن والسنة وحينما توفي عبد الله بن عباس سنة 
 .1سأعتقه علي بن عبد الله بن عبا

 وصل سلمة الى بلاد المغرب وحل في مدينة القيروان واخذ يتصل بزعماء البربر وانتشرت دعوته
بشكل خاص في طنجة والمغرب والأقصى، حيث بدأ البربر ثورتهم بزعامة ميسرة ضد الأمويين سنة 

م، وكان سلمة متحمسا كل التحمس في سبيل الأخذ بأيدي البربر لإنشاء الإمامة 738هـ/122
الصحيحة، حيث وافق تحمس الدعاة وشجاعتهم في بلاد المغرب ما لمسه أهل هذه البلاد من ظلم ولاة 

في حماس بالغ وسرعان ما انتشر  الاباضيةالأمويين واستبدادهم وانحرافهم عن الدين فاقبلوا على دعاة 
المذهب الاباضي انتشاراً واسعاً امتـد مـن غـربـي مـصـر في ليبيا وطرابلس وجبل نفوسه وجزيرة جربة في 

اصة في وادي ميزاب في تونس وفي اغلب المغرب الأوسط من شرقي مدينة مليانة الى غربي وهان وخ
جنوب الجزائر، ولا شك أن هؤلاء الدعاة المتحمسين من البربر أصروا على الرحيل الى البصرة للاتصال 

والتعمق في أحكام الدين الإسلامي وكان لجبل نفوسه فضل السبق الى ابي عبيدة مسلم  الاباضيةبعلماء 
ن مغيط الجناواني )الذي كان أول من جمع القرآن  حيث وصل أبو عبد الله محمد ب ،بن ابي كريمة وزملائه

كله في جبل نفوسة وحفظه وهو أول تلميذ مغربي يسافر لطلب العلم الذي أصبح رئيسا للدعوة في 
 جبل نفوسة المعقل الرئيسي في بلاد المغرب للإباضية بعد عودته من بلاد المشرق(.

م فاتحة لرحلات المغاربة إلى المشرق 740هـ / 124لقد كانت رحلة ابن مغيط إلى المشرق سنة 
الإسلامي للاستزادة من العلم ولربط العلم بالعمل، فقد شوقهم سلمة بن سعد الحضرمي إلى شد الرحال 

المتواجد في البصرة،  2الى المشرق لتلقي علوم هذا المذهب على الإمام أبي عبيــدة مـسـلم بـن أبـي كريمة
ومنها كان الدعاة الذين عرفوا بحملة العلم يتوجهون الى  الاباضيةدعوة حيث كانت هذه المدينة مركزاً لل

الأمصار بعد تلقيهم أصول الدعوة على أيدى فقهاء المذهب وشيوخه والمعروف أن أنصار المذهب 
بالبصرة كانوا يمارسون مهامهم الدراسية في السرية والكتمان، فكانت مجالسهم في سراديب تحت الأرض 

كان يجلس أمـام السرداب رجل يعمل القفاف وعلى فمه سلسلة يحركها إذا ما رأى   حتى قيل بأنه

                                                 
 .261، ص المرجع السابقعدنان عياش،  -1
 .35أبي الربيع سليمان الباروني، المرجع السابق، ص  -2



 مفاهيم ومصطلحات                                 :               التمهيديالفصل 

25 

 

وكانوا يطلقون على هذه  1شخصا مقبلا لينبه من بالداخل الى الالتزام بالصمت حتى يمر من يشتبه بأمره
( وكانوا المجالس اسم )الحلقة(، )فرحل فريق من علماء المغرب البرابرة الى البصرة للأخذ على هذا الإمام

، إسماعيل بن 2زاويفعبد الرحمن بن رستم الفارسي، عاصم السدراتي، أبو داوود القبلي النأربعة هم: 
أبو الخطاب عبـد الأعلى بن السميح وانضم إليهم عند أبي عبيدة مسلم ثائر آخر هو  ضرار القدامي،

صحبة أبي عبيدة مسلم بن ابي   حيث ظلوا في المعافري اليمني وهؤلاء عرفوا )بحملة العلم الى البصرة(
وكانوا  3كريمة خمس سنوات يتلقون العلم على يديه ويعدون العدة للظهور ويتعلمون أصول الحكم وفنونه

م، 757هـ / 140م وعادوا إلى المغرب )جبل نفوسة( في سنة 752هـ/135قد وصلوا البصرة سنة 
يمة لما أراد وداع الوفد المغربي )سأله إسماعيل بن على انه ومن الجدير بالذكر أن أبا عبيدة مسلم بن أبي كر 

ضرار الخدامي عن ثلاثمائة مسألة من مسائل الأحكام، فقال له أبو عبيدة: أتريد أن تكون قاضيا يا ابن 
 .4ضرار ؟ فقال )أرأيت إذا ابتليت بذلك(

وسياسية  لم يكن الانتشار الإباضي خارج عُمان مجرد صدفة تاريخية بل نتاج رؤيةٍ تعليمية
فـ"حملة العلم" من المغرب إلى البصرة مثل ابن مغيط وعبد الرحمن بن رستم، لم يكونوا مجرد  ،متعمدة

طلاب بل قادةً تدربوا على الجمع بين الفقه والحكم، مستفيدين من حلقات العلم السرية )"السَّراديب"( 
ي لم يكتف  بنقل المعرفة بل صاغ كوادر هذا النموذج التعليمو  ،التي حوّلت البصرة إلى جامعةٍ شبه سرية

قادرة على قيادة مجتمعاتٍ جديدة كما في جبل نفوسة ووادي ميزاب، حيث تحوّل المذهب إلى نظام 
من جهةٍ أخرى استطاع الإباضية توظيف اللامركزية في الدولة العباسية و  ،حياةٍ سياسي واجتماعي

بالصراعات الداخلية، بنوا تحالفاتٍ مع نخب محلية،  لصالحهم، فبينما كانت السلطة المركزية منشغلة 
هذه المرونة في و  ،كالبربر، معتمدين على خطابٍ يجمع بين العدالة الاجتماعية والهوية الدينية المميزة

                                                 
عباس أحمد بن سعيد الشماخي، كتاب السير )سير علماء ومشايخ علماء جبل نفوسه(، طبع حجر، الجزائر، دون تاريخ، ص أبو ال -1

124. 
م(: من علماء الإباضية الأوائل، أصله من نفزاوة بتونس، تلقى العلم عند 757هـ/140أبو داود القبلي النفزاوي )حيّ في حدود  -2

؛ السير، 1/19؛ الطبقات، 1/58علم الخمسة إلى المغرب، وقد عُرف بمكانته العلمية البارزة، انظر: السيرة، أبي عبيدة واعتُبر من حملة ال
 .88؛ الرسالة الشافية، ص 98ص 

 .447، ص 1982، مؤسسة شباب الجامعة، الاسكندرية، 2السيد عبد العزيز سالم، تاريخ المغرب والأندلس، ط  -3
 .124شماخي، المرجع السابق، ص أبو العباس أحمد بن سعيد ال -4



 مفاهيم ومصطلحات                                 :               التمهيديالفصل 

26 

 

دون التخلي عن الثوابت العقدية، جعلت الإباضية أحد أندر المذاهب التي حافظت  عالتعامل مع الواق
 افية والفكرية رغم تعاقب الإمبراطوريات.على استقلاليتها الجغر 

 في الجزائر: الاباضيةالمطلب الرابع: 
% يعتنقون المذهب  90يعتبر المذهب المالكي بالجزائر اليوم هو المذهب الرسمي، فأكثر من 

المالكي، ثَ المذهب الإباضي، ثَ يأتي المذهب الحنفي، كما نسجل حضوراً لبعض المذاهب الأخرى،  
سلفي الوهابي، والمذهب الشيعي، وهناك فرقة الأحمدية، ويعتبر المذهب الإباضي هو أول كالتيار ال

مذهب ينشأ في الدولة الإسلامية؛ حيث تأسس في القرن الأول الهجري وإذا نسب إلى إمامه عبد الله 
 بن أباض فيكون ذلك في القرن الثاني الهجري، وهو أول مذهب فكري عقائدي سياسي كانت له آراؤه

 المستقلة في العقيدة والحكم.
تعود بدايات العلاقة بين الجزائر وعمان إلى الفتوحات الاسلامية لشمال افريقيا حيث شارك 

كان تركيز الأئمة   الاباضية، ومع بدايات الدعوة 1الكثير من افراد قبيلة الأزد العمانية في هذا الفتح
ا، وبعد قيام الدولة الرستمية في الجزائر توافد عليها الإباضيين على المناطق البعيدة ومنها شمال افريقي

الكثير من أتباع المذهب المضطهدين من عمان ومن مختلف مناطق العالم الاسلامي وحتى من باقي الفرق 
وكان علماء تيهرت يحترمون إخوانهم في  2والمذاهب الأخرى لما كانت تتمتع به من تسامح وحرية للفكر

ساس الذي قام عليه المذهب ويطلبون المشورة في كثير من أمور دينهم ودنياهم من المشرق ويعتبرونهم الأ
أئمة المشرق؛ فقد احتكم الأمام عبد الوهاب بن رستم والمنشقين عليه إلى الإمام الربيع بن حبيب في 

كبيراً بالدولة البصرة وأقنعت أجابته جانبا كبيراً من المعارضين وكان أباضية المشرق بدورهم يولون اهتماماً  
في المغرب ويدعمونها، ويرقبون مدى التزام ولاتها بالدين وتعاليم المذهب، واستمر هذا التواصل لغاية 

 اليوم بسبب مجموعة من الأسس والركائز جسدته على أرض الواقع.
وتمثل الصحراء الكبرى الحدود الجنوبية للمغرب الأوسط، وقد تضمنت هذه الصحراء العديد 

امل التي سهلت قيام علاقات تجارية وثقافية وطيدة بين الرستميين وجيرانهم، أما الحدود الشرقية من العو 

                                                 
 .184، ص 1930أبي القاسم عبد الرحمان بن عبد الله ابن عبد الحكم القرشي المصري، فتوح مصر وأخبارها، مطبعة بريل، ليدن،  -1
 .93، ص 1983محمد الطمار، الروابط الثقافية بين الجزائر والخارج، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع، الجزائر،  -2



 مفاهيم ومصطلحات                                 :               التمهيديالفصل 

27 

 

للمغرب الأوسط، فتتميز بكونها حدودًا مفتوحة طبيعيًا، مما سهل اتصال المغرب بجهات إفريقيا الجنوبية 
، التي انطلقت من باضيةالاوقد منح هذا الوضع الجغرافي الفريد الحركة  ،وإقليم طرابلس وجبل نفوسة

، الاباضيةالدولة الرستمية، فرصة للاستفادة من هذه الظروف. ونجحت الحركة في إقامة الدولة الرستمية 
وبطبيعة الحال، بعد قيام هذه الدولة وتأكيد سلطانها في المغرب الأوسط، انضمت هذه الجهات إليها 

 وأصبحت جزءًا منها.
عبد الرحمن بن رستم الذي نُصّب إمامًا واتخذ من مدينة تأسست الدولة الرستمية على يد 

وعلى الصعيد  ،م776هـ / 160تيهرت عاصمةً لإمارته ومركزاً لإدارة شؤون الحكم وكان ذلك في سنة 
الفكري شهدت تلك المرحلة ازدهاراً ملحوظاً للفكر الإباضي حيث أصبح المذهب الإباضي القوة 

الإسلامي وبرزت الدعوة الإباضية بشكل واضح في الساحة العلمية مما  الفكرية البارزة في بلاد المغرب
 ،1أتاح مساحة كبيرة للنقاش والتفاعل مع المذاهب والفرق الأخرى كالمذهب المالكي، والمعتزلة، والشيعة

وقد تميزت الدولة الرستمية بانفتاحها الفكري إذ سمحت بإجراء مناظرات وحوارات بين مختلف 
عقدية كما سعى أئمتها إلى نشر العلم وترسيخ المعرفة داخل المجتمع الإباضي إلى جانب الاتجاهات ال

وجود علماء سنيين مالكيين بارزين مثل إبراهيم بن عبد الرحمن التنسي المالكي وقاسم بن عبد الرحمن، 
 .2وزكريا بن بكر، وابن الصغير المالكي

دهارها حتى أصبحت مركزاً تجاريًا وعلميًا بلغت مدينة تيهرت عاصمة الدولة الرستمية أوج از 
يقصده التجار والعلماء والطلبة من مختلف أرجاء العالم الإسلامي، وقد انعكس هذا الإشعاع الحضاري 
في وصف ابن الصغير لها إذ قال: "لم يكن أحد من الغرباء ينزل بها إلا واستوطن بين أهلها، وبنّ 

العيش وعدالة الإمام، وأمانته في الرعاية وحفظ الحقوق"، وأضاف مسكنه بينهم، لما كان يراه من وفرة 
واصفًا تنوع سكانها: "لم تكن تخلو دار إلا ويقال هذه لفلان الكوفي وتلك لفلان البصري وأخرى لفلان 

 .3القروي، وهذا مسجد القرويين وساحتهم، وذاك مسجد البصريين، والآخر مسجد الكوفيين"

                                                 
هـ( دار  299 -هـ  16مد عيسى الحريري، الدولة الرستمية بالمغرب الإسلامي، حضاراتها وعلاقاتها الخارجية بالمغرب والأندلس )مح -1

 .238-237، ص 1987، 03القلم للنشر والتوزيع، الكويت، ط 
 .88صرية، القاهرة، ص البرادي، الجواهر المنتقاة في اتمام ما أخل به كتاب الطبقات، دار الكتاب والوثائق الم -2
 .36، ص 1986ابن الصغير، أخبار الأئمة الرستميين، دار الغرب الإسلامي، بيروت،  -3



 مفاهيم ومصطلحات                                 :               التمهيديالفصل 

28 

 

تعرضت مدينة تيهرت لهجوم من قبل أبي عبد الله الشيعي أحد م 909هـ /  296 سنة وفي
دعاة الفاطميين حيث اجتاحها وألحق بها دماراً واسعًا فقتل سكانها وبث فيها الفوضى والخراب، ولم 
يقتصر اعتداؤه على الأرواح والممتلكات، بل امتد إلى الجوانب العلمية، إذ عمد إلى إحراق مكتبة 

 .1ولى على ما فيها من كتب ومخطوطات علمية نفيسةالمعصومة بعد أن است
كيلومتر جنوب   800انتشر المذهب الإباضي في منطقة ورقلة )بني ورجلان، الواقعة على بعُد 

شرق العاصمة الجزائر( قبل انهيار الدولة الرستمية، ومع سقوطها، اتجه العديد من وجهاء الإباضية 
ة، التي تحولت إلى أحد الحصون الكبرى للمذهب. وقد لعب وأتباعهم نحو الجنوب واستقروا في ورقل

الإباضيون دوراً بارزاً في النشاطين الاقتصادي والفكري بالمنطقة، خاصة في الفترة التي سبقت انتقال 
 .2أعداد كبيرة منهم إلى قرى وادي مزاب

ديدة سدراتة، على بعُد أربعة عشر كيلومتراً جنوب مدينة ورقلة، أنشأ الإباضيون عاصمتهم الج
والتي شهدت خلال القرنين العاشر والحادي عشر الميلاديين فترة من الازدهار اللافت. فقد أسسوا فيها 
حضارة متميزة، وبنوا نظامًا إداريًا منظمًا، كما شيدوا قصوراً فخمة ومنازل راقية، وعمّروا المنطقة ببساتين 

 .3ومزارع ذات قيمة اقتصادية وثقافية معتبرة
أن ما شهدته المنطقة لاحقًا من اضطرابات وفتن، بفعل الصراعات السياسية والملاحقات  غير

ذات الطابع المذهبي، دفع عددًا كبيراً من الإباضيين إلى النزوح نحو منطقة وادي مزاب، الواقعة على بعُد 
 يدًا لهم.كيلومتر إلى الشمال، وذلك بعد أن تم تأسيس قراها السبع التي أصبحت موطنًا جد  200

كيلومتر جنوب العاصمة الجزائر، في منطقة   600تقع منطقة وادي مزاب على بعُد حوالي 
وهي عبارة عن هضبة حوّلها بنو مزاب  ،4تعُرف بالشبكة، نظراً لتداخل شبكة من الأودية العديدة فيها

رة، هي: العطف إلى واحات خضراء من البساتين والمزارع، وأقاموا فيها سبع مدن، خمسٌ منها متجاو 

                                                 
 .128إبراهيم بحاز بكير، المرجع السابق، ص  -1
، خاص 41، عدد 1977محمد بلغراد، الحركة الاباضية في تاهرت وسدراتة وغرداية، مجلة الأصالة، وزارة الشؤون الدبنية، الجزائر،  -2

 .46سدراتة، ص  –بتاريخ ورقلة 
 .163-162عبد الرحمن الجيلالي، أبو يعقوب يوسف الورجلاني وكتابة الدليل والبرهان، مجلة الأصالة، ص  -3

4
- ROCHE Manuelle, Le M'ZAB architecture ibadite en Algérie, librairie Arthaud, Paris 1973, p 

44. 



 مفاهيم ومصطلحات                                 :               التمهيديالفصل 

29 

 

م(،  1048هـ /  439م(، غرداية )سنة  1046هـ /  437م(، بنورة )سنة  1012هـ /  402)سنة 
م(، بينما تقع المدينتان  1350هـ /  750م(، ومليكة )سنة  1347هـ /  747بني يزقن )سنة 

م( وتبعد نحو  1631هـ /  1041المتبقيتان على مسافة من هذه المجموعة، وهما: القرارة )تأسست سنة 
م( وتبعد حوالي  1690هـ /  1102كيلومترات إلى الشمال الشرقي، وبريان )تأسست سنة   110

 .1كيلومتراً إلى الشمال  45
"مزاب" يعود إلى الجماعة التي استوطنت وادي مزاب، وهم من البربر، يرى ابن خلدون أن اسم

نطقة قبل قيام دولة بني رستم، وكانوا كذلك وقد انضمت إليهم لاحقًا قبائل من زناتة كانت تقيم في الم
كما لجأت عائلات إباضية أخرى من تيهرت إلى وادي مزاب عقب سقوط الدولة   ،من الإباضية

 الرستمية ثَ لحقت بهم هجرة إباضية جديدة قادمة من ورجلان قبل أن تتعرض مدينة سدراتة للخراب.
على تقاليدهم المتوارثة وهويتهم المعمارية حافظ بنو مزاب على انتمائهم لمذهبهم الإباضي، و 

 .2المتميزة. فقد شيّدوا قراهم فوق مرتفعات صعبة التضاريس، بطريقة فنية تجمع بين الجمال والوظيفة
كما هو الحال في مختلف مدن وادي مزاب، يتوسط غرداية جامع مرتفع يشرف على المدينة من 

 التصميم، مستخدمين في تشييدها مواد محلية مثل الحجارة،علٍ، وقد بنُيت المساكن حوله بطريقة هرمية 
 .3والأخشاب، وسعف النخيل، والجريد

رغم أن الانتقال إلى وادي مزاب شكّل في بدايته خطوة دفاعية للإباضية، إلا أنه مثّل أيضًا 
الوعرة أكثر من انطلاقة لمرحلة من التنظيم المجتمعي المبتكر، فقد كان تشييد القرى السبع على المرتفعات 

مجرد فرار من الصراعات، بل كان تأسيسًا لنمط عمراني يعكس قيم الإباضية في التواضع والانسجام مع 
البيئة. فالمساجد التي تعلو القمم، والمنازل المبنية بشكل هرمي بمواد محلية، لم توفّر الخصوصية فحسب، 

ة. كما أن التمازج بين البربر المقيمين والوافدين من بل عبّرت عن ترابط الروح المعمارية مع المبادئ الديني
تيهرت وورجلان أسهم في تكوين مجتمع يجمع بين العادات الأمازيغية وتعاليم الإباضية، مما ساعد على 

                                                 
 )الواحات(. -غرداية -رية وترميم أبنية سهل وادي مزاب مكتب الدراسات المعما -1
 .128، ص 07، ج 1978عبد الرحمن بن خلدون، تاريخ بن خلدون، دار الكتاب اللبناني، بيروت،  -2
 .237-234، ص 01، ج 1965عبد الرحمن الجيلالي، تاريخ الجزائر العام، دار مكتبة الحياة، بيروت،  -3



 مفاهيم ومصطلحات                                 :               التمهيديالفصل 

30 

 

استمرارية المذهب رغم العزلة، فتحوّل وادي مزاب من ملاذ مؤقت إلى قلعة ثقافية ودينية لا تزال تحافظ 
 حتى اليوم.على تراثها الحي 

 في الجزائر: الاباضيةالمطلب الخامس: تجمعات 
رغم أن عدد المزابيين لا يشكّل نسبة كبيرة من سكان الجزائر إلا أن تأثيرهم في التاريخ السياسي 

فمن يتتبع مسار التاريخ يجد آثارهم واضحة في ميادين  ،والاجتماعي والفكري للبلاد كان لافتًا ومميزاً
ويكفي أن نذكر أسماء لامعة كإبراهيم بيوض ومحمد علي دبوز، وأبي  ،يم، والوطنيةالإصلاح، والتعل

اليقظان، ومفدي زكريا، والشيخ محمد أطفيش الذي يعُد كتابه "شرح النيل" وحده إنجازاً علميًا ضخمًا 
م( التي برزت في ميدان العمل 1931-1863يُخلّد اسمه، بالإضافة إلى السيدة ماما بنت سليمان )

الاجتماعي، ولم تتردد في مواجهة الاستعمار الفرنسي من خلال دعوتها الصريحة لمقاطعة البضائع 
الفرنسية، وهو ما جعل الكاتبة البلجيكية "قوا شون" تكتب عنها كتابًا بعنوان الحياة الأنثوية في 

 ولا شك أن هذه الأسماء ما هي إلا نماذج من قائمة تطول. ،1ميزاب
وية سكان هذه المنطقة ونشاطهم إلى جانب إرادتهم الصلبة في التكيّف مع ويظهر ذلك في حي

ولا  ،الظروف الطبيعية القاسية وهي صفات تشترك فيها شعوب الصحراء والمناطق الجبلية الوعرة عمومًا
شك أن العاملين التاريخي والجغرافي قد أسهما في تشكيل طابع خاص لهؤلاء السكان مما جعلهم جزءاً 

وتعود الخصوصية الاجتماعية والثقافية والسياسية لبني مزاب إلى  ،من النسيج الثقافي المتنوع للجزائر غنيًا
تبني السكان الأمازيغيين للإسلام وفق المنهج الإباضي المنفتح، الذي يرتكز على المعرفة والاعتدال 

ه من رسوم صخرية تعود إلى ويؤكد عمق الجذور الأمازيغية في هذه المنطقة ما تزخر ب ،واحترام الآخر
عصور ما قبل التاريخ فضلًا عن الرموز والحروف الأمازيغية التي ترجع إلى مراحل تاريخية لاحقة، ويشير 
الأستاذ يوسف بن بكير الحاج سعيد إلى أن هذه الرموز قد تكون شكلًا من أشكال التواصل بين 

تية التي ترتبط بالشلحية في المغرب والشاوية في أما لغة بني مزاب فهي الزنا ،السكان منذ أزمنة بعيدة
 الأوراس والنفوسية في ليبيا ولا تزال حيّة غنية بالإنتاج الأدبي والنصوص الفقهية المكتوبة بالحرف العربي.

 
                                                 

 .92حمد بن حمو كروم، مسلمات صالحات في روضة الإيمان، المطبعة العربية، غرداية، ص بكير بن سعيد اعوشت، أ -1



 مفاهيم ومصطلحات                                 :               التمهيديالفصل 

31 

 

إن حيثيات موضوع الفتنة في عهد الخلفاء الراشدين تؤكد على أن جوهر الخلاف سياسي 
ئل بعد استقرارها في العراق والشام ومصر، لذلك فإن ما حدث لا ، حدث بين القبا1بالدرجة الأولى

يعدو أن يكون في واقع الأمر تضارب في وجهات النظر في شأن السلطة والأمور الدنيوية، وعليه فإن 
موقعه الصحيح هو دائرة الخطأ والصواب، وليس في دائرة التسفيه والتكفير التي انزلقت إليها بعض 

ا أقحمت العنصر الديني في هذا الخلاف، ومما يؤكد ذلك أن صف الخوارج قد أطراف الصراع بعدم
تضمن بعض الصحابة، وفي مقدمتهم عبد الله بن وهب الراسبي الذي بايعه بعض الصحابة والتابعين 
الذين أنكروا التحكيم على علي بن أبي طالب )رضي الله عنه( وقتل في معركة نهروان التي جرت سنة 

كان أيضا في صفهم بعض المبشرين بالجنة منهم   الاباضيةوحسب ما ورد في المصادر للهجرة،  38
 .2حرقوص بن زهير السعدي، وحمزة بن سنان الازدي، وزيد بن حسن الطائي، وشريح بن أوفى العبدي

إن ما يرجح الطابع السياسي لهذه القضية هو تأكيد ابن خلدون المنظر للتاريخ أن المحاربين 
ون التاريخ يظهرون قبل الفلاسفة والمفكرين، وعليه فالواقع التاريخي يبرز أن التنظير للمذهب الذين يغير 

م، الذي 715ه/96الاباضي قد تم في وقت لاحق على يد جابر بن زيد العماني المتوفى في البصرة سنة 
با له مدة أربعين خلفه أحد تلامذته وهو أبو عبيدة مسلم بن أبي كريمة الذي اشتهر بحبه للعلم وظل طال

، وتخرج على 3سنة في شتى حقول العلوم حتى صار ندا لأعلام المعتزلة في المناظرات والحوارات في البصرة
الذين أطلق عليهم المؤرخون اسم حملة العلم وهم: سلمه بن سعد، والربيع بن  الاباضيةيده أقطاب 

درار الغدامسي، وأبو داود القبلي، وأبو  حبيب، وعبد الرحمن بن رستم، وعاصم السدراتي، وإسماعيل بن
وبفضل نشاط هؤلاء تمكن المذهب ، الخطاب عبد الأعلى بن السمح المعارفي، والجندي بن مسعود

الإباضي من إيجاد موقع قدم ودار الهجرة في جبل نفوسة بليبيا، اتخذه أنصاره منطلقا لنشر أفكارهم في 
 المغرب الإسلامي.

ين أن تعسف ولاة الأمويين تجاه الأمازيغ كان سببا رئيسيا في احتضانهم ويرى الكثير من المؤرخ
للمذهب الاباضي بصفة خاصة وللخوارج بمذاهبهم المتطرفة كالصفرية والأزارقة، ولعل من أبرز تجليات 

                                                 
 .34، ص 2006، مكتبة مدبولي، القاهرة، 1سالم بن هلال الخروسي، الفكر السياسي عند الاباضية والزيدية، ط  -1
 .9لنشر والتوزيع، سلطنة عمان، ص بكير بن سعيد اعوشت، أضواء إسلامية على المعالم الاباضية، الدار العمانية ل -2
 .43، ص 1976محمود إسماعيل، الخوارج في المغرب الإسلامي، دار العودة، بيروت  -3



 مفاهيم ومصطلحات                                 :               التمهيديالفصل 

32 

 

هذه السياسة المتعسفة التي أشار إليها المؤرخون، إرهاق السكان الأمازيغ بالضرائب والجبايات إذ ظل 
الولاة يعتبر بلاد الامازيغ دار حرب حتى بعد اعتناقهم للإسلام، وقد تألم الخليفة الأموي العادل  بعض

عمر بن عبد العزيز من هذا الانزلاق السياسي الخطير، فحاول إصلاح الوضع واستعادة ثقة الأمازيغ 
لامي، وأمره بإسقاط الجزية المتصدعة بإرسال إسماعيل بن عبيد الله المشهور بتقواه واليا على المغرب الإس

على الامازيغ المسلمين وبتحرير من استرق من نسائهم، بيد أن هذه الفسحة العادلة لم تكن في واقع 
الأمر إلا سحابة صيف سرعان ما زالت حينما قام الخليفة الأموي الجديد يزيد بن عبد الملك بعزل 

ادة الوالي الجديد يزيد بن أبي مسلم إلى سابق إسماعيل بن عبيد الله، فعادت الإدارة الأموية تحت قي
تعسفها، فعاد جور الجباة واستبدادهم من جديد، وبرأي د/ محمود إسماعيل فإن هذا الأخير كان ينفذ 
أوامر الخليفة الذي أمره بإعادة فرض الجزية على من أسلم من الأمازيغ وهذا سعيا وراء جمع الثروة، وفي 

الأموية لم تقف عند هذا الحد فقط بل امتدت إلى سوء معاملة الموالي  الحقيقة فإن سياسة التعسف
 .1بأشكال جارحة للكرامة

إن ما تجدر الإشارة إليه أن أهل مزاب كانوا في البداية على مذهب المعتزلة لذلك اشتهروا باسم 
ميين الذين الواصلية نسبة إلى واصل بن عطاء، أما المذهب الاباضي فقد وصلهم عن طريق فلول الرست

فروا إلى الصحراء بعد انهيار حكمهم في تيارت على أيدي الفاطميين في مطلع القرن العاشر الميلادي. 
ولعل ما ميز حركية العمران في منطقة مزاب استقبالها للعديد من الهجرات البشرية من الشمال، وفي هذا 

ناحية عين مليلة وعين كرشة )ولاية أم السياق يسود الاعتقاد أن سكان آث يزجن )بني يزقن( قدموا من 
البواقي حاليا(. واستقبلت موجات بشرية أخرى عديدة قدمت من الهضاب العليا والصحراء )سدراته/ 
ورجلان/ وادي أريغ/ المنيعة/ وجبل عمور/ قصرا لبخاري( وكذا من خارج الجزائر كجبل نفوسة وجربه 

استقر العمران في شكل المدن السبع وهي: تاجنينت ، و 2بتونس وسجلماسة والساقية الحمراء وغيرها
)العطف( ومعناها بالامازيغية المكان المنخفض وتعد أقدم تجمع سكاني في منطقة مزاب، وآث بونور 
)بونوره(، وتاغردايت )غرداية( ومعناها الأرض الصالحة للزراعة، وآث يزجن )بني يزقن(، وآتمليشت 

                                                 
 .29محمود إسماعيل، المرجع السابق، ص  -1
 .23، ص 2006، المطبعة العربية، غرداية، 1يوسف بن بكير الحاج سعيد، تاريخ بني مزاب، ط -2



 مفاهيم ومصطلحات                                 :               التمهيديالفصل 

33 

 

قدموا من عرش آث أمليكش الواقع على السفح الشرقي لجبال جرجرة  )مليكة( ويحتمل أن أهلها الأوائل
 منطقة القبائل، وبريان، وقراره.

مثلّت التجمعات الإباضية في الجزائر خاصة في وادي مزاب نموذجًا فريدًا للصمود الثقافي 
بادئ الإباضية فبفضل التمازج بين الهوية الأمازيغية والم ،والديني وسط التحديات التاريخية والجغرافية

المعتدلة استطاع المزابيون صياغة مجتمعٍ متماسكٍ يجمع بين الأصالة والانفتاح حيث انعكس ذلك في 
إبداعاتهم المعمارية كالقرى الهرمية بغرداية، والتي لم تكن فقط حلولًا هندسيةً ذكيةً للتكيّف مع البيئة 

كما أن إسهامات أعلامهم مثل إبراهيم   ،ن المجتمعيالصحراوية، بل أيضًا تعبيراً عن قيم التواضع والتضام
لم تقتصر على الجانب الديني بل امتدت إلى النضال الوطني ضد الاستعمار، مما يؤكد دورهم   ،بيوض

هذا التفاعل بين الموروث الثقافي الأمازيغي و  ،كجسرٍ بين التراث الإسلامي والهوية الجزائرية الحديثة
 نوعًا ثرياا يعُتبر جزءًا لا يتجزأ من نسيج الهوية الوطنية الجزائرية.والتعاليم الإباضية خلق ت

 في الجزائر:  الاباضيةالمطلب السادس: صورة مصغرة لحياة 
بعد سقوط الرستميين والدمار الذي حل بمدينة سدراتة أي في القرن الخامس هجري توالت 

 1مال أي من تيهرت عاصمة الإباضيينالهجرة إلى منطقة واد مزاب من مختلف الجهات وخاصة من الش
بحيث كان للإباضيين دور كبير في تأسيس وبناء مدن مزاب السبع وتطورها وهذا لأنهم كانوا حريصين  

 .2كل الحرص على بناء عاصمة تكون خاصة بهم
 أولا. غرداية )تغراديت(:

ت ميلادية وتسمى بجوهرة الواحا 1048هجرية  477تأسست غرداية )تغراديت( سنة 
وعاصمة وادي مزاب إذ هي أكبر مدن وادي مزاب حيث تقع في أعالي واد ميزاب حول هضبة صخرية 
وكان بناءها على شكل هرمي بديع تعلوا قمته منارة المسجد، وكان لها سور وسوق كبيرة ومنارتان 

 .3وبوابتان في السور
                                                 

 .163، ص 2010، مؤسسة توالت الثقافية، الجزائر، 1المغرب العربي الكبير، ج دبوز علي محمد، تاريخ  -1
، الجزائر 1م، دارة الأمة للنشر والتوزيع، ج1153هـ/547جيلالي بن محمد بن عبد الرحمن، تاريخ الجزائر العام مما قبل التاريخ حتى  -2

 .232، ص 2014
 .105الناشئة الاسلامية ص المدني أحمد توفيق، جغرافية القطر الجزائرية،  -3



 مفاهيم ومصطلحات                                 :               التمهيديالفصل 

34 

 

ئر، وتمتد على مساحة أما من حيث الموقع فتقع المنطقة في وسط الشمال الصحراوي من الجزا
 .1كيلومتر مربع  86,105واسعة تقُدّر بحوالي 

أول من استوطن المنطقة كانوا الشيوخ بابا والجمة، وأبو عيسى بن علوان، وسعد. ويعود أصل 
تسميتها بـ"تغراديت" بالمزابية إلى معناها الذي يدل على قطعة الأرض المستصلحة الواقعة على حافة 

رداية" فيرتبط بأسطورة محلية عن عجوز زناتية تُدعى "داية" كانت تلجأ إلى غار في أما اسم "غ ،الوادي
وكان  ،الجهة الغربية للجبل الذي أقُيمت عليه المدينة فنُسب المكان إليها وسُمي "غار داية" أي غرداية

عند مدخل المدينة  السكان يلقبونها بـ"لالة ساهلة" ويعتبرونها من الصالحات مما دفعهم إلى بناء قبة جميلة
وقد كان سكان غرداية يتكونون من قبيلتي المذابيح والمرازيق وكانوا يعتنقون المذهب  ،2تخليدًا لذكراه

المالكي إلى جانب وجود اليهود الذين عاشوا في حي خاص بهم عُرف بـ"حارة اليهود"، وكان يعُرف 
 .3عنهم تدني مستوى النظافة

 ثانيا. نشأة )تجننت( العطف:
، وقد أنشأها خليفة بن أبي غُور سنة 4عد العطف أقدم قرى وادي مزاب من حيث التأسيستُ 

وقد سكنت بها ثلاث عشرة عائلة وكانت موزعة على ثلاث عشائر داخل  ،م1012هـ / 402
المدينة، هي: أولاد عيسى، وأولاد إبراهيم، وأولاد إسماعيل. وكان لأفراد هذه العشائر، دون غيرهم، الحق 

 .5صري في استغلال محاجر الجبس الواقعة على هضبة النومرات في منطقة تعُرف باسم "تلمسانين"الح
 ثالثا. نشأة )آت بنوز( بونورة:

تقع المدينة فوق قمة جبل منفصل عن السلسلة الجبلية المجاورة لها من الجهة الشرقية والتي تحيط 
تقدر بثلاثة كيلومترات فقط، وتتميز بأبنيتها ، وتبعد عن غرداية مسافة 6بها كالسور الطبيعي الحصين

هـ، وكان أولاد  437البربرية الجميلة ذات الطابع المعماري التقليدي، ويعود تاريخ تأسيسها إلى سنة 
                                                 

 .158سليماني أحمد، تاريخ المدن الجزائرية، دار القصبة للنشر، ص  -1
 .237دبوز محمد علي، المرجع السابق، ص  -2
 .237، ص 2001المدني أحمد توفيق، هذه هي الجزائر، مكتبة النهضة المصرية، د ط، القاهرة،  -3
 .237المدني أحمد توفيق، المرجع السابق، ص  -4
 .22، ص 2007بن بكير يوسف، الحاج سعيد، تاريخ بني ميزاب، دراسة اجتماعية واقتصادية وسياسية، الجزائر،  -5
 .163دبوز محمد علي، المرجع السابق، ص  -6



 مفاهيم ومصطلحات                                 :               التمهيديالفصل 

35 

 

إسماعيل هم أوائل من عمّروها، وقد استقطبت لاحقًا جماعات عديدة قدمت من جنوب المغرب 
 .1ال الأوراس وبني راشد ومناطق مختلفة من الجزائرالأقصى ومن جبل نفوسة وجربة وكذلك من جب

 رابعا. نشأة )أمليشت( مليكة:
ترجع تسمية المدينة إلى الرجال الذين قاموا بتعميرها والذين قدموا من منطقة تعُرف باسم 

م 1355هـ / 756"أمليكش" وهي قبيلة أمازيغية تنتشر في شرق الجزائر، وقد تأسست المدينة سنة 
، وتقع المدينة على جبل 2ة من "أغرم أنواداي" من الناحية الشمالية كما أنها أكثر ارتفاعًا منهوتعُد قريب

، 3شرق غرداية، ويمر وادي مزاب غربها، وكان أول من استقر بها هما أبو دحمان وبرو بن سليمان
 .4متر فقط 600وتفصلها عن غرداية مسافة قصيرة لا تتجاوز 

 (:خامسا. نشأة يزقن )أث إسجن
م، وكان اسمها الأصلي "تافيلالت" ولا يزال هذا الاسم 1321هـ / 720تأسست المدينة سنة 

وتبعد عن مدينة غرداية مسافة تقُدّر بحوالي   ،5يطُلق على أقدم أحيائها الواقعة في الجزء العلوي منها
سكانها من أتباع المذهب  كيلومترين، ويطُلق عليها لقب "رئيسة الاتحاد المزابي الدينية"، نظراً لكون جميع

 .6الإباضي
استقبلت هذه المدينة سكان عدد من القرى المجاورة التي تم هجرها، مثل ترشين، تلات موسى، 
أقنوناي، وبوكياو. أما سكان موركي، فقد توزّعوا بين بونورة وبني يزقن، في حين اتجه بعض سكان 

ستقر الباقون في منطقة غرداية حر. ويذكر الشيخ التمزارت إلى بني يزقن، وبعضهم إلى بونورة، بينما ا
أطفيش في ما يخص أصل تسمية "بني يزقن" أن هناك جماعة تعُرف بأولاد يسقن في نواحي قسنطينة، 

 .7وقد قدمت طائفة منهم إلى هذه المنطقة، فنُسبت المدينة إليهم
                                                 

 .163دبوز محمد علي، المرجع السابق، ص  -1
 .23بن بكير يوسف، المرجع السابق، ص  -2
 .165ص دوز محمد علي، المرجع السابق،  -3
 .237المدني أحمد توفيق، هذه هي الجزائر، ص  -4
 .23بن بكير يوسف، المرجع السابق، ص  -5
 .106المدني أحمد توفيق، جغرافية القطر الجزائرية، المرجع السابق، ص  -6
 .23بن بكير يوسف، المرجع السابق، ص  -7



 مفاهيم ومصطلحات                                 :               التمهيديالفصل 

36 

 

 سادسا. بريان )أت إيبرقان(:
، وتعُد أحدث 1ي عشر الهجري، أي قبل نشأة القرارةبنُيت هذه المدينة في مطلع القرن الحاد

، وتقع فوق جبل 2كيلومتراً  227قرى مزاب من حيث التأسيس. تبعد عن غرداية مسافة تقُدّر بـ 
منفصل تحيط به من الجهات الشرقية والغربية والجنوبية سلسلة جبل المالمنبعة. تمر من شرقها ثلاثة أودية 

لكبير، وهي من أكثر الأودية جريانًا في منطقة مزاب، ولهذا سُمّي المكان تعُد من روافد وادي النسا ا
 .3"بريان" نسبة إلى خصوبة تربته وغزارة مياهه. وكان سكان غرداية يقصدونه في السابق لرعي أغنامهم

 سابعا. نشأة مدينة القرارة:
عن منطقة توقرت  كيلومتراً شمال شرق غرداية وتفصلها  90تقع مدينة القرارة على بعُد نحو 

، أقُيمت 4كيلومتر، وقد سُميّت بهذا الاسم نسبة إلى "زقرارة" من قبيلة زناتة  1800مسافة تقُدّر بحوالي 
 1040على ربوة عالية تُحيط بها الجبال من الجهتين الشرقية والشمالية، ويعود تاريخ بدء بنائها إلى سنة 

علها تعُرف باسم "القصر الأحمر"، وتعُدّ القرارة من أجمل هـ، وقد شُيّدت مبانيها بالحجارة الحمراء ما ج
وقد استقر بها عدد من العشائر منها: المخاليف، العطاطشة، أولاد عمر، أولاد  5وأبرز واحات مزاب

أونيس، الحرازالية، وأولاد سيدي بلقاسم، أما العشائر التي سكنت محيطها فنذكر من بينها أولاد الشرفة، 
ة، وكانوا جميعًا من أتباع المذهب المالكي وقد التحق بهم لاحقًا أولاد باخة من مغازي، الزناخر 

 .6الإباضيين، وأولاد بالة القادمين من ورجلان
وفي الختام تُجسّد مدن وادي مزاب السبع نموذجًا فريدًا في الانسجام بين التخطيط العمراني 

اية والعطف بتصميم هرمي يعلو في قمته المسجد والرؤية المجتمعية الإباضية، فقد شُيّدت قرى مثل غرد
وهو ما لم يكن مجرد تكيّف مع البيئة الصحراوية القاسية بل تعبير عن رؤية دينية تضع العبادة في مركز 

                                                 
 .166دبوز محمد علي، المرجع السابق، ص  -1
 .107ق، جغرافية القطر الجزائرية، المرجع السابق، ص المدني أحمد توفي -2
 .166دبوز محمد علي، المرجع السابق، ص  -3
ناصر ربيعة، أبو اليقضان ودوره الإصلاحي في الحركة الإصلاحية في الجزائر، رسالة ماجستير، جامعة محمد خيضر، بسكرة، ص  -4

07. 
 .167دبوز محمد علي، المرجع السابق، ص  -5
 .08ربيعة، المرجع السابق، ص  ناصر -6



 مفاهيم ومصطلحات                                 :               التمهيديالفصل 

37 

 

الحياة اليومية، ويعكس هذا التخطيط الذكي توازناً بين الجانب العملي والرمزي ويكشف عن وعيٍ عميق 
قد تحولت كل قرية إلى مجتمع متماسك يقوم على روح التعاون كما في بترابط المقدس والمعيش، و 

من جبل  –استغلال محاجر الجبس بالعطف بشكل جماعي، أضف إلى ذلك تنوعّ أصول السكان 
والذي أضاف ثراءً ثقافيًا داخل إطار مذهبي موحد فصارت كل مدينة  –نفوسة إلى جبال الأوراس 

 .1ضية على احتواء التنوع دون المساس بالهوية الجماعيةفسيفساء حية تعبّر عن قدرة الإبا
 المبحث الثاني: مفهوم الفكر العقدي:

تشكّل العقيدة الفكرية حجر الأساس في تشكيل هوية الإنسان ومساره الحياتي حيث تؤُطرّ 
فردي رؤيته الوجودية وتوجّه سلوكياته اليومية وتفاعلاته الاجتماعية بل وتُشكّل بوصلةً لمصيره ال

وتكمن أهمية هذه المنظومة الفكرية في قدرتها على صياغة نسيج العلاقات المجتمعية عبر  ،والجماعي
 مراحل تاريخية متعاقبة. 

 المطلب الأول: مفهوم مصطلح الفكر وتطوراته التاريخية:
شطةً إدراكيةً بوصفه أن التاريخيُمثّ ل "الفكر" مفهومًا شائكم الاتساع تخلَّقتْ تحولاتهُ الجذرية عبر 

لا تقتصر على الجانب الفلسفي أو الديني بل تمتد لتشكيل فهو تشمل التحليل والتأويل وبناء الرؤى 
وقد تجاوز تطورهُ النمطم التأملي الفردي ليصيرم بنيةً  ،مفاصل العلوم والأنظمة السياسية والاجتماعية

 .لحضاراتمعرفيةً مركبةً تُساهم في صياغة النسيج الإنساني وتشييد ا
 أولا. تعريف الفكر:

الفكر نسيجًا معرفياا معقدًا يُشكّ ل اللبنة الأساسية للوعي الإنساني حيث يتجلى في أنماط  يعُد
تتولَّد هذه العمليات من تفاعل جدلي و  ،متعددة تشمل التحليل المنطقي والنقد البنّاء والإبداع التصوري

الحقل الفلسفي ينكشف كمرآةٍ تعكس جوهر الوجود ومفتاحًا  ففي بين الخبرة الحسية والمقولات العقلية
تأويليًا لفك شفرات العالم بينما يوُظَّف في المجال العلمي آليةً منهجيةً لبناء النماذج النظرية ورصد 

                                                 
 .08ناصر ربيعة، المرجع السابق، ص  -1



 مفاهيم ومصطلحات                                 :               التمهيديالفصل 

38 

 

وفي السياقات الماورائية يتحول الفكر إلى جسر تأملي لاستنطاق القيم الإنسانية والغوص في  ،الظواهر
 . 1ه في الوجودالمسكوت عن

 . الفكر في اللغة:1
تنحدر لفظة "الفكر" من جذورٍ لغوية عربية ضاربة في أعماق التراث اللغوي، حيث احتلت 
ةً عن عملية التأمل الذهني التي تستقر في خلمد  موقعًا مركزياا في مصنفات اللغة ومخزونها المعجمي، مُعبرّ 

د رحلةم القلب المتأنية في عوالم الأشياء بحثاً عن  –للكلمة بوصفه مصدراً  –فالتفكُّر  ،الإنسان وقلبه يُجسّ 
وتتشعَّب دلالات اللفظ  ،اعتبارٍ أو بصيرة، حتى قيل: "ليس لي فيه فكر" لإنكار الارتباط أو الحاجة

 .2بين "الف كْرة" المفردة و"الأفكار" الجمعية، مروراً بصفة "فكّير" الدالة على المبالغة في التمعُّن
د عمليةً ذهنيةً حيويةً تُحرّ ك يت ضح من هذا التحليل أنَّ لفظة "الفكر" في الموروث العربي تُجسّ 

، أو بتعبير أدق: "إعمال الروية في الظواهر كما تُستنطمق 3سواكن العقل نحو استقصاء المضمون
 حثةً عن لباب المعاني. ، حيث يتحوَّل القلبُ إلى مرآةٍ تأمليةٍ تتنقَّل بين طبقات الأشياء با4الف كْرةُ"

د القرآن الكريم رؤيةً كونيةً تحوّ ل الفكرم إلى مرصدٍ روحيٍّ لاستكشاف آيات الخلق في  يُجسّ 
السماوات والأرض، والغوص  في عوالم الذات الإنسانية وأسرار الكائنات، ساعيًا إلى ترسيخ اليقين 

يرفض  –بوصفه دعوةً قرآنيةً صريحةً  –هج التأملي وهذا المن ،بوحدانية الخالق وتجذير العبودية الخالصة له
الاستنساخ الفكري ويحارب كل أشكال الترديد الأعمى للآراء، إذ يرى في الشرك والتيه العقائدي 

 انزياحًا عن مسار العقلانية التي تبنّ على ثنائية التأمل المنهجي والاستقراء المنطقي. 
ة في اللغة العربية، فيشير تارةً إلى الحركة الذهنية يحمل مصطلح "الفكر" ثنائية دلالية عميق

النشطة التي يمارسها الوعي الإنساني في رحلته نحو استيعاب المفاهيم )كالتأمل والاستقصاء(، وتارةً 

                                                 
 .250، ص 1970، دار مصر للطباعة، د ط، 01إبراهيم زكريا، هيجل أو المثالية المطلقة، ج انظر:  -1
للغة وصحاح (؛ الصحاح تاج ا116/10(؛ تهذيب اللغة للهروي )786/2(، جمهرة اللغة لابن دريد )358/5العين للفراهيدي ) -2

 (.446/ 4مقاييس اللغة ) 783/ 2العربية للجوهري )
 .65ابن منظور لسان العرب، ص  -3
 .25، ص 1998، 6الفيروزآبادي، القاموس المحيط، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط  -4



 مفاهيم ومصطلحات                                 :               التمهيديالفصل 

39 

 

لكن المفهوم الأبرز يظل مرتبطاً  ،1أخرى ينصرف إلى المضامين العقلية ذاتها التي تشكل موضوع البحث
جرّدات إلى معارف ملموسة عبر آلية التفكيك والتركيب بالعملية الإدراكية

ُ
 .2التي يحوّل فيها العقلُ الم

يُـعمدُّ الفكرُ عمليةً ذهنيةً شاقةًّ تعتمد على حفر  طبقات الظواهر عبر أدوات التأمُّل المنهجي 
عطيات، وتستن

ُ
منهمج، حيث يتحوَّل العقلُ إلى ورشة عملٍ نشطةٍ تفُكّ كُ الم

ُ
طقُ الخبايا المعرفية والتحليل الم

حكمة
ُ
ولا يقتصر هذا الجهدُ على  ،وتستخلصُ الحقائقم من خلال سلسلةٍ من العمليات الاستدلالية الم

مجرد التفكير السطحي، بل يتطلَّب غوصاً وجودياًّ في أعماق المفاهيم لاستكشاف جذورها وفكّ  
 .تشابكات الإدراك

 . اصطلاحا:2
رد تبادلٍ ذهنيٍّ ليصير معملًا استدلالياا ترُتَّب فيه المقدمات يتجاوز مصطلح "الفكر" كونه مج

فهو تفاعلٌ معرفيٌّ يدمج  ،4، بغية توليد استنتاجاتٍ تُضيء مناطقم الظنّ  أو اليقين3المعرفية كقطع شطرنج
ُسملَّمات الفكرية في بوتقة العقل لينُتج بلوراتٍ جديدةً من الفهم

 .5بين الم
وُّلًا نوعياا في العصر الحديث ليُعرَّف عند المفكّ ر طه جابر العلواني كـ شهد مفهوم "الفكر" تح

رحلة تفاعلية تتحرَّك فيها أدواتُ الإدراك الإنساني )القلب، الروح، العقل( في فضاءات المعلوم بحثاً عن 
ريُّ ليس مجرد تأمُّلٍ فهذا المسارُ الفك ،المجهول، عبر عمليَّةٍ تشبه التنقيبم الأركيولوجي في طبقات المعاني

ُسملَّم بها وتركيب  ن سمبٍ جديدةٍ بينها
 .6سلبي، بل هو رقصةٌ معرفيةٌ تدمج بين تفكيك الوقائع الم

يُـعمدُّ المفكّ رُ مُستكشفًا وجودياا يمـنـْقُبُ في طبقات  الواقع  ظاهر ه  وباطن ه ، مُزوَّدًا بأدوات  التأمُّل  
، لاستخراج   فهو يُحماو رُ الكونم بمنطق  العالم   ويمغوصُ ، الحقائق  الكامنة  في الآفاق  والأنفُس  العقليّ  والروحيّ 

                                                 
 .28المرجع نفسه، ص  -1
 .154، ص 1994جميل صليبا، المعجم الفلسفي، الشركة العالمية للكتاب، بيروت،  -2
؛ الإمام الجويني، الإرشاد إلى 248أحمد بن محمد علي المقري الفيومي، المصباح المنير، المكتبة العلمية، بيروت، لبنان، د. ت، ص  -3

 .25، ص 1991، 1قواطع الأدلة في أصول الاعتقاد، تحقيق أسعد تميم، مؤسسة الكتب الثقافية، بيروت، ط 
 .426/4ن، أبو حامد الغزالي، إحياء علوم الدي -4
 .168هـ، ص  1405، 1الجرجاني، التعريفات، تحقيق إبراهيم الأبياري، دار الفكر العربي، بيروت لبنان، ط  -5
، 1993، 2طه جابر العلواني، الأزمة الفكرية المعاصرة المعهد العالمي للفكر الإسلامي، فرجينيا، الولايات المتحدة الأمريكية، ط  -6

 .27ص 



 مفاهيم ومصطلحات                                 :               التمهيديالفصل 

40 

 

جرَّد(
ُ
، مُحوّ لًا الفكرم إلى جسرٍ يربطُ بينم الشهادة  )المحسوس( والغيب  )الم  في أعماق  الذات  بحدس  الحكيم 

دُ قولم الله : ، فيصنعُ من عملية  التفكير  رحلةً تُضيءُ ظلمات  الجهل  بهالةٍ 1 سَنُريِهِمْ ﴿من بصيرةٍ تُجسّ 
 .2﴾آيَاتنَِا في الْْفاَقِ وَفي أنَْ فُسِهِمْ حَتىى يَ تَ بَ يَّىَ لَهمُْ أنَىهُ الْحقَ  

 ثانيا. تطوراته التاريخية:
لكنها تبلورت حديثاً كمرادفٍ ثقافي لـ رائد و لم تكن صفة "المفكّ ر" حاضرةً في الخطاب القديم 

لوجودي الذي يُحلّ قُ بعقله بين طبقات الزمان والمكان، مستخدمًا أدوات  التحليل  الواعي وفكَّ الفضاء ا
. فالإنسانُ   –بفطرته  –شيفرات  الماضي، وقراءة  شفرات  الحاضر ، واستشراف  تداعيات  المستقبل 

، إلا أنَّ  هذه الرحلةم الفكريةم تتطلَّبُ بوصلةً  مُهندسٌ معرفيٌّ يبني تصوّراته عبر حوارٍ دائمٍ بين الذات  والعالم 
، مما يجعلُ  أخلاقيةً )كما حددها القرآن( لضبط  مسار ها، وتنقية  الأفكار  من شوائب  الخطأ  والانحراف 

، لأنَّ تفكيرهم  –وفق المنظور الإسلامي  –المفكّ رم الحقيقيَّ  مُحصَّنًا ضدَّ الإنكار  الجوهريّ  لأسس  الإيمان 
.يصيُر انع  كاسًا لانسجام  العقل  مع سنن  الكون  والوحي 

برزت إشكالية الفكر كمحور خفيّ في النتاج الفكري عبر العصور، وإنْ توارى وراء ستار 
مفاهيم كـ"العقل" و"التأمل" و"التدبر"، التي شكّلت نوافذم لفهم طبيعته. لم يكن المفهوم مجرّد لفظة 

دت في مسارين: التنظير الفلسفي، والتطبيق العملي، وهو ما جامدة، بل تحوّل إلى ممارسة حيّة تجسّ 
 .3انعكس في تعاقب التعريفات التي قدّمها العقلاء من مختلف الحقب

تفكّ ر"، مؤكدًا 
ُ
يعُرّ ف الإمام الهمذاني الفكرم بأنه "الحالة الوجودية التي تُخلع على المرء صفة الم

ييز ذاته بين حالتي التأمّل واللامبالاة. ويرتكز في رؤيته على على طابعه الذاتي الذي يُمكّن الفرد من تم
الإدراك الحسيّ، معتبراً أن "أجلى الحقائق ما يلمسه الإنسان في أعماقه"، مُحموّ لًا التجربة الداخلية إلى 

 .دليلٍ ملموس على حقيقة الفكر
بة، فيعرّ فهُ بأنه "التأمُّل المنظمّ يعُيد الإمام الزمخشري صياغة مفهوم "النظر" ليُصبح آليةً عقليةً مرك

دركات لاستنباط المجهول"، مُستخدماً التشبيه الحسّي كمدخل لفهم العمليات 
ُ
الذي يربط الم

                                                 
 .307، ص 1997، 1الإسلام والمصطلحات المعاصرة، دار الهداية، ط أنور الجندي،  -1
 .53سورة فصلت، الآية:  -2
 .75، ص 1998مطبوعات جامعة الكويت، تح: فيصل بدير عون،  عبد الجبار الهمذاني، شرح الأصول الخمسة، -3



 مفاهيم ومصطلحات                                 :               التمهيديالفصل 

41 

 

يوضح ذلك بمثالٍ دالّ: "رؤية الدخان تؤدي إلى استنتاج وجود النار عبر مقدمتين: معرفة  ،الاستنتاجية
هنا يكرّس الزمخشري المنهج  ،1الدخان أمام العين" أن الدخان نتيجة حتمية للنار، وتأكيد وجود

 .التجريبي كنموذجٍ للفكر، حيث تتحوّل الوقائع الظاهرية إلى مادةٍ خامٍ لبناء المعرفة
يقدّم الإمام الغزالي رؤيةً تفاعليةً للفكر، فيصفه بأنه "الجهد الذهني لتركيب معرفتين مُسبقتين 

لا يقتصر  ،2 طابعه التوليدي الذي يُحوّ ل المعلومات إلى رؤى جديدةواستخراج ثالثةٍ منهما"، مُشيراً إلى
تعريفه على الجانب المنطقي بل يربط الفكر بـ "القلب" كمقرٍّ للفهم العميق، مما يدمج البُعد العقلاني 

 ز(.بالروحي. بهذا يصوغ الغزالي معادلةً ثلاثية الأبعاد: )المعرفة + التفاعل الذهني = الإدراك المتجاو 
د الفكر في الرؤية الفلسفية للإمام ممارسةً عقليةً مركبةً تذوب فيها أنوارُ البصيرة  في ظلال   يُجسّ 
التحليل، حيث يتحول التأملُ إلى فنٍّ في النفاذ إلى لبّ  الأفكار بوعيٍ مُتيقظٍ، بينما يرتقي التدبرُ إلى 

ستدام الذي يخترق طبقات  المعنّ ويت
ُ
تبَّع خيوطم التداعيات  بدقةٍ أشبهم بالتأريخ للفكرة مستوى التفكُّر الم

هكذا يصبح الفكرُ كونًا مُتسعًا لا يقتصر على مجرد التفكير المباشر، بل يتحوَّل إلى رحلةٍ و  ،قبل ولادتها
استكشافيةٍ تستلزم الغوصم في أعماق  المفاهيم، وتمحيصم التفاصيل  بح رص  الباحث عن الجوهر، مما يظُهره  

وجوديٍّ يتجاوز السطحيةم إلى الانزياح  نحو استنطاق  ما خفيم، وتفكيك  ما استعصى على  كفعلٍ 
 الإدراك العابر.

في مدارات الفهم الفلسفي للإمام الجويني، يمبرزُ الفكرُ كـ رحلةٍ كونيةٍ داخل المختبر العقلي 
فهو لا  ،ود عبر مرايا الوعيللإنسان، حيث يتحول "النظر" إلى فعلٍ تأسيسيٍ يعُيد تشكيلم مبادئ الوج

جردات بمنهجيةٍ أشبه بفنّ  النحت الفكري
ُ
فيصنّف  ،3يقتصر على سمبر  السطح بل ينغمس في تشريح  الم

"النظر" إلى ضربين: رؤيةٍ صائبةٍ تُضيء مسالكم الحقائق كالشمس في رابعة النهار، وخيالٍ مُعومجٍ ينسجُ 
م ل في طياتها بذورم اليقين   أوهاماً تُشبه ظ لالم السراب. هكذا يصبح الفكرُ عند الجويني لغةً وجوديةً تحم

 .وشوائبم الوهم، كأنما العقلُ حقلٌ تزُرع فيه الأسئلةُ قبل أن تثُمرم إجاباتٍ 

                                                 
 .14علمي والثقافي، صنعاء، ص جار الله محمود بن عمر الزمخشري، المنهاج في أصول الدين، مكتبة مركز بدر ال -1
 ،425، ص 1403، دار الندوة الجديدة، بيروت، 4أبو حامد الغزالي، إحياء علوم الدين، ج  -2
، مؤسسة الكتب 01أبو المعالي عبد المالك الجويني: كتاب الإرشاد إلى قواطع الأدلة في أصول الاعتقاد، تح: أسعد تميم، ط  -3

 .25، ص 1985الثقافية، بيروت، 



 مفاهيم ومصطلحات                                 :               التمهيديالفصل 

42 

 

أما عند التهانوي، فيتحول الفكرُ إلى رقصةٍ ميتافيزيقيةٍ بين الحركة  والسكون، حيث تُصاحبُ 
عقولات، كأنما العقلُ بحَّارٌ يُلاحقُ أمواجم الأفكار  بمركبة  "الملاحظةُ" الذهنيةُ حركةم ال

ُ
نفس  في تعقُّب  الم

، فكلاهما وجهان لعملةٍ واحدةٍ: 1التأمل. هنا، يذوب التمايزُ بين "الفكر" و"النظر" في بوتقة  التلازم
دُ لحظةم التق اط  الأنفاس  الفكرية  لرمصْد  ما أحدهما يعُبرّ  عن الجهد  الحركي لاستنطاق  المفاهيم، والآخر يُجسّ 

ليس مجردم عمليةٍ آليةٍ، بل هو مسرحٌ وجوديٌ تعُرض عليه صراعاتُ  –بهذا المنظور  –انكشف. فالفكرُ 
ندفعة  والرصد  الواعي.

ُ
 المعنّ بين الظهور  والخفاء، بين الحركة  الم

الحركة العقلية النشطة والسكون يُصوّ ر التهانوي الفكرم كـ سيمفونية إدراكية تدمج بين إيقاعين: 
فالفكرُ هنا ليس مجردم تبادلٍ بين الذهن والعالم، بل  ،المراق ب الذي يلتقط أنفاسم الأفكار في لحظة  تكوُّنها

هو رقصةٌ وجوديةٌ تذوب فيها الحدودُ بين الفاعل  والمنفعل، بين النشاط  والتأمُّل، حتى يصير "النظرُ" 
 .طبقات ه مرادفاً للفكر  في أعمق  

رُ فيه أفعالُ النفس  ونتاجاتُها  أما عند عبد الرحمن الزنيدي، فيتحوَّل الفكرُ إلى مختبٍر وجوديٍّ تُختمم
في بوتقةٍ واحدةٍ. فهو ليس فعلًا ذهنياا مُجرَّدًا، بل كيمياءٌ مُركَّبةٌ تبدأ بحركة  النفس  في فضاءات  المعقولات  

ا ككائناتٍ فكريةٍ وُل دتْ من رحم  )نظراً، تأمُّلًا، تدبّـُراً، استن " ذاته  باطاً(، وتنتهي بصياغة  "المعقولات 
هكذا يُبر ز التعريفُ ثنائيةم الفكر  الجوهريةم: فعلٌ ديناميكيٌّ يُشبهُ نحتم المنحوتات  في  ،2العقل  البشري

ا ليس نشاطاً مُجرَّدًا، بل هو عالمٌ الهواء، ونتاجٌ فلسفيٌّ يتجسَّدُ كواقعٍ موازٍ يحملُ بصمةم مُبدع ه. فالفكرُ هن
 مُتكاملٌ تُخلمقُ فيه المفاهيمُ، وتُحاكُ الأسئلةُ، قبل أن تتحوَّلم إلى إجاباتٍ تغُذّ ي مسيرةم الوعي  الإنساني.

يعُرّ ف د. طه جابر العلواني الفكرم كـ كيمياء وجودية تُحموّ لُ سكونم المعاني المدفونة  إلى عواصفم 
حلّ قة  في من الأسئلة  ا

ُ
، والروح  الم لحارقة، حيث تتصاعدُ رقصةٌ ثلاثيةٌ بين القلب  النابض  بالحدس 

، بل هي  . هذه العمليةُ ليست مجردم تردُّدٍ عابرٍ للعقل  سلَّح  بأدوات  التحليل 
ُ
، والذهن  الم فضاءات  الغيب 

لم، واليقينم إلى جسورٍ تلُقى فوقم هُوَّة  ملحمةٌ استكشافيةٌ تُحوّ لُ المعلومم إلى بواباتٍ تفُتَّحُ على مجاهي

                                                 
 .1121، دار صادر، بيروت، ص3محمد بن علي التهانوي، كشاف اصطلاحات الفنون، ج  -1
 .10، ص 1415، دار المسلم، الرياض، 1أبو زيد عبد الرحمان، حقيقة الفكر الإسلامي، ط  -2



 مفاهيم ومصطلحات                                 :               التمهيديالفصل 

43 

 

، و  ،1المجهول   ، حيث يُستخرمجُ الحكمُ من أعماق  التفاصيل  الفكرُ هنا يصيُر نحتاً للمعنّ في صخور  الواقع 
وتنُسمجُ الروابطُ بين الأشياء  كخيوط  ضوءٍ تربطُ الكونم بأسرار ه. فهو ليس تفاعلًا آليّاً، بل مغامرةٌ إنسانيةٌ 

دم اللحظةم التي يتحوَّلُ فيها التأمُّلُ إلى وممضةٍ تنُيُر مسارات  الوجود .تمـ   عْبـُرُ حدودم الظاهر  لتُجسّ 
يحلّق الجابري في تشريحه للفكر العربي ك كيان مزدوج الوجهة أداة تشكل البنية العقلية ومحتوى 

انتمائها إلى المشترك الإنساني تحمل يعكس الهوية الأيديولوجية فالمفاهيم التي ينسجها العقل العربي رغم 
كأنما المنطق الكوني يمر عبر منخل الخصوصية لينتج فكرا عربيا ليس لأنه   ،في طياتها بصمة ثقافية فريدة

يحمل قضايا عربية فحسب بل لأنه يعاد تشكيله داخل معمعة الواقع الاجتماعي والثقافي العربي كالنهر 
 .الذي يحفر مجراه في تربة بيئته

 -رغم عالميتهما-"العقلانية" و"المنطق"  ــف ؛وهنا تتحول الآليات الذهنية إلى لغة وجودية
 ،2كالضوء الذي ينكسر بألوان الزجاج الذي يعبره  ،تكتسب نبرة محلية حين تلامس ثقافة المجتمع العربي

نع من وتص ،تعيد إنتاج الكوني عبر خصوصية السياق :وهكذا يصير الفكر العربي مرآة مزدوجة
 .إطارا يحول الأفكار إلى مشاريع حية تتنفس هموم الواقع -بمعناها الواسع-الأيديولوجيا 

يرتسم الفكر في الرؤية الإمامية كرحلة وجودية تخترق طبقات الوعي، حيث يندمج التأمل 
اصيل بوصفه نظرة ثاقبة تضيء زوايا الأفكار المظلمة، مع التدبر الذي يشبه غوص الغواص في بحر التف

فالأول يجسد لحظة التوقف الفني أمام المفاهيم لاستكشاف أعماقها،  ،باحثا عن لآلئ العواقب الخفية
بينما الثاني يتحول إلى مسار طويل يرصد خطى الأفكار من مهدها إلى ما بعد رحيلها، كأنما العقل هنا 

  عن مصير الفكرة.يلعب دور المخرج السينمائي الذي يصنع من اللقطة الفردية فيلماً كاملاً 
أما الفكر ككيان شمولي فيصعد عند الإمام إلى مرتبة الهندسة الروحية التي تبني عوالم المعنّ عبر 
دمج الهدوء التأملي مع العاصفة التدبرية، فهو ليس مجرد تفاعل سطحي مع الأفكار، بل معادلة وجودية 

عن الذهب، ممسكا بمشرط التحليل ومصباح تطلب من العقل أن ينزل إلى أعماق المجردات كما المنقب 

                                                 
 ،27ص  ،1994، المعهد العالمي للفكر الاسلامي، هيرندن، 01طه جابر العلواني، الأزمة الفكرية المعاصرة، ط  -1
 .51محمد عابد الجابري، إشكاليات الفكر العربي المعاصر، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت، الطبعة الثانية، ص  -2



 مفاهيم ومصطلحات                                 :               التمهيديالفصل 

44 

 

البصيرة، وهكذا يولد الفكر ك كائن حي يرفض التسطيح، ويفرض على صاحبه أن يعايش المفاهيم لا 
 أن يلمسها لمسة عابرة، محولا عملية التفكير إلى طقس إبداعي يعيد تشكيل العلاقة بين الذات والعالم.

 المطلب الثاني: مفهوم الفكر العقدي:
فكّ رون في الحضارة الإسلامية "الف كر العمقمدي" بأنه: نسقٌ فكري متكامل، يُ 

ُ
عرّ ف العُلماء والم

موعةٍ من الركائز المترابطة التي تشمل المبادئم الأساسيةم، والقواعدم الشرعيةم، والأحكامم  يقوم على مجم
ية )القرآن والسنة(، والتي تُشكّ ل في العمقمديةم، إلى جانب الرُّؤى والمفاهيم المستمدّة من النصوص الإسلام

ويهدف هذا الفكر إلى ترسيخ العقيدة الصحيحة، وربطها  ،مجموعها رؤيةً شموليةً للوجود والحياة والمجتمع
بواقع الإنسان لتحقيق  سعادته في الدنيا والآخرة، من خلال تفسيٍر عميقٍ لعلاقة الخالق بالمخلوق، وغاية  

 .1الوجود
التاريخي كان عصر النبوة محطةً تأسيسيةً لهذا الفكر؛ حيث مثّل القرآنُ الكريُم  في السياقأما 

هاً  بينّ   لهذه العقيدة عبر الوحي، موجّ 
ُ
المصدرم الأوحدم للتشريع، وقام النبي صلى الله عليه وسلم بدور الم

عن أمور غيبيةٍ غير  فإذا طرحوا تساؤلاتٍ  ،أصحابه إلى التركيز على الجوانب العملية في حياة الإنسان
واستمر هذا  ،مُجدية، كان يعُلي شأنم الع لم النافع، ويصرفُ اهتماممهم نحو ما يعُزّ زُ إيمانهم ويُصلحُ دنياهم

النهجُ التربوي القائم على الواقعية والتركيز على الجوهر خلال العهد الراشدي، مما حافظ على نقاء 
 العقيدة ووضوح منهجها.
التأسيسية للإسلام محطةً للبحث في أعماق الوجود، حيث انشغل رواد الدعوة شكَّلت المرحلة 

النبوية بفك شفرات العلاقة الثلاثية بين الإله والخليقة والكون، إلى جانب محاولات استكناه ما وراء 
واتسمت تلك الحقبة بتجانس فكري ملحوظ في فهم النصوص الشرعية بفضل التزام  ،الحجاب الغيبي

الناشئ بوصية القرآن بالاقتصار على المحكمات، وتوجيهات الرسول الكريم التي حذرت من  المجتمع
 .2الخوض في ماهية الذات الإلهية

                                                 
 .05، ص 2014، 36، العدد 18عبد الرزاق دحمون، ملامح من الفكر العقدي الأشعري لعلماء الجزائر، مجلة المعيار، المجلد  -1
ات تجديد الفكر العقدي عند أهل  السُّنَّة  في  العمصْر  الحمد يث  الاستاذ محمد المبارك نموذجًا، مركز اثلقافث محمد على البحار، اتجاه -2

 .19، ص 2024امعربيث، تركيا / إسطنتول، 



 مفاهيم ومصطلحات                                 :               التمهيديالفصل 

45 

 

غير أن تحوُّل البُنّ الجيوسياسية مع اتساع رقعة الدولة الإسلامية، وامتزاج الثقافة العربية 
امي ظاهرة اعتناق الإسلام من قبل شعوب فمع تن ،بحضارات الفرس والروم، أفرز تحولاتٍ فكريةً جذرية

ذات تراث ديني وفلسفي متنوع، بدأت تطفو على السطح إشكالاتٌ عقديةٌ هجينة، نتجت عن 
فبرزت تساؤلات من نوعية: حقيقة  ،محاولات التوفيق بين العقيدة الإسلامية ورواسب المعتقدات السابقة

الجبر والاختيار في ضوء القضاء والقدر، ونقاشات حول  الشر الكوني وعلاقته بالإرادة الإلهية، وإشكالية
قدم العالم مقابل أزلية الخالق، إلى جانب جدليات حول التجسيد الإلهي وحُدود علم الله بالتفاصيل 

 الدقيقة، وإمكانية حلول المطلق في المحدود.
لهرمنيوطيقية أفرز التوسع الفكري في مرحلة تشكل المذاهب الكلامية عواصفم من التساؤلات ا

فلم تعد الآيات القرآنية  ،حيث تحولت النصوص الشرعية إلى ساحاتٍ لصراعات تأويلية عميقة
والأحاديث النبوية مجرد نصوص تتُلى بل تحوَّلت إلى ألغاز وجودية تُختبر فيها حدود الفهم البشري أمام 

ُ ﴿يء" في قوله تعالى وانبثقت إشكالياتٌ من قبيل: مدى اتساع دائرة "كل ش ،الخطاب الإلهي وَاللَّى
تناقضات اللامعقولة؟ أم أن الحكمة الإلهية رسمت للعلم حدوداً 1﴾بِكُلِ  شَيْءٍ عليم

ُ
، هل تشمل حتى الم

 تتوقف عندها العقول؟
وتفاقم الجدل مع محاولات تفكيك إشكالية "الكلام الإلهي" التي أثارتها آيةُ الأمان للمشركين، 

لامي إلى تيارين: أحدهما يرى في الكلام صفةً أزليةً تلازم الذات الإلهية، حيث انشطر الفكر الإس
والآخر يعتبره فعلًا زمنياً مرتبطاً بإرادة الخالق. لكن كلا الموقفين واجه مأزقاً وجودياً: فالقول بخلق الكلام 

م فتح الباب أمام يُحيل إلى تساؤلٍ عن ماهية "الكلام القديم" الذي لم يمزل، بينما إثبات أزلية الكلا
 إشكالية تجسيد المطلق في صوت القارئ وحروف المصحف!

تميزت المرحلة التأسيسية للإسلام بتركيز الصحابة على استيعاب الأسئلة الكبرى المرتبطة بطبيعة 
وقد  ،2العلاقة بين الله والإنسان والكون، بالإضافة إلى القضايا الغيبية الواردة في النصوص الشرعية

والآيات المتشابهة، نتيجة  العقديةخلال تلك الفترة ومحْدةٌ فكريةٌ ملحوظةٌ في تفسير النصوص  سادت

                                                 
 .282سورة البقرة، الآية:  -1
 .20محمد على البحار، المرجع السابق، ص  -2



 مفاهيم ومصطلحات                                 :               التمهيديالفصل 

46 

 

التزامهم الصارم بتعاليم القرآن الكريم التي تحذر من الخوض في المتشابهات، واتباعهم توجيهات النبي 
، مما حال دون بروز محمد صلى الله عليه وسلم التي تنهى عن التعمق في التفكير في ذات الله تعالى

 خلافاتٍ عقائديةٍ واسعةٍ.
مع اتساع رقعة الدولة الإسلامية بعد فتح بلاد فارس والروم، واختلاط الثقافات نتيجة انضمام 

 –فقد نقل الوافدون الجديد  ،أعداد كبيرة من غير العرب إلى الإسلام، ظهرت تحولاتٌ فكريةٌ عميقة
فمات  –ة بثقافاتهم الدينية والفلسفية السابق تساؤلاتٍ عقديةً لم تكن مطروحةً من قبل، كالجمدمل حول ص 

م العالم(، وحقيقة الذات الإلهية )مكانتها،  سبق، وق دم
ُ
الخالق )كوجود الشر في الكون، وقمدمر الإنسان الم

هذه الأسئلة شكَّلت بذرةم انقساماتٍ  و  ،ومدى علمها بالتفاصيل، وإمكانية تجليها في المخلوقات(
يةٍ لاحقةٍ نابعةٍ من مقارنة الأفكار الإسلامية بالتراث الديني والفلسفي السابق للشعوب المندمجة في كلام

 الحضارة الإسلامية.
شهدت الساحة الإسلامية تحولات فكرية عميقة نتجت عن الاصطفاف السياسي بين السلطة 

 :1ومعارضيها، فاتخذ الخلاف العقدي أبعادًا أيديولوجية تجلت في
  حيث وظف الأمويون مفهوم "الجبر" كأداة شرعنة لسلطتهم، بينما العدلي-اع الجبريالصر :

 روّج المعارضون لفكرة "العدل الإلهي" التي حظيت بدعم عباسي محدود زمنيًا.
 عبر تبني نظرية الإمامة كمرتكز لمقاومة المشروعين الأموي والعباسي.الفارسي-التمرد الشيعي : 

 ي خريطة عقدية متشعبة ضمت:أفرز هذا التنوع الفكر 
له تيارات فكرية المحور الس ني الشامل )الذي عُرف لاحقًا بأهل الس نة(، والذي ضم  في داخ .1

 :متنو عة ومختلفة
 .تيار النصويين )الأثريون(: رفضوا الفلسفة الكلامية، تمثل في ابن حنبل وابن خزيمة 
 مة كأبي حنيفة والشافعي، ثَ تطور عبر تيار الكلامي: جمع بين النص والمنطق، شارك فيه أئ

 مراحل مع الكلابي والأشعري وانتهاءً بالمدرسة النظامية.
 

                                                 
 .22محمد على البحار، المرجع السابق، ص  -1



 مفاهيم ومصطلحات                                 :               التمهيديالفصل 

47 

 

 التيارات الخارجية: .2
 تبنت العقلانية المفرطة رغم رفضها العام من أهل السنة.المعتزلة : 
 طوروا منظومة عقدية مستقلة.الشيعة : 
 1وتة: انشقت عن النسق السني بدرجات متفاالكلامية الفرق. 

اتسم الخطاب الكلامي السني بالهجومية تجاه الخصوم، حيث شنّ رواده كالمحاسبي والباقلاني 
 حملات نقدية ضد "بدع" الخوارج والمعتزلة، مع احتفاظهم بخصوصية منهجية تجمع بين النقل والعقل.

دءاً م ن تأسيس  البنية  يمتدُّ تطوُّرُ الفكر  العقديّ  في الإسلام  عبرم مراحلم تاريخيةٍ متعاقبةٍ، بو 
 ،القرآنية  والسُّنّ يَّة  في عصر  النبوة  والخلافة  الراشدة ، والتي ركزتْ على ترسيخ  التوحيد  وربط  العقيدة  بالعمل  

ومعم التوسع  الجغرافيّ  للدولة  الإسلامية  واصطدام ها بالثقافات  الأخرى واجهم العقلُ المسلمُ إشكالاتٍ 
القدر  وصفات  الله  وتأويل  النصوص  مما أدى إلى ظهور  مدارسم كلاميةٍ كالمعتزلة  والأشاعرة ، فلسفيةً حولم 

دخل  للأدلة  العقلية  
ُ
قيد  بالنصّ  وبينم منهج  المتكلمينم الم

ُ
وفي العصر   ،وسطم صراعٍ بينم منهج  السلف  الم

معم بينم منهج  السلف  في الاعتقاد  ومتطلبات  الحديث  حاولم روادُ التجديد  كالمبارك والندوي والغزالي الج
، مؤكدينم على قدرة   العصرنة ، عبرم تقديم  قراءةٍ عقديةٍ تتفاعلُ معم الأسئلة  المعاصرة  دونم إخلالٍ بالثوابت 

 الإسلام  على استيعاب  التحولات  الفكرية  بشرط  التمسك  بجوهر ه  التوحيديّ  وأخلاقيات ه .
 : تعريف العقيدة لغة واصطلاحا:المطلب الثالث

لا يُمكن اختزال قيمة الإيمان الجوهري في حياة الإنسان بمجرد كونه نعمة إلهية، بل هو القوة 
الخفية التي تعُيد صياغة وجود الفرد من جذوره؛ فكما تُحدّ د البوصلة مسار السفينة، تُشكّ ل العقيدة 

ارات الإنسان وتمطلُّعاته، بل وتنعكس بآثارها المصيرية على الراسخة منظومة القيم والأفكار التي تحكم خي
هذه الرؤية الكونية تكشف عن أبعادها الفلسفية والاجتماعية و  ،2مسار الأمم والحضارات عبر العصور

 التي تتفاعل كموجات متلاطمة تغُيرّ  شكل الشاطئ رغم خفاء حركتها الظاهرية.

                                                 
 .293ه، ص 1390، 01أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، فتح الباري بشرح البخاري، المكتبة السلفية، مصر، ج  -1
زينب بسيوني أبو اليزيد الجغب، العقيدة الإسلامية ودورها في تعزيز منظومة القيم الاجتماعية، مجلة كلية الدراسات الإسلامية، العدد  -2

 .3539، ص 35



 مفاهيم ومصطلحات                                 :               التمهيديالفصل 

48 

 

 . العقيدة في اللغة:1
ة" اشتقاقاً من الفعل "عقد" الذي يحمل معنّ الربط والإحكام، كعقد الحبل تأتي كلمة "عقيد

بإحكام. وعلى وزن "فعيلة"، تدل الكلمة على معنّ "ممعقود" كاسم مفعول، مما يجعلها نقيضاً لكلمة 
"الحل". ويتسع مدلولها ليشمل معاني متعددة؛ كالوصل بين الأشياء، والجمع بين أطرافها، والتوثيق 

فالعقد هنا يرتبط بفعل النـَّفْث ، 1﴾وَمِن شَرِ  الن ىفىاثَاتِ في الْعُقَدِ ﴿ط المحكم، كما في قوله تعالى: بالرب
 )النفخ( في العُقمد السحرية، مما يعكس دلالة الربط الخفي الذي يعُقد به السحر.

مل كل أكد علماء الاشتقاق أن الأصل اللغوي للعقد هو نقيض الحل، ثَ تطور استخدامه ليش
ففي التشريع الإسلامي، استُعملت الكلمة للدلالة على الالتزامات الملزمة،   ،ارتباطٍ مادي أو معنوي

أي الوفاء بالعهود والمواثيق. كما اتسع مفهومها ، 2﴾يَا أيَ  هَا الىذِينَ آمَنُوا أَوْفُوا بِالْعُقُودِ ﴿كقوله تعالى: 
اَتُوهُمْ نَصِيبَ هُمْ ۚ إِنى ٱللَّىَ كَانَ عَلَىَٰ  ﴿ليشمل التوكيد القلبي، كما في قوله تعالى:  وَٱلىذِينَ عَقَدَتْ أَيْمََٰنُكُمْ فَ  

يث يرتبط العقد باليمين المؤكدة. ثَ غلب استعمالها في مجال الاعتقاد الجازم ح، 3﴾كُلِ  شَىْءٍٍۢ شَهِيدًا
يكون حكماً ثابتاً في الذي يستقر في القلب رسوخ العقدة المحكمة، فلا يخالطه شك أو تردد، ل

 الأعماق.
 . العقيدة اصطلاحا:2

تعُرّف العقيدة شرعًا بأنها الجانب الاعتقادي المجرّد من الممارسات العملية في الدين، فهي تشمل 
الحقائق اليقينية التي يستقر عليها القلب دون أدنى شك، كالإيمان بوجود الله تعالى ووحدانيته، والتصديق 

وتهدف  ،4لآخر، وغيرها من الثوابت المعرفية التي تقُابل الفرعيات العملية كالصلاة والصومبالرسل واليوم ا
العقيدة إلى ترسيخ منظومة إيمانية داخلية تتحول إلى سمة راسخة في النفس، تدفع صاحبها إلى التسليم 

 التام بها كحقائق مطلقة.

                                                 
 .4لآية: سورة الفلق، ا -1
 .1سورة المائدة، الآية:  -2
 .33سورة النساء، الآية:  -3
 .155، ص 2003، 2الجرجاني، التعريفات، تح: محمد باسل عيون السود، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان ط  -4



 مفاهيم ومصطلحات                                 :               التمهيديالفصل 

49 

 

بل بالعقل السليم، أو تثبت بالنصوص تنبني العقيدة على مجموعة من المبادئ الأساسية التي تقُ
وعندما تستقر هذه المبادئ في القلب تولّد حالة من اليقين  ،الشرعية أو تُدرك بالفطرة الإنسانية

وهذا الجانب التأسيسي )التوحيد( يعُتبر منبع التكاليف ، الاضطراري والتي تُشكّل نواة الإيمان المتجذر
 .1دون إطار اعتقادي سليمالشرعية كلها، إذ لا قيمة للعبادات 

تتفاوت مراتب الإيمان بدءاً من أدنى درجاتها، وهو التصديق القلبي المصحوب بالإقرار اللساني، 
وصولًا إلى أعلاها، حيث يصبح الاعتقاد قوة مهيمنة على المشاعر والأفكار وتتحرك الجوارح تبعًا لها في  

كلها منسجمة مع الإيمان، كحركة تلقائية نابعة من كل السلوكيات وهذا المستوى الرفيع يجعل الأفعال  
 أعماق الروح، وقسّم العلماء الأحكام الشرعية إلى نوعين رئيسيين:

 وهي القضايا التي تبُنّ على الجزم الذهني دون ارتباط مباشر بالأفعال، الأحكام الاعتقادية :
ا لدراستها والدفاع عنها وقد أسس علماء الكلام علمًا خاصً  ،مثل الإيمان بصفات الله تعالى

 ."سُمي "علم العقائد
 وتشمل الفرائض والممارسات السلوكية كالصلاة والزكاة، وهي مجال اهتمام الأحكام العملية :

 .علم الفقه
 وبهذا يطُلق مصطلح "عقيدة" مجازاً على العلم الذي يهتم بدراسة هذه الثوابت النظرية وتدوينها.

 :الاباضيةدة عند المطلب الرابع: مفهوم العقي
الاعتقاد الجازم، والإقرار اللساني، والالتزام  ؛يعُرّ ف الإباضية الإيمانم بأنه بناءٌ ثلاثي الأركان

العملي، فلا يكتمل إلا باجتماعها فـالاعتقاد يمثّل الجوهرم الروحي للإيمان ويستلزم اليقينم بوجود الله 
 ،لا تقُاس" كلما تعمقت الأدلةُ العقليةُ والنقليةُ في النفسووحدانيته دون أدنى تردد، وهو عندهم "زيادةٌ 

 ،أما القول فيتجسد في صون الحرمات )كحرمة الدماء والأعراض( وترجمة المبادئ إلى خطاب أخلاقي
بينما يبرز العمل كساحة الاختبار الحقيقي للإيمان، حيث تقُاس صحتُه بمدى انعكاسه في الطاعات 

 كرات، مما يجعله قابلاً للزيادة بالنوافل أو النقصان بالتقصير.اليومية، واجتناب المن

                                                 
 .584، ص 1، ج 1998، 2ابن خلدون، ديوان المبتدأ والخبر في تاريخ العرب، تح: خليل شحادة، دار الفكر، بيروت، ط  -1



 مفاهيم ومصطلحات                                 :               التمهيديالفصل 

50 

 

ينفرد الفكر الإباضي برؤيةٍ ديناميكيةٍ للإيمان، فـالجانب العملي منه )كالصلاة والزكاة( ليس مجرد 
فكل عمل صالح يُضفي طابعاً تجديدياً  ،تطبيق آلي، بل هو محركٌ لتطوير الذات ووسيلةٌ لارتقاء الروح

هذه الرؤية تخلق توازنًا بين الثبات الاعتقادي )الذي و  ،يمان، بينما المعاصي تُضعف من حيويتهعلى الإ
 لا يتزعزع( والمرونة السلوكية )القابلة للتطور(، مما يجعل الإيمان سيرورةً حياتيةً مستمرة.

 :1تُشكّ ل العقيدةُ في الإسلام نظامًا معرفيًا شموليًا، يقوم على ثلاثة مرتكزات
 استقرارُ الحقائق الغيبية )كالإلهيات والنبوات والغيبيات( في الأعماق  يمان الوجدانيالإ :

 .كمسلَّماتٍ يقينية
 تحويلُ اليقين القلبي إلى التزام عملي بكل تفاصيل الشريعة، من الفرائض الانضباط السلوكي :

 .الكبرى إلى الآداب اليومية
 تحت مظلة "التعبد الخالص"، لتحقيق الاستسلام  : توحيدُ جميع مناشط الحياةالغاية الوجودية

 الكامل لإرادة الله.
تتبنّ العقيدة الإباضية رؤية ثلاثية الأبعاد للإيمان، تجمع بين الاعتقاد القلبي والنطق اللساني 

م القطب اطفيش الإيمان إلى أصلٍ قلبي 2والعمل الجسدي كأجزاء لا تتجزأ من ماهيته ، بينما يقُسّ 
وشرطين تكامليين )الإقرار اللفظي والعمل( يربط الأول بإجراء الأحكام الدنيوية والثاني )التصديق( 

وفي حين يربط اطفيش الإيمان بـ "النور الإلهي" الديناميكي الذي يتأثر بالتفكر  ،3بالنجاة الأخروية
تؤُكّ د الرؤية  —قصانما يجعله إيمانًا متقلبًا بين الزيادة والن—والأعمال الصالحة أو الغفلة والمنكرات 

هكذا يتشكل الاختلاف  ،4الإباضية على وحدة ثابتة بين مكونات الإيمان دون التركيز على تدرجها
 .5الجوهري: إيمان تفاعلي مرهون بالسلوك عند اطفيش، مقابل إيمان كلي متكامل عند الإباضية

                                                 
 .720 ص، 2011، وزارة الأوقاف والشوون الديضية، عمان، 2مجموعة باحثين معجم مصطلحات الاباضية، ج  -1
 .67، ص 01مجموعة باحثين، المرجع السابق، ج  -2
 .23، ص 1896، المطبعة العربية، غرداية، 2، ط 01اطفيش محمد، شامل الأصل والفرع، تح: ابراهيم طالي، ج  -3
 .24 - 23المصدر السابق، ص  -4
 نفس الموضع. -5



 مفاهيم ومصطلحات                                 :               التمهيديالفصل 

51 

 

محورية في الرؤية الإباضية  يمثل التلازم الوثيق بين الاعتقاد الداخلي والممارسة العملية سمة
للعقيدة، إذ ترفض هذه المدرسة الفصل بين الإيمان كحقيقة روحية والسلوك كتجسيد ملموس، فبينما 
يصنف بعض علمائها الأعمال الصالحة شرطاً لقوام الإيمان )لا مجرد كماله(، يبرز آخرون دورها كجسر 

والأخروية، هذا التفاعل الديناميكي يجعل من العبادات يربط بين التصديق القلبي وثماره في الحياة الدنيا 
والمعاملات مرآة تعكس عمق اليقين وتحول المسلمات الغيبية إلى برنامج حيوي يعيد تشكيل الواقع، ولا 
يقتصر الأمر على الإلزام الشرعي بل يغوص في أعماق النفس عبر استثارة الجانب الوجداني كقوة دافعة 

 .1إلى طاقة روحية تستشرف الآخرةتحول الفعل العابر 
إذا كان التحليل اللغوي لكلمة "العقيدة" يكشف عن جذرها الحسي المتمثل في الإحكام 
والإبرام فإن الانزياح الاصطلاحي يضفي عليها بعدًا وجوديًا يربط الفكر بالحياة. ففي المدرسة الإباضية، 

بين التصورات العقدية )قلبًا( والتعبير عنها تتحول العقيدة من فكرة مجردة إلى نسق متكامل يدمج 
)لسانًا( وتفعيلها في الواقع )جوارحًا(، وهذا التكامل ينتج إيمانًا حيًا قابلًا للتصاعد أو التضاؤل تبعًا 
لدرجة الالتزام العملي، مستندًا إلى رؤية تعتبر العمل الصالح امتدادًا طبيعيًا للاعتقاد، لا مجرد شاهد 

ا السياق يطرح العلامة اطفيش رؤية تصور الإيمان "نوراً إلهيًا" يمنح السلوك الإنساني بعدًا عليه، وفي هذ
تعبديًا، محولًا التفاصيل اليومية إلى استعداد للقاء الآخرة، وهو ما يؤكد تفوق النموذج الإباضي في الجمع 

 بين الفكر المجرد، والواقع المعاش، والغاية الوجودية.
 
 
 
 
 
 
 

                                                 
 .24ص  المرجع السابق،اطفيش محمد، شامل الأصل والفرع،  -1



 مفاهيم ومصطلحات                                 :               التمهيديالفصل 

52 

 

 فصل:خاتمة ال
بعد التطرق إلى مجموعة من المفاهيم النظرية الهامة والمصطلحات الأساسية التي تساعد في فهم 
البحث العلمي بشكل أفضل يمكننا استنتاج أن التحليل العميق لهذه المصطلحات يساهم في تجلي 

وأهم المحطات ونشأتها  الاباضيةالحدود المعرفية لموضوع دراستنا، ومن خلال ما سبق استعرضنا تطور 
 التاريخية التي مرت بها مما أظهر أهمية هذه الحقبة التاريخية في تشكيل الهوية الثقافية والسياسية للإباضية.

برؤية دينية تحاول أن تقدم حلًا للتحديات التي واجهت المسلمين في ذلك  الاباضيةوتميزت 
 الاباضيةض الاستبداد والظلم، وتبنت الوقت من خلال تأكيد على المساواة والعدالة الاجتماعية ورف

فكرة الإمامة كنظام ديني وسياسي يمكن أن يوفر القيادة الشرعية والعدلية للمسلمين، ومن خلال دراسة 
نلاحظ أن هذا المذهب تمكن من إثبات تأثيره العميق على الهوية الثقافية والدينية  الاباضيةمسار 

 ات نموذجية اعتمدت على العدالة والتعاون والتسامح.للمناطق التي تواجدت فيها وبناء مجتمع
 
 
 
 
 



 

 

 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 : الأولالفصل 
 الإلهيات



 الإلهيات                                                           :     الأولالفصل 

53 

 

 تمهيد: 
إن العقيدة الإسلامية تمثل الدين القيم والفطرة التي فطر الله الناس عليها وتجمع بين السمو 

لآفاق، والجلال والتوافق مع العقل وتحث أولي الألباب على التفكر وتلفت الأنظار إلى آيات الأنفس وا
وهذه العقيدة تعبر بوضوح عن النبوة الخاتمة والرسالة التي بعث الله عز وجل بها سيدنا محمداً رحمة 
للعالمين، وفي عالمنا اليوم حيث تصارعت القوى والمذاهب ووصلت إلى درجة التشبع المادي الرخيص 

فع عواطف الإنسان وغرائزه إلى تبرز الحاجة إلى عقيدة تدعم العلم وتمنح السعادة للنفس الإنسانية وتر 
آفاق الملأ الأعلى، ولا يمكن أن تكون هذه العقيدة إلا عقيدة الإسلام التي ختم الله بها الرسالات، وأتم 

 بها النعمة ورضيها ديناً إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها.
الفهم للقرآن  وفي نور هذه العقيدة تأتي هذه الدراسات في الإلهيات الإسلامية متوخية صفاء

الكريم والسنة النبوية المطهرة في إطار من يقظة الفكر ووعي البصيرة وإخلاص النية، وقد جاءت هذا 
 الفصل في بحثين رئيسيين، نسعى لتقديم فهم شامل وعميق للإلهيات في العقيدة الإسلامية.

 وجود الله وأدلته؛المبحث الأول : 
 التوحيد وأقسامه؛المبحث الثاني : 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 الإلهيات                                                           :     الأولالفصل 

54 

 

 المبحث الأول: وجود الله وأدلته:
يختلف الاعتقاد في وجود الله من ديانة إلى أخرى ومن مفهوم إلى آخر ولكنه يشكل الأساس 
للديانات التوحيدية، وتوحيد الله هو المفهوم الذي يشدد على أن الله واحد ولا يوجد شريك له، وهذا 

" وتوحيد الله هو مفهوم يلهم العبادة د الله عز وجلتوحيالمفهوم يظهر بوضوح في الإسلام في مبدأ "
 والتفكير الديني والسلوك الأخلاقي في حياة الأفراد والمجتمعات الدينية.

 المطلب الأول: وجود الله:
منهجه في تناول إثبات الخالق عبر تركيزه على "بداهة الاستدلال بالحدث على الوارجلاني يبرز 

العقل بوجود مُحد ثٍ لكل حادثٍ هو أمرٌ فطريٌ لا يحتاج إلى تعقيداتٍ المحدث"، حيث يرى أن إقرار 
لم يمكُن مع الأشاعرة الذين يتشاركون مع  —في نظره  —جدلية، مُشيراً إلى أن الخلاف الحقيقي 

دة )المعتزلة(،  الإباضية في هذا الأصل، بل مع تياراتٍ فلسفيةٍ خارج الإطار الإسلامي كالدهرية والموحّ 
 .1ن أنكروا صلمةم الحدوث بالخالق أو شكَّكوا في طبيعتهالذي

يظُهر أن جهد الإباضية في تقرير مسائل  —حسب تحليل الوارجلاني  —وهذا التوجُّه 
التوحيد لم ينبثق من صراعات مذهبية داخلية بين الفرق الإسلامية، بل كان دفاعًا استباقيًا عن المبادئ 

لسفي التي اجتاحت العصر، مما يُبرز طابعهم الحواري مع الخارج العقدية أمام موجات التشكيك الف
 —عبر هذا النهج  —الفكري أكثر من انشغالهم بالخلافات الداخلية. ويؤُكّ د الوارجلاني أن الإباضية 
فرط.

ُ
 حافظوا على جوهر العقيدة دون الانزلاق إلى متاهات السجال الكلامي الم

 أولا. معرفة الله: 
أنه موجود وأن اسمه الله، وأنا لا يشبه شيئا، ولا يشبهه شيء في  -سبحانه وتعالى-د معرفة المعبو 

 فعل ولا صفة ولا قول، وأنه أهل التقوى وأهل المغفرة، نعرفه وصفاته بأفعاله لكن صفاته ليست غيره.
  . دليل الفطرة:1

ففطرة » أودعها الله فيه، أقرب الطرق التي توصل الإنسان إلى معرفة الله تعالى فطرته السليمة التي
، فما هو إلا أن ينظر  الله في القلب كافية وحدها ليدرك الإنسان من غير أن يذكره عالم أو والد أو مُرمبّ 

                                                 
 .44 ، ص2006، وزارة التراث والثقافة، عمان، 01أبو يعقوب الوارجلاني، الدليل والبرهان، تح: سالم بن حمد الحارثي، ج -1



 الإلهيات                                                           :     الأولالفصل 

55 

 

إلى الأرض وما فيهـا ومـا عليهـا، وينظر إلى السماء والشمس والقمر، فإذا هو يمـتـمفمكَّرُ ويتساءل: من 
ولا يتناهى؟ من الذي يسيره ويدبره؟ أي مخلوق يستطيع أن يقول: خلق هذا الكون العظيم الذي لا يحد 

 .1«أنا أو فلان؟
  . آيات الْفاق والأنفس:2

حجة الله على عباده بسيطة وكافية لترسيخ الإيمان، وهي تقطع عذر كل إنسان، لأنها متوفرة 
رغم  -النوع من الأدلة أمام ناظريه أنى توجّه وميسورة الفهم مهما تدنى مستواه المعرفي، ويكفي هذا 

المتفكر المتدبر، فأنت حين تمشي على الأرض أنظر إليها تدلك على  لترسيخ الإيمان في قلب -بساطته 
الله، وارفع رأسك إلى السماء تدلّك على الله، فالله تعالى يقيم الحجة بهذه الأشياء البسيطة التي يستوي 

 .2«فيها العالم والجاهل
هذا الكون البديع، قال الشيخ بيوض عن تجلـي بــراهين الإيمان في اختلاف آيات الله مبثوثة في 

فسبحان الله، أين تكونت تلك الألوان وما سبب هذا »ألوان الناس والثمرات والدواب والأنعام...: 
الاختلاف بينها؟ ونحن لا نقول هذا تسدية للفراغ، أو تضييعا للوقت كلًا، فكل كلمةٍ نقولها إلا ويزداد 

 .3«بها الإنسان تعظيما الله وحبا له، واعترافا بسلطانه وقدرته، وبهذا يرسخ الإيمان في القلب
أكبر دليل على وجود الله هو هذا الكون البديع علويه وسفليه، فالإنسان يعجز أن يفهمه وأن 

أَمْ خُلِقُوا لنشور، ، فالله هو الخالق وإليه ا4يفسره، بل يعجز أن يفهم نفسه مجردًا عن الإيمان بوجود الله
 .5مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ الْخاَلِقُونَ أَمْ خَلَقُوا السىمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ ۚ بَل لاى يوُقِنُونَ 

من خلال ما سبق يمكن استخلاص أن الإباضية يرون أن معرفة الله تتأسس على دليل الفطرة 
عالى بفضل الفطرة السليمة التي أودعها الله في قلب الذي يجعل الإنسان مدركًا لوجود الله سبحانه وت

                                                 
 .234، المرجع السابق، ص 17ج  سورة الشورى، إبراهيم بيوض، في رحاب القرآن  -1
 .156، ص 14المرجع نفسه، سورة يس، ج  -2
 .495/ 13م ن، سورة فاطر،  -3
 .53، ص 1974وحيد الدين خان، الإسلام يتحدى: مدخل علمي إلى الإيمان، مكتبة الرسالة، بيروت،  -4
 .36-35سورة الطور، الآية:  -5



 الإلهيات                                                           :     الأولالفصل 

56 

 

الإنسان، بالإضافة إلى ذلك يُستخدم أيضًا دليل الآفاق والأنفس كوسيلة لترسيخ الإيمان، حيث يتأمل 
 الإنسان في مخلوقات الله وآياته المبثوثة في الكون، مما يعزز الإيمان ويزيد من معرفة الله.

إن معرفة الله عند الإباضية تعتبر فطرية في الأساس، حيث إن وبناءً على ذلك يمكن القول 
الفطرة السليمة هي أقرب الطرق للوصول إلى معرفة الله، ولكن أيضًا هذه المعرفة تتعزز وتترسخ بالتأمل 
في الكون والتفكر في الآيات الكونية والنفسية، مما يجعل هذه المعرفة قابلة للتعمق والتوسع من خلال 

 البراهين التي تظهر في العالم الخارجي.الأدلة و 
 ثانيا. أدلة إثبات الله ووجوده: 

تعُد قضية إثبات وجود الله تعالى محوراً رئيسياا في الفكر العقدي الإباضي، وقد تناولها الأستاذ 
بالتحليل والتفصيل، معتمدًا على المصادر الإباضية وردود علمائها على التيارات  1فرحات الجعبيري

نكرة لوجود الخالق، وفيما يلي عرضٌ مُنظَّم لأبرز الأدلة والمناقشات التي قدمهاال
ُ
 :2فلسفية الم

 أولًا: الأدلة العقلية على إثبات وجود الله:
تنطلق هذه الأدلة من مُسملَّمات عقلية بحتة، خاصةً مع مُنكري الخالق والوحي، وتتمحور حول 

 ثلاثة محاور:
العالم مُكوَّن من أجسام وأعراض )صفات زائلة(، وارتباطهما  لخالق: . حدوث العالم واستلزامه1

 يقتضي الحدوث.
 أدلة الحدوث:

 .السماوية الأجرام حركة ✓
 (.العالم من كجزء) الإنسان تطوُّر ✓

إذا كان العالم حادثًا، فلابد من مُحد ثٍ له، وهو واحدٌ لا شبيهم له )إذ لو أشبه المخلوقات 
 مُحد ث، فيتسلسل الأمر(.لاحتاج بدوره إلى 

                                                 
أكاديمي تونسي وأستاذ جامعي مختص في الفكر والعقيدة الإباضية أصيل جزيرة  م(:1945فرحات بن علي الجعبيري )ولد سنة  -1

تولّى التدريس بالجامعة التونسية ونشر العديد من الأبحاث حول الإباضية في شمال إفريقيا من أبرزها: البعد الحضاري للعقيدة عند  ،جربة
 الإباضية، ونظام العزابة عند الإباضية الوهبية في جربة.

 .194-193 ، ص1987، مكتبة الاستقامة، مصر، 02رحات الجعّبيري، البعد الحضاري للعقيدة عند الاباضية، ج ف -2



 الإلهيات                                                           :     الأولالفصل 

57 

 

إذا كانت النجوم )جمادات( لا تؤُثّ ر في الأرض،  . استحالة تأثير الأجرام العلوية في الإنسان:2
فالإنسان )كائن حي وواعٍ( أولى بأن يكون مُستقلاا بالتأثير، مما يثُبت وجود مُنظّ مٍ حكيمٍ وراء هذا 

 النظام.
نك ر يُمارس "الحقيقة" في إنكاره، وهو  إنكار الحقيقة . تناقض السفسطائييَّ:3

ُ
يعُدُّ إقراراً بها، لأن الم

 تناقضٌ ذاتي.
ترُكّ ز المصادر الإباضية على أن معرفة الله هي أول : ثانيًا: رؤية المصادر الإباضية لقضية الإلهيات

 :1واجب على المكلَّف، وتتجلَّى في
 ما لا يَسَعُ جهله: .1
 سًا لا يغُفمل عنه، فمن جهل الشرك لم يعرف التوحيد.تعُد معرفة التوحيد والشرك أسا 
 :ندين بأن حجة الله على عباده الكتب والرسل... ومعرفة الله لا  قول صاحب كتاب الديانات"

 تنُال بالتفكر، بل بالاكتساب والتعليم بعد التنبيه والإخبار".
 التمييز بيَّ أنواع الصفات الإلهية )كما عند الجناوني(: .2
 لألوهية، الربوبية، الوحدانية.: االواجب 
 الخلق، الإفناء، الإعادة.الجائز : 
 الشريك، الصاحبة، الولد.المستحيل : 

 تجمع بين الأدلة العقلية والشرعية في إثبات وجود الله:ثالثاً: منهجية المعرفة عند الإباضية: 
 حد ث، كالاستدلال بالبناء علأدلة عقلية

ُ
حدمثات على الم

ُ
 ى الباني.: الاستدلال بالم

 التأمل في خلق السماوات والأرض، والاسترشاد بالوحي.أدلة شرعية : 
 وجود الله  : تنُال المعرفة بالاكتساب لا بالضرورة العقلية، كما أكد الوارجلاني:دور التعليم"

 بديهي، فالعقلاء يتفقون على أن لكل محدثٍ مُحد ثًا".
ضية على تفنيد الشبهات الخارجية )كالفلسفات ركز الإبارابعًا: الرد على التحديات الفلسفية: 

 الإلحادية( أكثر من الخلافات الداخلية بين الفرق الإسلامية، وذلك عبر:
                                                 

 .195 ، صالمرجع السابقفرحات الجعّبيري، البعد الحضاري للعقيدة عند الاباضية،  -1



 الإلهيات                                                           :     الأولالفصل 

58 

 

 .إثبات أن العقل نفسه يقُر بضرورة وجود خالق غير مُشابمه للمخلوقات 
 1التأكيد على أن إنكار الحقائق الكونية يفُضي إلى التناقض. 

ية عقدية متماسكة للإباضية في إثبات وجود الله، وتجمع بين البعد تمثل الفقرات السابقة رؤ 
الفطري والعقلي والكوني، حيث تنطلق من بداهة الإدراك الفطري لوجود الخالق كحقيقة غريزية في 
النفس البشرية، معززة بالتأمل في آيات الآفاق والأنفس التي تشكل براهين حسية على وحدانية الصانع، 

عقلية صارمة كدليل الحدوث )استحالة قيام الحوادث بغير محدث( واستحالة تأثير  مع إقامة حجج
الجمادات في تدبير الكون، ورد منهجي على الشبهات الفلسفية الخارجية )كالدهرية( عبر إثبات 
تناقضها الذاتي، في إطار رؤية ترفض التعقيد الكلامي المفرط، وتؤصل لمعرفة الله كواجب أول يجمع بين 

لضرورة الفطرية واكتساب البصيرة عبر التعليم الوحياني، مع حفاظها على التمييز بين صفات الذات ا
الإلهية )الوجوب والجواز والاستحالة( كإطار ضابط للمنهج العقدي، مما يبرز سمة التوازن الإباضي بين 

 العقل والنقل في بناء اليقين.
  ووحدانيته:المطلب الثاني: أدلة الشيخ بيوض في وجود الله

الله سبحانه وتعالى شرع للإنسانية دينًا ليوحدوه في العبادة ولا يشركوا به شيئًا، واهتم القرآن 
الكريم بتوحيد الألوهية بشكل أكبر من مسألة وجود الله لأن الهدف من التشريع هو تحقيق الوحدانية، 

الفطرة والعقل والوجدان ورأى أن واتبع الشيخ بيوض منهج القرآن في إثبات وجود الله حيث يخاطب 
منهج علماء الكلام كان رد فعل ظرفي اضطر إليه علماء الإسلام للرد على الملاحدة وفلاسفة اليونان، 
والطريق إلى معرفة الله والإيمان به ليس عبر الشك والجدال بل من خلال التأمل في الكون وآياته كما 

 أرشد الله في كتابه.
 : 2أولا. دليل الفطرة

دي الإنسان إلى معرفة الله تعالى هي الفطرة السليمة التي جمبله الله  إنّ أعمق السُّبل التي تهم
عليها، فهي ذلك النور الذي يرُشد العقل إلى التأمل في آيات الخلق، ويدفع القلب إلى الإحساس 

                                                 
 .196 ، صالمرجع السابقفرحات الجعّبيري، البعد الحضاري للعقيدة عند الاباضية،  -1
حموز عيسى الشيهاتي، الفكر العقدي عند الشيخ بيوض وآثاره في الإصلاح، تح: محمد قاسم، دار الخلدونية للنشر والتوزيع،  -2

 .209، ص 2011الجزائر، 



 الإلهيات                                                           :     الأولالفصل 

59 

 

سان وجود الخالق الفطرة وحدها كافية ليدرك الإنو "بعظمة الخالق دون الحاجة إلى تكلف أو تعقيد، 
دون الحاجة إلى توجيه من أحد، فبمجرد تأمله في الكون وما فيه من مظاهر عظيمة، يتساءل عن خالقه 

 .1"لا يمكن لأي مخلوق أن يدّعي ذلك ومدبره، إذ
  ثانيا. آيات الْفاق والأنفس:

لإنسان إن حجة الله على عباده واضحة وجلية وتتجلى في آيات الكون ونواميسه فلا يحتاج ا
إلى معرفة عميقة لإدراكها، إذ تكفي نظرة متأملة في مظاهر الخلق لترسيخ اليقين في قلب من يتدبر 

التأمل في الأرض والسماء يكفي للدلالة على وجود الله، فهذه الآيات الكونية تمثل حجة و "ويتفكر، 
 .2"واضحة للجميع سواء كانوا علماء أو عامة الناس

 وعظمته في كل مكان من هذا الكون الفسيح، حيث ينبض الوجود وتتجلى دلائل قدرة الله
بآيات تدل على وحدانيته وحكمته، ومن أروع صور هذه الآيات ذلك التنوع الهائل في خلق البشر 
واختلاف ألوانهم، وكذلك تباين الثمار في مذاقها وشكلها، وتعدد أصناف الدواب والأنعام التي سخّرها 

أشار الشيخ بيوض إلى هذه الظواهر بوصفها براهين ساطعة على الإيمان، إذ لا يمكن الله للإنسان، وقد 
إن التأمل في اختلاف الألوان يدعو إلى "، أن يدرك عظمة الخالق وإبداع صنعهلعاقل أن يتأملها دون 

ان تعظيم الله والتصديق بقدرته عز وجل، فالمسألة أعمق من مجرد  حديث عابر بل وسيلة لترسيخ الإيم
 .3"في القلب وزيادة محبة الله عز وجل

أكبر دليل على وجود الله هو هذا الكون البديع علويه وسفليه، فالإنسان يعجز أن يفهمه وأن 
أَمْ خُلِقُوا يفسره، بل يعجز أن يفهم نفسه مجردًا عن الإيمان بوجود الله، فالله هو الخالق وإليه النشور، 

 . 4الْخاَلِقُونَ أَمْ خَلَقُوا السىمَوَاتِ وَالَأرْضَ بَل لا يوُقِنُونَ  مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ 
 

                                                 
القرارة، المطبعة  -، نشر جمعية التراث 17سورة الشورى، تح: عيسى بن محمد الشيخ بالحاج، ج  إبراهيم بيوض، في رحاب القرآن  -1

 .234، ص 2008ربية غرداية، الع
 .156، المرجع السابق، ص 14سورة يس، ج  إبراهيم بيوض، في رحاب القرآن  -2
 .495، المرجع السابق، ص 13سورة فاطر، ج  إبراهيم بيوض، في رحاب القرآن  -3
 .36-35سورة الطور، الآية:  -4



 الإلهيات                                                           :     الأولالفصل 

60 

 

تمثل أدلة الشيخ بيوض في إثبات وجود الله ووحدانيته توجهًا تأمليًا يجمع بين الفطرة السليمة 
ل تنبيه والتأمل في آيات الكون والأنفس، مستلهمًا الرؤية القرآنية التي تركز على توحيد الألوهية من خلا

فهو يرى أن "دليل الفطرة" ينبع من إدراك  ،الإيمان الفطري في النفس، دون الحاجة إلى تعقيدات كلامية
بديهي بوجود الخالق، بينما تعزز "آيات الآفاق" هذا الإيمان عبر مظاهر التنوع والنظام الكوني، مؤكدًا 

أو الجدل، مع الحفاظ على جوهر التوحيد أن المعرفة تبدأ من التجربة الوجودية والتفكر، لا من الشك 
 .1والابتعاد عن التفصيلات اللفظية التي تشتت العقل

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                 
جود الله تعالى وربوبيته وإبطال ما يناقضه، مجلة كلية أصول الدين والدعوة خالد بن ناصر بن ربيعان، دلالة الفطرة السليمة على إثبات و  -1

 .1781 ، ص2023، 41، العدد 03بأسيوط، ج 

 منهج الشيخ بيوض في إثبات وجود الله

 الفطرة دليل

 والأنفس الْفاق آيات السليمة الفطرة

  الألوهية توحيد

 الحجة يةوكفا بساطة وآياته الكون في التأمل



 الإلهيات                                                           :     الأولالفصل 

61 

 

 المبحث الثاني: التوحيد وأقسامه:
إن علم التوحيد هو أعظم وأسمى علوم الدين بل هو أساسها المتين، وعليه يعتمد قبول الأعمال 

دية لله عز وجل وحده ويتحدث عن صفات الله جل جلاله، وصحتها لأنه يتناول موضوع إخلاص العبو 
فهو حق الله على العباد والغاية التي خلقوا من أجلها، وهذا العلم كان محور دعوة الأنبياء جميعهم فلم 

 يرسلوا إلا لتحقيق هذا الهدف السامي وهو المفتاح الأساسي لدعوتهم.
 المطلب الأول: التوحيد:

 ةالإباضيوالإيمان بتوحيد الله تعالى الإقرار بكلمة التوحيد فما هي رؤية  مما يترتب على الاعتقاد
 للموضوع؟

 . التوحيد لغة: 1
وهذا اللفظ مأخوذة من مادة "ومحمدم"، ويطُلمق "الواحد" على أصل الحساب مع وجود صيغتيم 

انٌ( انٌ/وُحْدم ان( والجمع )أمحْدم دم  .1التثنية )وماح 
يعكس و  ،نٍ متعددة تمتد بين الاستخدامات اللغوية والبعد العقائديإلى معايشير فهوم الموهذا 

أيضًا مبدأ التفرد المطلق الذي لا يقبل التجزئة أو المثيل، وهذا يبرز البعد الفلسفي واللاهوتي للكلمة، 
 حيث يرتبط مفهوم "الواحد" بفكرة الكمال والتنزه عن التعدد والنقص.

لمعنّ اللغوي والاصطلاحي، حيث يُشتق من لفظ "وحد" يتضح أن هذا التعريف يجمع بين او 
 .2بمعاني الانفراد والتفرد

فهو لا  ،يبرز هذا التعريف تكامل المعنّ اللغوي والاصطلاحي مما يضفي عليه دقة وشموليةو 
 .يقتصر على الدلالة المعجمية بل يوضح أبعاد الكلمة من حيث الاستخدام والسياق

 
 

                                                 
، 3م، مج 1988هـ / 1408ابن منظور، لسان العرب المحيط، إعداد وتصنيف يوسف خياط، دار لسان العرب، بيروت لبنان،  -1

 .888-887ص 
 .1016، ص 1973، مطابع دار المعارف، مصر، 2، ج 2م الوسيط، ط مجمع اللغة العربية، المعج -2



 الإلهيات                                                           :     الأولالفصل 

62 

 

 . التوحيد اصطلاحا: 2
حيث يؤكد أن الأساس الذي يحكم هذه  ،فق الشيخ علي معمر مع الإباضية في فهم التوحيديت

يرى أن الإيمان يقوم على تنزيه الله تعالى تنزيهًا ، وهو 2ليَْسَ كَمِثْلِهِ شَيْء  قول الله تعالى: هو  1المسألة

 .3مطلقًا، فلا يماثل شيئًا، ولا يماثله شيء من مخلوقاته

وهي مسألة جوهرية في الفكر العقدي  ،إثبات الصفات الإلهية دون تشبيه أن لىالشيخ يؤكد عف

عمومًا حيث يتفق كثير من المتكلمين على ضرورة تنزيه الله عن مشابهة المخلوقات، مع اختلاف المدارس 

 في كيفية فهم الصفات الإلهية بين التعطيل، والتفويض، والتأويل.

أويل في تفسير النصوص الشرعية من القرآن الكريم والسنة الإباضية انتهاج أسلوب التوعلى 

 ،النبوية التي قد توحي بالتشبيه بين الله تعالى ومخلوقاته، مع الحرص التام على تنزيهه عن أي صفة نقص

هـو التنزيه المطلق للباري  الاباضيةالأصل العام في العقيدة » وفي هذا السياق يوضح الشيخ ذلك بقوله:

 .4«جل وعلا

إن الإباضية يؤسسون عقيدتهم في التوحيد والتنزيه المطلق على الآيات القرآنية الواضحة 
حكمة

ُ
أي التي لا تحتمل أكثر من تفسير، والتي تؤكد أن الله تعالى منزهّ عن أي تشبيه أو تجسيم، ، 5والم

إلى الآيات  بمعنّ آخر لا يعتمدون على التأويل المبني على الاجتهاد فحسب، بل يستندون مباشرة

                                                 
 .25-24هـ، ص 1353مصر،  -أبو حفص عمرو بن جميع، مقدمة التوحيد وشروحها، تص وتع: إبراهيم اطفيش، القاهرة  -1
 .11سورة الشورى، الآية:  -2
، 1987القديم والحديث، المطبعة العربية غرداية، الجزائر، علي يحيى معمر، الإباضية بين الفرق الإسلامية عند كتاب المقالات في  -3

 .408ص 
 .57، ص 1987علي يحيى معمر، الإباضية دراسة مركزة في أصولهم وتاريخهم، مكتبة وهبة، القاهرة،  -4
 .60، ص 2008، مكتبة الضامري للنشر والتوزيع، عمان، 03علي يحيى معمر، الإباضية في موكب التاريخ، ط  -5



 الإلهيات                                                           :     الأولالفصل 

63 

 

ليَْسَ كَمِثْلِهِ مثل قوله تعالى: وقوله تعالى: القرآنية التي تدل بوضوح على أن الله ليس كمثله شيء 
 وأنه مستغنٍ عن صفات النقص أو المحدودية التي تخص المخلوقات.، 1شَيْء  

انسجامًا  وهذا النهج يعكس تمسكهم بمبدأ التنزيه المطلق، وهو رفض أي تشبيه بين الله وخلقه،
 مع النصوص القرآنية المحكمة التي يرونها دليلًا قاطعًا على صحة اعتقادهم.

إثبات الصفات الإلهية دون تشبيهها بصفات المخلوقات وتنزيه الله تعالى دون إنكار أي بمعنّ 
أي وجوب الإيمان بصفات الله كما وردت في النصوص الشرعية، دون تشبيهها ، 2أو تعطيل لصفاته

 ت المخلوقات أو نفيها تمامًا مما يحقق التوازن بين الإثبات والتنزيه.بصفا
النصوص الشرعية التي قد يبدو ظاهرها يشير إلى التشبيه تندرج ضمن المتشابه الذي يحتمل 
أكثر من معنّ، ولذلك ينبغي تأويلها بما ينسجم مع سياقها، مع التأكيد على تنزيه الله تعالى عن أي 

السياق يوضح الشيخ معمر أن هذه النصوص تفُسَّر وفق مدلولها الصحيح، مثل تأويل  تشبيه، وفي هذا
 .3الاستواء بالاستيلاء، واليد بالقدرة، وغيرها من المعاني التي تتوافق مع التنزيه وسياق النص

في تحديده لمنهج الإباضية في التأويل حيث أوضح  4ومن الجدير ذكره ما أورده الأستاذ الجعبيري
م يجمعون النصوص التي تتضمن نفس الكلمة ويقارنون بينها، ثَ يدرسون معانيها في ضوء الاستخدام أنه

اللغوي، ليختاروا التأويل الذي ينسجم مع السياق العام، وبذلك لا يمكن الاكتفاء بظاهر هذه الآيات 
وهو ما يعد دليلًا من  لأنه قد يؤدي إلى التناقض، في حين أن القرآن الكريم متكامل يفسر بعضه بعضًا،

 .5دلائل إعجازه
وتوحيد الله تعالى عند الاباضية التزموا منهجًا متوازنًا يجمع بين إثبات الصفات الإلهية كما 

"يثبتون لـه الأسماء  وردت في النصوص الشرعية، وتنزيهه عن أي تشبيه أو تجسيم،  يقول الشيخ معمر:

                                                 
 .11ورة الشورى، الآية: س -1
 .263-258، مكتبة الاستقامة، مصر، د ت، ص 1فرحات الجعبيري، البعد الحضاري للعقيدة عند الإباضية، ج  -2
 .60علي يحيى معمر، الإباضية في موكب التاريخ، المرجع السابق، ص  -3
الآداب بالعاصمة تونس مهتم بالفكر الإباضي له  فرحات الجعبيري: باحث تونسي إباضي معاصر على قيد الحياة(، أستاذ بكلية -4

 عدة مؤلفات أهمها: البعد الحضاري للعقيدة عند الإباضية.
 .277فرحات الجعبيري، المرجع السابق، ص  -5



 الإلهيات                                                           :     الأولالفصل 

64 

 

وهذا ما يؤكد أنهم لا ينفون صفات الله، بل يقرّون بها وفق ، 1"الحسنّ والصفات العليا كما أثبتها لنفسه
 ما يليق بجلاله، دون أن يقعوا في التشبيه أو التعطيل، مما يميز مذهبهم بالاعتدال في العقيدة.

يتبين أن تصور الإباضية للتوحيد يتقاطع بشكل كبير مع منهج المعتزلة في تنزيه الله تعالى عن 
وهذا التقاطع بينهم في مفهوم التوحيد يعكس حرصهما على ، 2ده بالكمال المطلقصفات الحوادث وإفرا

تنزيه الله تعالى عن أي نقص أو مشابهة للمخلوقات، ومع ذلك فإن لكل مدرسة منهجها الخاص في 
 التأويل والاستدلال مما يجعل من الضروري النظر في التفاصيل الدقيقة لكل منهج لفهم الفروق بينهما.

التوحيد في التفسير الدقيق للنصوص الشرعية، حيث يتم التعامل مع الآيات  يتجلى نهجأذا 
ورات غير منسجمة المتشابهة وفق سياقها ومعانيها اللغوية، بعيدًا عن الفهم الحرفي الذي قد يؤدي إلى تص

 النصوص المختلفة كما أن منهج التأويل المستند إلى دراسة المعاني المتعددة للألفاظ في،  مع مبدأ التنزيه
وهذا يعزز منطقية الطرح العقدي  ،يظُهر وعيًا بأهمية تكامل النصوص الشرعية وعدم الاكتفاء بظاهرها

ويؤكد انسجامه مع مقاصد النصوص الدينية، مما يجعله نموذجًا لفهم التوحيد وفق رؤية عقلانية 
 ومنهجية.

ين الإثبات والتنزيه، فيستندون إلى التأصيل تمثل رؤية الإباضية للتوحيد منهجًا توفيقيًا يجمع ب
اللغوي لمصطلح "التوحيد" كتفرّد مطلق لا يقبل التجزئة أو المشابهة، مع تأكيد على تنزيه الله تعالى عن 
التشبيه بـ"التأويل المنتظم" للنصوص المتشابهة انسجامًا مع القرآن الكريم وسياقه التنزيهي، حيث يثبتون 

ا وردت دون تجسيم أو تعطيل، معتمدين على دراسة اللفظ في مواضعه القرآنية الصفات الإلهية كم
واستخدام المعاني اللغوية لتفادي التناقض، كما يوضح الشيخ معمر والجعبيري، ما يبرز تميز منطلقهم 

، العقدي بالجمع بين الثبات على النصوص المحكمة والرفض الحاسم للمناهج الحرفية أو الفلسفية المفرطة
مع تقاطع جزئي مع بعض مذاهب التنزيه )كالاعتزال( في رفض التشبيه، واختلاف في آليات التأويل 

 والتفسير، ليرسموا صورة متوازنة للتوحيد ترفض الاختزال الكلامي وتحفظ للذات الإلهية جلالها وكمالها.
 

                                                 
 .411علي يحيى معمر، الإباضية بين الفرق الإسلامية عند كتاب المقالات في القديم والحديث، المرجع السابق، ص  -1
 .216-90م، ص 1990، المؤسسة الوطنية للفنون المطبعية، الرغاية الجزائر، 01عبد الجبار، شرح الأصول الخمسة، ج القاضي  -2



 الإلهيات                                                           :     الأولالفصل 

65 

 

 المطلب الثاني: أقسام التوحيد:
يدة الإسلامية، وهو يتفرع إلى أقسام عدة تعكس جوانب يعُدّ التوحيد الركيزة الأساسية في العق

متعددة من العلاقة بين العبد وربه، تشمل التوحيد في الذات والأفعال والعبادة، وكذلك توحيد الأسماء 
والصفات. ومن خلال دراسة هذه الأقسام يتضح مدى عمق التوحيد وأثره في بناء الإيمان القلبي 

 والسلوك العملي للمؤمن.
 :توحيد الذات والأفعال والعبادةلا. أو 

م الشيخ محمد بن يوسف اطفيش التوحيد إلى قسمين أساسيين: قولٌ باللسان وعملٌ  يقُسّ 
فالنطق بالشهادة وإعلان الإيمان هو الجانب الظاهر من التوحيد بينما الاعتقاد الجازم  ،1بالقلب

قلب، وهو الأصل الذي تبُنّ عليه سائر أعمال بوحدانية الله تعالى واستحقاقه وحده للعبادة هو عمل ال
وقد أكد الشيخ اطفيش أن "الاعتقاد عمل القلب" مما يدل على أن  ،الإنسان في علاقته مع خالقه

 التوحيد ليس مجرد نطق لفظي، بل هو التزام داخلي وعقد قلبي راسخ.
لحق: الولاية والبراءة، التوحيد أيضًا يشير الشيخ اطفيش إلى أن من لوازم الإيمان اومن جانب 

ويشمل هذا الجانب  ،أي موالاة المؤمنين الملتزمين بالعقيدة الصحيحة والبراءة من أهل الشرك والضلال
الاعتقادي أيضًا معرفة الملل والنحل وأحكامها وما يتفرع عنها من مسائل عقدية كالأقاويل العشرة 

ل يُحذّر من إهمالها، إذ يعتبر تركها نوعًا من الشرك وغيرها، وهي قضايا يراها الشيخ من صميم العقيدة، ب
 أو مدخلًا إليه.

كما يشدد على أهمية الولاية والبراءة المرتبطتين بالمنصوص عليهم أي أولئك الذين وردت 
النصوص بوجوب موالاتهم أو البراءة منهم كجزء من التوحيد العملي، لأن الانحراف في هذا الباب يعُد 

 تضى التوحيد.انحرافاً عن مق
يتضح من كلام الشيخ اطفيش أن التوحيد عنده ليس مجرد نظرية عقلية أو شعور وجداني بل و 

هو منظومة متكاملة تشمل القول والاعتقاد والسلوك العملي، وتتفرع إلى أبواب متعددة من العلم 

                                                 
 .472امحمد بن يوسف اطفيش، شرح عقيدة التوحيد، المرجع السابق، ص  -1



 الإلهيات                                                           :     الأولالفصل 

66 

 

به مواقف المسلم في  والعمل، مما يجعل التوحيد أساسًا تبنّ عليه الأحكام الفقهية والشرعية، وتقُاس
 ولائه، وموقفه من العقائد المخالفة.

يقدم الشيخ محمد بن يوسف اطفيش رؤيةً متكاملةً للتوحيد تُخرجه من حيز النظري المجرد إلى 
حيز التطبيق الشامل، فهو يرتكز على ثنائية أساسية: الإعلان اللفظي )الشهادة باللسان( والتجذر 

وحدانية الله واستحقاقه للعبادة( مع تأكيده أن عمل القلب هو الأصل الذي الاعتقادي )اليقين القلبي ب
تنبني عليه صحة الأعمال، وهذا الربط بين الظاهر والباطن يمنح التوحيد عمقًا وجوديًا إذ لا يكفي 

 .1النطق بالشهادة دون رسوخ الاعتقاد الجازم
عبّر الإنسان عن توحيده بطرق أن يُ  –كما أشار إليه اطفيش   –فمن مظاهر التوحيد العملي 

بديلة مثل أن يكتبه أو يشير إليه بيده أو رأسه وهذا جائز في حق من لا يستطيع الكلام بل يعُتبرم أدلّ 
على المقصود من بعض الأقوال المجردة، ومن ثَّ فإن إشارة الأخرس التي تدلّ على التوحيد لها حكم 

ا بذلك. أما من كان قادراً على النطق ولم يتلفّظ به النطق عند غيره بشرط أن يكون القلب معتقدً 
أن توحيد القلب لا يُجزئ وحده ما لم  –ومنهم اطفيش  –فاختلف العلماء في حكمه وقد رأى البعض 

 يُصاحبه النطق إن كان المتكلم قادراً عليه.
المرء من الشرك ويفُرّق الشيخ اطفيش بين التوحيد الواجب والتوحيد النفل؛ فالتوحيد الذي يُخرج 

هو فرض لا غنّ عنه بينما تكرار ألفاظ التوحيد وتجديدها يعُدّ من باب النوافل لا الفروض، فالتكرار لا 
يطُلب وجوبًا وإنما يُستحب لما فيه من تجديد للعهد مع الله وتعميق الإيمان في القلب وهذا ما عناه بقوله 

 إن "التجديد نفل غير واجب".
لا يعُبّر بها عن  –كالصلاة   –ا إلى مسألة دقيقة وهي أن الأعمال الظاهرة وينُبّه اطفيش أيضً 

التوحيد في ذاتها وإن كانت تعبيراً عن الإيمان، فليس المقصود من الصلاة مثلًا أنها دليل توحيد مستقل 
دي بل هي من مظاهر التعبّد التي تبُنّ على أساس الإيمان بالله عز وجل، وبناءً عليه فإن الذي يؤ 

دًا لمجرد أدائه لها إذ أن التوحيد يتقدّم سائر الأعمال ولا يُختزل في  الصلاة دون توحيدٍ صادق لا يعُدّ موحّ 
 صور الطاعة.

                                                 
 .473امحمد بن يوسف اطفيش، شرح عقيدة التوحيد، المرجع السابق، ص  -1



 الإلهيات                                                           :     الأولالفصل 

67 

 

وبهذه المعالجة الدقيقة يرُسّخ الشيخ اطفيش فهمًا مركّبًا للتوحيد، يجمع بين القول والعمل والنية 
ير عن العقيدة كما يُحدّد ما هو واجب وما هو مستحب، ويقُيم التوازن بين الظاهر والباطن في التعب

 متجاوزاً التصورات السطحية أو الشكلية للتدين.
في تعقيبٍ على ما أورده الشيخ اطفيش حول التوحيد العملي يمكن القول إنه قدم رؤية دقيقة 

التعبير عن التوحيد بغير  متوازنة تجمع بين الأبعاد الظاهرة والباطنة للعقيدة، فهو من ناحية يقُرّ مشروعية
النطق لمن عجز عنه كالإشارة أو الكتابة معتبراً ذلك معتبراً شرعًا إذا صحبه اعتقاد القلب بل قد يرقى 
إلى مرتبة أبلغ من القول المجرد أحيانًا، ولكنه من ناحية أخرى يشدّد على أن القدرة على النطق تجعل 

كتفى بالاعتقاد القلبي وحده عند التمكّن من النطق، وهو التلفظ بالتوحيد شرطاً لا غنّ عنه، فلا يُ 
 موقف يظُهر حرصه على الجمع بين سلامة الاعتقاد وصحة الإعلان.

يؤُكّد الشيخ قطب الأئمة محمد بن يوسف اطفيش على أن إدراك التوحيد في أصوله الكبرى 
ة من المعارف العقدية التي لا ليس من الأمور التي يجوز للمكلّف جهلها أو إغفالها، بل هناك مجموع

يسع المسلم جهلها، ومنها: الجمل الثلاث في التوحيد، والأقاويل العشرة، ومعرفة الملل وأحكامها، 
والولاية والبراءة العامة. فهذه المبادئ تمثّل البنية الأساسية للتوحيد ويجب على كل مكلّف أن يحيط بها 

 .1علمًا بعد بلوغ الدعوة إليه
طفيش أن ما لا يسع جهله من التوحيد لا يسع كذلك تركه بعد معرفته إذ إن ويُضيف ا

الإعراض عن التوحيد بعد العلم به يعُدّ من أعظم صور الكفر والإشراك، ومن الأمثلة التي يذكرها في هذا 
 ،والأفعالأو رفض القول بإفراد الله بالصفات  ،صلى الله عليه وسلمالسياق: اعتقاد تعدّد الآلهة أو إنكار نبوة محمد 

 من صور الشرك التي لا يعُذر فيها من بلغه البيان. –في ميزان الشرع  –وهذه كلها 
ينبه اطفيش إلى أن جهل الإنسان بأن هذه الأقوال أو الأفعال شركٌ لا يعفيه من المسؤولية  كما

ا بمجرد الجهل بل يجب عليه التعلّم وطلب الحق، إلا في حال لم تبلغه الحجة بعد، فإن أنكر أحدٌ م
فذلك من  كفقد وقع في الشرك وإن لم يدرك أنه شر  –كالأقاويل العشرة   –يدخل في صميم التوحيد 

 قبيل الجهل المركب الذي لا يعُذر فيه دائمًا، خاصة إذا قامت عليه الحجة.

                                                 
 .474، شرح عقيدة التوحيد، المرجع السابق، ص امحمد بن يوسف اطفيش -1



 الإلهيات                                                           :     الأولالفصل 

68 

 

اطفيش أيضًا في مسألة الشرك العملي سواء صدر عن القلب أو اللسان أو الجوارح   ويفُصّل
ان بإشارة ما عن إثبات الشرك فهذا الفعل يعُدّ شركًا ولو لم يُصرحّ به بلسانه، ومن هنا كأن يعُبّر الإنس

يقرّر الشيخ أن الشرك لا يتعلق بالنوايا فحسب بل قد يظهر في الممارسات الظاهرة التي تدلّ على إقرار 
 .1التعدد أو إنكار التوحيد، ويعُتبر فاعلها مشركًا سواء علم أنها شرك أم جهل

هذا المنظور يتّضح أن اطفيش يُحمّل الإنسان مسؤولية أفعاله وأقواله الظاهرة والباطنة وينبه  نوم
إلى أن التوحيد لا يُختزل في المعرفة الذهنية المجردة، بل يجب أن يترجم إلى إيمان قلبي وإقرار لساني وسلوك 

 عملي يخلو من كل مظاهر الشرك اللفظي أو الحركي أو الاعتقادي.
د الشيخ قطب الأئمة محمد بن يوسف أطفيش على أن إدراك أصول التوحيد الأساسية يؤك

فريضة علمية لا يسع المسلم جهلها بعد بلوغ الدعوة محذراً من أن الإعراض عن هذه الحقائق بعد العلم 
عينة شركًا لا بها يعُد كفراً وشركًا صريًحا كإنكار النبوة أو تعدد الآلهة وأن الجهل بكون أفعال أو أقوال م

يعُفي من المسؤولية إلا إذا لم تبلغ الحجة، حيث يعُد الإنكار مع ذلك جاهلًا مركبًا غير معذور كما 
يوسع أطفيش مفهوم الشرك ليشمل الممارسات الظاهرة )القلب، اللسان، الجوارح( الدالة على الإقرار 

لفاعل أو علمه بحكمها، مؤكدًا أن بغض النظر عن نية ا -كالإشارات   -بالتعدد أو إنكار التوحيد 
التوحيد ليس مجرد معرفة ذهنية بل التزام قلبي ولساني وسلوكي يتجسد في الإيمان والإقرار والعمل الخالي 
من كل صور الشرك الاعتقادي والقولي والفعلي، مما يضع مسؤولية شاملة على المكلف تجاه معتقداته 

 وأقواله وأفعاله الباطنة والظاهرة.
 . توحيد الأسماء والصفات: نياثا

  :وهو ما دل على معنّ في نفســه غير مقترن بأحد الأزمنة الثلاثة.تعريف الاسم لغة 
 :2الأمارة اللازمة بذات الموصوف الذي يعرف بها تعريف الصفة لغة. 
  مـــا بان به الشيء عن غيره عـلى مـا هـو بـه : الاباضيةتعريف الأسماء والصفات في اصطلاح

 ذاته ونفسه، وإن الصفة ليست وصف الواصف، وإنما الصفة شيء حقيقي وأمر ذاتي. في

                                                 
 .474امحمد بن يوسف اطفيش، شرح عقيدة التوحيد، المرجع السابق، ص  -1
 110، ص 1983، دار الكتب العلمية، بيروت، 01علي بن محمد الجرجاني، التعريفات، ط  -2



 الإلهيات                                                           :     الأولالفصل 

69 

 

وليست شيئا صنعـه الواصف بوصفه ولا مجرد وضع لفظي، عبر عنه المعبر بتعبيره، وكذلك القول 
في الاسم فإنه ليس مجرد تسمية المسمى، دون أن يكون لــه وجــود حقيقي واقعي في ذات 

 . 1المسمى

أنَّ الأسماء والصفات الإلهية  –كما يشرح الأستاذ تبغورين بن عيسى-المدرسة الإباضية  تؤُكّ د
ثابتة لله تعالى بحسب ما نطق به القرآن الكريم، وجاءت به السُّنَّة النبوية، دون تحريفٍ أو تكييفٍ أو 

الإله الواحد الخالق الرازق، فالله تعالى مُنـمزَّهٌ عن مشابهة الخلق في ذاته وصفاته، وهو  ،تشبيهٍ للمخلوقات
هُوَ اللَّىُ الىذِي لَا إِلَهَ إِلاى هُوَ عَالمُ الْغَيْبِ وَالشىهَادَةِ هُوَ الذي تجلَّت أسماؤه الُحسنّ في قوله تعالى: ﴿

 .2﴾الرىحَْْنُ الرىحِيمُ...
ه من صفاتٍ كالعلم وتفصيلًا يرى تبغورين بن عيسى أنَّ الإباضية تلتزم بإثبات ما أثبته الله لنفس

الأسماء تؤُخذ »والقدرة والسمع والبصر، دون الخوض في الكيفية أو التأويل المجازي، عملًا بقاعدة: 
حقيقية تليق بجلاله لا تقُاس  –عز وجل-فصفات الله  ،«بالتوقيف، والصفات تفُهم بالإثبات بلا تمثيل

عطيل )نفي الصفات( والتشبيه )تشبيهها بصفات المخلوقين، مع الالتزام بمنهج السلف في تجنب الت
 .3بصفات المخلوقين(

 . الأدلة على التوحيد في الأسماء والصفات:1
أثبت القرآن الكريم في عدة مواضع توحيد الله تعالى في الأسماء والصفات وبين أنه يقوم على 

 :4أسس
 أ. تنزيه الله سبحانه وتعالى عن مشابهة الخلق وعن أي نقص.

                                                 
-247، ص 2013، موفم للنشر، الجزائر، 02باضي، ج عمار طالبي، آراء الخوارج الكلامية الموجز لأبي عمار عبد الكافي الأ -1

248. 
 .24-22سورة الحشر، الآية:  -2
، مكتبة 01تبغورين بن داوود بن عيسى الملشوطي، أصول الدين أو الأصول العشرة عند الاباضية، تح: ونيس الطاهر عامر، ط  -3

 .128ص  ،2005الجيل الواعد، عمان، 
 .27بن يوسف، المرجع السابق، ص  فرحات بن علي الجعبيري عاشور -4



 الإلهيات                                                           :     الأولالفصل 

70 

 

انه وتعالى لا يماثله شيء من مخلوقاته مهما كان عظيماً أو حقيراً، مضيئاً أو مظلماً، إن الله سبح
حياً أو ميتاً، إنساً أو جناً، جماداً أو حيواناً، شمساً أو قمراً أو نجماً، سماءً أو أرضاً، وكل ما يحتويه الكون 

 وما بينهما. 
مهما -ما "العقيدة" أن المخلوقات يؤكد الباحثان فرحات الجعبيري وعاشور بن يوسف في كتابه

لا تمتلك أدنى مشابهة لذات الله تعالى أو صفاته الكمالية، سواء في الدنيا أو الآخرة،  -عمظُمت
حميْن  ،1﴾وَهُوَ ٱلسىمِيعُ ٱلۡبَصِيرُ ࣱ ليَۡسَ كَمِثۡلِهِۦ شَیۡء﴿مستدلَّيْن بقوله تعالى:  أن التميُّز المطلق لله في  مُوضّ 

 .2يلُغي أيَّ تصوُّر للتشبيه أو التمثيلذاته وصفاته 
الجعبيري وبن يوسف أن الإيمان الحق يقتضي التسليم بما ومصمفم اُلله به نفسمه في القرآن،  ويرى

في السنَّة، مع التأكيد على أن النبي لم يخمْطُ ب رأيه في هذا الباب، بل كان مُنْصاعًا  صلى الله عليه وسلمأو ومصمفمه به رسوله 
ُنـمزَّل، است

ويُشدّ دان على ، 3﴾يوُحَىَٰ ࣱ وَمَا ينَطِقُ عَنِ ٱلۡهوََىَٰٰۤ إِنۡ هُوَ إِلاى وَحۡی﴿نادًا لقوله تعالى: للوحي الم
 أن محاولة تأويل النصوص أو تعطيل دلالتها تُخالف منهج السلف في فهم الصفات.

 الباحثان إلى وجوب صرف الفكر البشري عن الخوض في كُنْه ذات الله تعالى أو تكييف وينبّه
هان المؤمنم إلى التدبُّر في الآيات الكونية الدالة  صفاته، إذ أن العقل قاصرٌ عن إدراك حقيقتها، ويوُجّ 

يْن بقوله ت لاى تُدْركُِهُ الْأبَْصَارُ ﴿: عالىعلى عظمة الخالق بدلًا من التعمُّق في ما لا طائلم منه، مستشهدم
المذكورة في القرآن -ويذُكّ ران بأن أسماء الله وصفاته ، 4﴾الْخبَِيرُ وَهُوَ يدُْرِكُ الْأبَْصَارَ وَهُوَ اللىطِيفُ 

 .5توقيفيةٌ لا مجال للعقل فيها إلا التفهُّم والانقياد -والسنَّة

                                                 
 .11سورة الشورى، الآية:  -1
 هـ، ص1428، سلطنة عمان، 04، معهد القضاء الشرعي والوعظ والإرشاد، ط 02فرحات الجعبيري، عاشور يوسف، العقيدة   -2

27. 
 .04-03سورة النجم، الآية:  -3
 .103سورة الأنعام، الآية:  -4
 .27 ، صالمرجع السابق، 02سف، العقيدة فرحات الجعبيري، عاشور يو   -5



 الإلهيات                                                           :     الأولالفصل 

71 

 

 هُوَ اللَّىُ الىذِي لَا إِلََٰهَ إِلاى هُوَ الْمَلِكُ الْقُد وسُ السىلَامُ الْمُؤْمِنُ الْمُهَيْمِنُ الْعَزيِزُ ﴿قال تعالى: 
ُ الْخاَلِقُ الْبَارِئُ الْمُصَوِ رُ ۖ لَهُ الْأَسمَْ  اءُ الْحسُْ ۚ ََٰٰ ۚ يُسَبِ حُ لهَُ الْجبَىارُ الْمُتَكَبرِ ُ سُبْحَانَ اللَّىِ عَمىا يُشْركُِونَ هُوَ اللَّى

 .1﴾مَا في السىمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ ۖ وَهُوَ الْعَزيِزُ الْحكَِيمُ 
ى أسماء الله الحسنّ والتي أشار الباحثان فرحات الجعبيري وعاشور بن في هذا البيان القرآني تتجلَّ 

يْن أن الإيمان بها ليس مجرد  يوسف في كتابهما "العقيدة" إلى أنها محور التصور العقدي للإله الحق، مؤكّدم
 ترديدٍ لفظي، بل استيعابٌ لمعانيها وتجسيدٌ لها في السلوك.

عن علي بن أبي طالب لم مكانة هذه الأسماء في الحديث: وقد بينَّ النبي صلى الله عليه وس
ورواه مسلم  إن لله تسعةً وتسعيَّ اسماً، مائةً إلا واحداً، مَنْ أَحصاها دخل الجنة()رضي الله عنه قال: 

يعُلق الجعبيري وبن  ،2677في صحيحه، كتاب الذكر والدعاء، باب في أسماء الله تعالى، رقم الحديث 
ديث بأن "الإحصاء" المقصود ليس العدَّ العددي، بل التفكُّر في دلالاتها، والالتزام يوسف على هذا الح

 بأخلاقها، كالتوكّل على "الرزَّاق" والاستعانة بـ"الرحيم".
في وَلِلَّىِ الْأَسْماَءُ الْحسُْ ۚ ََٰٰ فاَدْعُوهُ بِِاَ ۖ وَذَرُوا الىذِينَ يُ لْحِدُونَ ﴿ويأتي الأمر الإلهي بالدعاء بها: 

ره الباحثان بأنه يشمل 2﴾أَسْماَئهِِ ۚ سَيُجْزَوْنَ مَا كَانوُا يَ عْمَلُونَ  ، محذّ راً من الإلحاد فيها، وهو ما يفُسّ 
يْن إلى قوله تعالى: ﴿ سُبْحَانَ ربَِ كَ رَبِ  تحريف معانيها أو نفيها أو تشبيهها بصفات المخلوقين، مستندم

 .3﴾الْعِزىةِ عَمىا يَصِفُونَ 
 ظة:ملاح 

أبرز الجعبيري وبن يوسف في تحليلهما أن مصطلح "صفات الله" لم يمر د في النصوص الشرعية 
)قرآنًا أو حديثاً صحيحًا(، بل ظهر في سياق الرد على الف رمق التي أنكرت الأسماء أو أعطتها تأويلاتٍ 

                                                 
 .24-22سورة الحشر، الآية:  -1
 .180سورة الأعراف، الآية:  -2
 .180، الآية: الصافاتسورة  -3



 الإلهيات                                                           :     الأولالفصل 

72 

 

يْن بحديث: ) حان فةيََتي قوم  بعدكم يُحد ون اَلله حَدًّا بالص ِ مُلحدة، مستشهدم ( ]رواه أبو يعلى[. ويوُضّ 
 .1أن النصوص اكتفت بتثبيت الأسماء دون الخوض في ماهية الذات الإلهية، سداا لذرائع التشبيه

 اسم الجلالة: الله تبارك وتعالى:
في إطار دراسة أبعاد الاسم الأعظم في العقيدة الإسلامية قدَّم الباحثان فرحات الجعبيري 

ابهما "العقيدة" تحليلًا مُفصَّلًا لاسم الجلالة "الله"، معتمدين على المنظور وعاشور بن يوسف في كت
قَّة   ،اللغوي والشرعي ستح 

ُ
حيث اعتبرا أن "الله" هو العملممُ الخاصُّ بالذات الإلهية الواجبة الوجود، الم

يْن أن هذا الاسم يختصُّ بالمعبود الحق الذي لا تن بغي العبادة إلا له، وهو لكمال الثناء والتقديس، مُؤكّ دم
 .2جامعٌ لصفات الألوهية والربوبية

اً عن حقيقة الذات الإلهية  وفقاً للباحثمين يتجاوز تعريف "الله" كمجرد اسمٍ علمٍ إلى كونه مُعبرّ 
نفردة بالخلق والرزق والتقدير، والتي تجتمع فيها صفات الكما

ُ
كما   ،ل من علمٍ وقدرةٍ وإرادةٍ وحكمةٍ الم

، بل هي تمغلُّبٌ لمعنّ العبودية الخالصة، أشارا إ لى أن تسميته تعالى بـ"الله" ليست مُجرَّد اصطلاحٍ لغويٍّ
 حيث لا يطُلمق هذا الاسم شرعاً إلا على من استحقَّ أن يتُوجَّه إليه بالدعاء والخضوع.

ه فيه أحدٌ، أوضح الجعبيري وبن يوسف أن تفرد اسم "الله" يجعله الاسمم الأعظمم الذي لا يُشارك
يًّا﴿مستندين إلى قوله تعالى:  يْن أن حقيقة التعبُّد بهذا الاسم تتجلى في ، 3﴾هَلْ تَ عْلَمُ لَهُ سمَِ مؤكّ دم

بحسب –فالعبدُ ، استغراق القلب في محبة الله تعالى والانقطاع عن التعلُّق بغير ه في الخوف والرجاء
دها هذا الاسم، من خلال تصفية لا يبلغ كمال الإيمان إلا بتحقيق مرا –تحليلهما تب التوحيد التي يُجسّ 

 .4النية وإفراد الله بالعبودية
يعُتمبر تحليل الجعبيري وبن يوسف لاسم الجلالة "الله" في كتابهما "العقيدة" جهدًا علمياا مُتميزاً 

يد لهذا الاسم، وتفرده يجمع بين العمق اللغويّ  والرصانة الشرعية حيث نجحا في إبراز البُعد التوحيدي الفر 

                                                 
 .30 ، صالمرجع السابق، 02فرحات الجعبيري، عاشور يوسف، العقيدة   -1
 .27 ، صالمرجع السابق فرحات الجعبيري، عاشور يوسف،  -2
 .65الآية: سورة مريم،  -3
 .29 ، صالمرجع السابق، 02فرحات الجعبيري، عاشور يوسف، العقيدة   -4



 الإلهيات                                                           :     الأولالفصل 

73 

 

بجمع صفات الألوهية والربوبية، مما يجعله جوهر العقيدة الإسلامية. غير أن هناك بعض النقاط التي 
 تحتاج إلى إيضاح أو تعميق:

 . بيان لبعض الأسماء الحس ۚ ٰ:2
 الرحْن الرحيم: 

ملًا عقدياا تأ« العقيدة»أورد الباحثان "فرحات الجعبيري" و"عاشور بن يوسف" في مؤلَّفهما 
كُُمْ إِلََٰه  وَاحِد  ۖ لاى إِلََٰهَ إِلاى هُوَ الرىحََْْٰنُ الرىحِيمُ ﴿لاسمي الرحمن الرحيم، مستندين إلى قوله تعالى:  ، 1﴾وَإِلهََٰ

 :2حيث قدَّما القراءة التالية
بالغة انطلاقاً من الاشتقاق اللغوي ذهب الباحثان إلى أن صيغة الرحمن )فمـعْلان( تُحمل على الم

الدالة على سمعمة الرحمة الإلهية الشاملة للخلق أجمعين، بينما تأتي صيغة الرحيم )فمعيل( لتركز على دوام 
 هذه الرحمة وتجددها مع المؤمنين خاصّةً.

 ووفقاً للرؤية التي قدمها الجعبيري وابن يوسف يُستلهم من هذين الاسمين مساران عمليان:
 :اء بصفة الرحمن، يكون المؤمن رحمةً للغافلين عبر تبني أسلوبٍ بالاقتد مسار الدعوة بالحكمة

 تربويٍّ لطيف، يعيد توجيههم من ظلمات الجهل إلى أنوار الهداية، دون تعنيفٍ أو إقصاء.
 بالاستجابة لصفة الرحيم، يوُجَّه المؤمن إلى تكثيف جهوده في رعاية مسار العدالة الاجتماعية :

افل المادي، أو السعي لإصلاح الأنظمة التي تضمن حقوقهم، مع الفئات الهشّة، سواءً بالتك
 استحضار الدعاء وسيلةً أخيرةً عند العجز عن تغيير الواقع.

وأشار الباحثان إلى أن رحمة الله المطلقة لا تقُاس بالمفاهيم البشرية النسبية، بل هي غايةٌ في 
 حساب، مما يستدعي من العبد التواضعم في الكمال؛ تُمثّ ل عطاءم الخير بلا حدود، ودفعم الضرر بلا

 اقتباس أنوارها.
قدّم الباحثان فرحات الجعبيري وعاشور بن يوسف تأملًا عقدياا لاسمي الله "الرحمن" و"الرحيم"، 
حيث فسّرا الاسمين بناءً على الاشتقاق اللغوي؛ فـ"الرحمن" )صيغة فمـعْلان( تُشير إلى سمعمة الرحمة الإلهية 

                                                 
 .163سورة البقرة، الآية:  -1
 .30 ، صالمرجع السابقفرحات الجعبيري، عاشور يوسف،   -2



 الإلهيات                                                           :     الأولالفصل 

74 

 

لكل الخلق، بينما "الرحيم" )صيغة فمعيل( تُبرز دوام رحمته الخاصة بالمؤمنين، واستنبطا من هذين الشاملة 
الاسمين مسارين عمليين: الأول يتجلّى في الدعوة بالحكمة عبر أسلوب لطيف لهداية الغافلين، والثاني في 

 مع اللجوء للدعاء عند العجز.تحقيق العدالة الاجتماعية برعاية الضعفاء عبر التكافل وإصلاح الأنظمة، 
 الملك: 

في كتابهما المعنون بـ"العقيدة" قدّم الباحثان فرحات الجعبيري وعاشور بن يوسف عرضًا تحليليًا 
لاسم الله "الملك" معتمدين فيه على النصوص الشرعية كمصدر أساس، ويجدر الإشارة إليهما في هذا 

 :1لي أبرز النقاط التي تضمّنتها دراستهماالسياق دون الخوض في نقد مضامينهما، وفيما ي
يعرف الباحثان اسم "الملك" بأنه صاحب السيادة المطلقة والدائمة التي لا ينُازعه فيها أحد، 
فهو سبحانه غنّي عن كل شيء، في حين أن جميع المخلوقات قائمة به وتفتقر إليه في وجودها 

مشيرين إلى أن ملك الله يختلف  ،2﴾ اللَّىُ الْمَلِكُ الْحقَ  فَ تَ عَالَى واحتياجاتها. ويستشهدان بقوله تعالى: ﴿
جوهريًا عن مُلك البشر، إذ إنه غير خاضع للزمن أو المكان، في حين أن ملك الإنسان مستمد من 

 إرادة الله ومحدود بآجال معينة.
و يوضح الجعبيري وبن يوسف أن ملك الله يشمل الكون بأسره، بكل ما فيه من تفاصيل، فه

ويؤكدان أن هذا الاسم الإلهي يظهر جليًا  ،3﴾مَالِكَ الْمُلْكِ تُ ؤْتي الْمُلْكَ مَن تَشَاءُ سبحانه وتعالى ﴿
فَسُبْحَانَ الىذِي بيَِدِهِ مَلَكُوتُ كُلِ  شَيْءٍ في بسط سلطانه على الملكوت الأعلى، كما في قوله تعالى: ﴿

ينِ ك الحقيقي ليوم الحساب: ﴿، وأن الله هو المال4﴾وَإِليَْهِ تُ رْجَعُونَ  ، وهو الذي يتولى 5﴾مَالِكِ يَ وْمِ الدِ 
 .6﴾مَلِكِ النىاسِ إِلََٰهِ النىاسِ تدبير شؤون الخلق كافة، كما في قوله تعالى: ﴿

 

                                                 
 .31 ، صالمرجع السابق، 02فرحات الجعبيري، عاشور يوسف، العقيدة   -1
 .116سورة المؤمنون، الآية:  -2
 .26ورة آل عمران، الآية: س -3
 .83سورة يس، الآية:  -4
 .04سورة الفاتحة، الآية:  -5
 .03-02سورة الناس، الآية:  -6



 الإلهيات                                                           :     الأولالفصل 

75 

 

يشير الباحثان إلى أن التأمل في اسم "الملك" يعُيد إلى العبد وعيه بضعفه وفقره المستمر إلى و 
لا يملك من القوة شيئًا إلا بإذنه ولا غنّ له عن رحمته وعطائه، فجميع الخلق ـ مهما  عناية الله وتوفيقه إذ

بلغوا من سلطان أو نفوذ في الدنيا ـ يظلون خاضعين لملك الله المطلق، الذي لا ينُازعه فيه أحد، ولا 
 .1يُشركه في حكمه شريك

 القدوس: 

يوضح الباحثان فرحات ، 2﴾ هُوَ الْمَلِكُ الْقُد وسُ هُوَ اللَّىُ الىذِي لَا إِلََٰهَ إِلاى ﴿قال تعالى: 
الجعبيري وعاشور بن يوسف في كتابهما "العقيدة" أن اسم "القدوس" يفُهم بمعنّ التنزيه التام عن صفات 
طر في  ُطمهَّرُ عن كل ما يدُرمك بالحواس أو يتخيله الذهن البشري، أو يخم

النقص أو المشابهة للخلق، فهو الم
أو يمستنتجه الفكر الإنساني، وترتبط دلالات "القدوس" و"القدس" و"التقديس" بمعاني الطهارة الضمير، 

سُ لَكَ ﴿والبراءة من العيوب، كما في قول الملائكة:  نُ نُسَبِ حُ بَِمۡدِكَ وَنُ قَدِ 
أي نظُهر تنزيهك ، 3﴾وَنََۡ

 .4وطهارتك
يدفع  –ي اقترن بالقدوس في الآية الذ –ويشير الباحثان إلى أن استلهام معنّ اسم "الملك" 

العبد إلى تطهير نفسه بالتوبة، وتنقية إرادته بالأعمال الصالحة، وتزكية ماله بالزكاة والصدقة، وتخليص 
 قلبه من كل شاغل إلا حب الله تعالى.

يؤكد الجعبيري وبن يوسف أن ما نعرفه من أسماء الله ليس حاصراً لكل أسمائه، مستدلين 
أسألك بكل اسم هو لك سميت به »ي كان النبي صلى الله عليه وسلم يدعو فيه: بالحديث الذ

« نفسك، أو أنزلته في كتابك، أو علمته أحداً من خلقك، أو استأثرت به في علم الغيب عندك...
استأثر بعلم  –بحسب الآية الكريمة  –فالله  ،3712م الحديث رواه الإمام أحمد بن حنبل في مسنده، رق

وَعِندَهُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ لَا يَ عْلَمُهَا إِلاى هُوَ ۚ وَيَ عْلَمُ مَا في الْبَ رِ  وَالْبَحْرِ ۚ وَمَا ﴿الغيب، قال تعالى: مفاتيح 

                                                 
 .31 ، صالمرجع السابق، 02فرحات الجعبيري، عاشور يوسف، العقيدة   -1
 .23سورة الحشر، الآية:  -2
 .30سورة البقرة، الآية:  -3
 .32 ، صالمرجع السابق، 02لعقيدة فرحات الجعبيري، عاشور يوسف، ا  -4



 الإلهيات                                                           :     الأولالفصل 

76 

 

 ،1﴾يٍَّ م بِ تَسْقُطُ مِن وَرقََةٍ إِلاى يَ عْلَمُهَا وَلَا حَبىةٍ في ظلُُمَاتِ الْأَرْضِ وَلَا رَطْبٍ وَلَا يَابِسٍ إِلاى في كِتَابٍ 
مما يؤكد تفرد علمه المطلق الذي لا يُشاركه فيه أحد، ويشمل كل تفاصيل الوجود، من حركة ورقة إلى 

 مصير الحبة في ظلمات الأرض.
ويختتم الباحثان بالإشارة إلى أن العلم صفة من صفات الله الكبرى، فهو المهيمن الذي لا يعزب 

تتصف بالكمال المطلق،  –كالحياة والقدرة والإرادة   –ته عنه مثقال ذرة، مع التأكيد على أن سائر صفا
 .2ولا يقُاس عليها بمعايير المخلوقات

 أسماء الله تعالى توقيفية: 

يتناول الباحثان فرحات الجعبيري وعاشور بن يوسف في كتابهما "العقيدة" مسألة أسماء الله و 
وص الشرعية دون اجتهاد بشري، ويستند هذا الُحسنّ بالتفصيل، مؤكّ دمين أنها توقيفيةٌ تعتمد على النص

الرأي إلى إجماع العلماء الذي يقُرُّ بأن أسماء الله تعالى مُستمدّة من القرآن الكريم والسنة النبوية، كما 
، 3﴾وَلِلَّىِ الْأَسْماَءُ الْحسُْ ۚ َٰ ﴿يذكر عمرو التلاتي: "واتفقوا أن الله الأسماء الُحسنّ"، استنادًا إلى قوله تعالى: 

مع تأكيد السنة النبوية في الحديث: ، 4﴾هُوَ اللَّىُ الْخاَلِقُ الْبَارِئُ الْمُصَوِ رُ لَهُ الْأَسْماَءُ الْحسُْ ۚ ََٰٰ ﴿وقوله: 
 )رواه البخاري(.« إن لله تسعةً وتسعين اسماً»

ويوضح الباحثان أن الأصل في الأسماء التوقيف، لكن العلماء أجازوا إضافة أسماءٍ بشروطٍ 
 :5دةمحد

 :كأن ينُادى الله تعالى بصفةٍ مرتبطة بفعلٍ مذكور في القرآن،   الأسماء المضافة إلى مفعولاتها
 .7﴾وَجَعَلَ اللىيْلَ سَكَنًا﴿، أو 6﴾فاَلِقُ الحَْبِ  وَالن ىوَىَٰ ﴿مثل: 

                                                 
 .59سورة الأنعام، الآية:  -1
 .33 ، صالمرجع السابق، 02فرحات الجعبيري، عاشور يوسف، العقيدة   -2
 .180سورة الأعراف، الآية:  -3
 .24سورة الحشر، الآية:  -4
 .34 ، صالمرجع السابق، 02فرحات الجعبيري، عاشور يوسف، العقيدة   -5
 .95نعام، الآية: سورة الأ -6
 .96سورة الأنعام، الآية:  -7



 الإلهيات                                                           :     الأولالفصل 

77 

 

 بمعنّ  «يام سمنمد ي»: التي تُستعمل على سبيل الاستعارة دون الحمرفية، كنداء الله بـالأسماء المجازية
بُ في  السَّفمر  ومالخمْل يفمةُ في  الْأمهْل  »الاعتماد على رحمته، مستشهدمين بالحديث:   «.هُوم الصَّاح 

ستحيلة النسبة إلى الله تعالى، فهي تلك التي وردت في القرآن على وجه المشاكلة 
ُ
أما الأسماء الم

اك ر  »أو المقابلة مع أفعال البشر، كـ
م
ر  »و« الم رُ ﴿لقوله تعالى: ، «السَّاخ  وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُ اللَّىُ وَاللَّىُ خَي ْ

هُمْ ﴿و ،1﴾الْمَاكِريِنَ  ُ مِن ْ هُمْ ۙ سَخِرَ اللَّى مع تفريق الباحثمين بين دلالتها السياقية وعدم  ،2﴾فَ يَسْخَرُونَ مِن ْ
 جواز إطلاقها كأسماءٍ ذاتيةٍ لله.

خل الدقيق بين مبحث الأسماء والصفات، رغم ويختتم الجعبيري وبن يوسف بالإشارة إلى التدا
محاولات الفصل بينهما، مؤكّ دمين أن طبيعة الأسماء الإلهية تقتضي الربط الوثيق بين الدلالة اللفظية والمعنّ 

 .3العقائدي، مما يجعل أي فصلٍ بينهما إجراءً نظرياا لا يلغي الترابط الجوهري في حقيقة الذات الإلهية
التوحيد ليس مجرد مفاهيم عقدية مجردة، بل هو منهج حياة متكامل يربط بين  مما سبق نجد أن

الإيمان القلبي والالتزام العملي، فمثلًا عند الحديث عن توحيد الربوبية تم الربط بين الإيمان بتدبير الله 
بناء نظام  للأمور وضرورة تطبيق الشريعة في الجوانب الاجتماعية والسياسية، مما يبرز دور التوحيد في

حياتي متوازن، ولكني أرى أن هذا الجانب يحتاج إلى مزيد من التوضيح عبر أمثلة تاريخية أو معاصرة 
 تُظهر كيف تحقق الاستقرار المجتمعي عند تطبيق حاكمية الله، وكيف يؤدي إهمالها إلى الفوضى.

لوهية لكني أرى أن وأثنّ على تركيز النص على مشاعر الحب والخوف من الله كأثر لتوحيد الأ
إضافة بعُد "الرجاء" سيعزز التوازن العقدي، فالإيمان لا يكتمل إلا بجمع الخوف من عقاب الله والرجاء 

، 4﴾نَ بِ ئْ عِبَادِي أَني ِ أَنََ الْغَفُورُ الرىحِيمُ وَ أَنى عَذَابي هُوَ الْعَذَابُ الْألَيِمُ في رحمته، كما قال تعالى: ﴿
ع اليأس أو الغرور، ويجعل العبد يتعامل مع الله بأدب الوقوف بين الخوف والرجاء، كما وهذا التوازن يمن

د هذا التوازن )كقصة يونس عليه السلام في  الظلمات( سيدعم الفكرة أن ذكر قصص الأنبياء التي تجسّ 
 .بشكل عملي

                                                 
 .30سورة الأنفال، الآية:  -1
 .79سورة التوبة، الآية:  -2
 .35 ، صالمرجع السابق، 02فرحات الجعبيري، عاشور يوسف، العقيدة   -3
 .50، الآية: الحجرسورة  -4



 الإلهيات                                                           :     الأولالفصل 

78 

 

مرتكزاً على إذا فالتحليلات السابقة تقدم منهجًا متكاملًا لأقسام التوحيد عند الإباضية 
التأصيل اللغوي والاصطلاحي، ومستندًا إلى الأدلة القرآنية في بيان توحيد الربوبية كإقرار بخلق الله 
وتدبيره، وتوحيد الألوهية كإفراد العبادة له، وتوحيد الأسماء والصفات كت تنزيه مطلق عن التشبيه، مع 

كالاعتماد على الشريعة في التنظيم السياسي   إبراز الآثار العملية لكل قسم في حياة الفرد والمجتمع،
والاجتماعي، وتحقيق الأمن الروحي عبر الخضوع القلبي، وتظهر هذه التحليلات وعيًا بتكامل الجانب 
العقدي مع السلوكي، مثل تلازم مشاعر الحب والخوف في ترسيخ العبادة، مع إشارات مقترحة لتدعيم 

" كمكمل للخوف، وضرب أمثلة تاريخية تجسد تأثير التوحيد في التوازن العقدي بإدخال بعُد "الرجاء
استقرار المجتمعات، ما يفتح أفقًا لإثراء الطرح بربط النظرية بالتطبيق الواقعي دون الخروج عن المنظور 

 الإباضي المعتدل في تجنب التعطيل والتشبيه، والشكل التالي يبين تفصيلًا شاملًا لأقسام التوحيد:
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 أقسام التوحيد

توحيد الأسماء  توحيد الألوهية توحيد الربوبية
 والصفات

 أدلته

 .الخلق من العدم 
 .تدبير الأمور 
 .الإحياء والإماتة 

 .الانقياد والخضوع 
 .العبادة لله وحده 
 .الأساس الأول للدين 

 .تنزيه الله عن مشابهة الخلق 
 .الإيمان بوصف الله لنفسه 
 في ذات الله.عدم التفكير  



 الإلهيات                                                           :     الأولالفصل 

79 

 

 المطلب الثالث: ما يتعلق بالتوحيد: 
بعد أن غصنا في أعماق الرؤية الإباضية للإيمان والتي تُجذر في الضمير الإنساني ضرورةم الاعتراف 
بوجود الخالق وتفرده بالألوهية، يحين الوقت لشقّ  ستار النقاش نحو قضايا جوهرية تُلامس صُلب 

ون مجرد استعراضٍ لآراء تقليدية بل انطلاقاً نحو تفكيك أبعاد هذه الرحلة الفكرية لن تكو  ،التوحيد
 .التوحيد بمنظورٍ يتجاوز الثوابت مُستفهمين عن تداعياته الوجودية وأسئلته الشائكة

 أولا. التنزيه عن التشبيه: 
ورد عن العالمين أبي المنذر بشير بن المنذر وأبي المؤثر الصلت بن خميس الخروصي كلام نقلته  

حول تنزيه الله تعالى عن الشبيه، ومأمنهُ سبحانه خلاف ما يخطر على البال، فيقول أبو  الاباضيةكتب 
المنذر: "إذا خطر ببالك خاطر في الله عز وجل أمنَّهُ يشبه شيئا، أو يشبهه شيء، فانف ذلـك عنـه عز 

 تعالى في معزل أو كيف هو؟ أو ، وإن دعــاك الخاطر أن الله1﴾ليَْسَ كَمِثْلِهِ شَيْء  وجل، فمإ نَّهُ يقول: ﴿
مثل ما هو؟ أو هو نور من الأنوار؟ وذو طول أو عرض أو جسم... فانف ذلك كله عنه عزَّ وجلَّ، فإنَّ 

، وإلى قريب من 3، لأن الله كان ولا مكان ولا حيز2هذه الأشياء لا تجوز منها شيء على الله تعالى"
 .4هذه العبارات ذهب أبو المؤثر

الإنسان وسواس في صفة الباري سبحانه وتعالى، من كونه محدودا على العرش، أو  وإن اعترى
مثل محمد بن محبوب ولوّاب بن سلّام يعتبرون أنهّ لا  الاباضيةعلى صفة كذا، أو ذا جوارح، فإن علماء 

أن ينزه  ، وينبغي5يأثَ، ولا على السامع، ما لم يقطع شهادة على الله، أو يحلف عليه ويقسم أنَّهُ كذلك
، وعـن كـل مـا يوهم النقص في ذاته 6الله عن الزوال والزيادة والنقصان والانشغال بشأن عن شأن آخر

 جل وعلا.
                                                 

 .11سورة الشورى، الآية:  -1
، وزارة التراث القومي والثقافة، 01والبيان في الأصول وبيان فرق الأمة الكلامية، ج  محمد بن سعيد الأزدي القلهاتي، الكشف -2

 .130-129، ص 1980سلطنة عمان، 
 .87، ص 1986، وزارة التراث القومي والثقافة، 01أبو قحطان، السير والجوابات لعلماء وأئمة عمان، ج  -3
 .92، ص 2015وزارة الأوقاف والشؤون الدينية، سلطنة عمان،  ،01، ط 02سلمة بن مسلم العوتبي، كتاب الضياء، ج  -4
 .47، ص 2009سليمان بن عبد السلام بن حسان وسياني، سير الوسياني، وزارة التراث والثقافة، سلطنة عمان،  -5
 .81أبو قحطان، السير والجوابات، المرجع السابق، ص  -6



 الإلهيات                                                           :     الأولالفصل 

80 

 

أن تنزيه الله تعالى عن التشبيه هو من أعظم أصول العقيدة  الاباضيةيتضح من تعاليم علماء 
شيء وهو بعيد كل البعد عن أي الإسلامية، ويشدد هؤلاء العلماء على أن الله عز وجل ليس كمثله 

تصور بشري أو خيال، ويعتبرون أن الخواطر والأفكار التي قد تخطر ببال الإنسان حول ماهية الله 
وشكله لا يجوز قبولها بل يجب نفيها تماماً لأن الله تعالى منزه عن المكان والزمان والجسمية، كما 

الله فإنه لا يأثَ ما لم ما لم يجزم بها أو يشهد يوضحون أن الإنسان إذا ما اعتره وساوس حول صفات 
 عليها.

 ثانيا. العبودية والربوبية: 
من فترة البحث أن توحيد الله يقتضي من العبد أن يتجه إلى الله بالعبادة  الاباضيةيقر علماء 

، 2سواه" ؛ لأن قوله: "لا إله إلا هو يعني لا معبود1وحده دون سواه، ويديــن لـه بالطاعة التي شرعها
 .3وعليه أن يوحده توحيد ربوبية

أن توحيد الله لا يقتصر على الاعتقاد بوحدانيته في الوجود بل يتضمن  الاباضيةيمبرزُُ عند علماء 
أيضًا الالتفاف حوله بالعبادة الخالصة والطاعة الكاملة، ويجب على العبد أن يدين بأن لا إله إلا الله 

إلا الله وحده ويقر له بالحكمة الكاملة على الكون والسيادة الكاملة على  بمعنّ أنه لا يجوز له أن يعبد
 الناس.

 ثالثا. التوكل على الله: 
من تمام توحيد الله التوكل عليه حق التوكل، وعدم الرغبة إلى غيره، ولا الاستعانة على أمر الله 

فإَِذَا عَزَمْتَ فَ تَ وكَىلْ عَلَى ، ﴿5﴾كىلُونوَعَلَى رَبِِ ِمْ يَ تَ وَ : قوله تعالى: ﴿4بأحد سواه، بدليل ما يأتي

                                                 
، دار صادر، بيروت، 01ه من وجهة نظر إباضية )بدء الإسلام وشرائع الدين(، ط لواب بن سلام التوزري المزاتي، الإسلام وتاريخ -1

 .61، ص 1985
، دار الغرب الإسلامي، لبنان، 01، ط 04هود بن محكم الهواري، تفسير كتاب الله العزيز، تح: بالحاج بن سعيد شريفي، ج  -2

 .54، ص 1990
، 2014، دار الحكمة، لندن، 01ب الجواهر المنتقاة فيما أخل به كتاب الطبقات، ط أبو القاسم ابن إبراهيم البرادي الدمَّري، كتا -3

 .203ص 
 .77-69لواب بن سلام التوزري المزاتي، الإسلام وتاريخه، المرجع السابق، ص  -4
 .20سورة الأنفال، الآية:  -5



 الإلهيات                                                           :     الأولالفصل 

81 

 

، ويقول ابن سلام معقبا على الآية: "إذا بنيت رأيك على أمر قد تبين لك رشده فتوكل على 1﴾اللَّىِ 
الله، لا يكون اعتمادك إذا عزمت على جمعك وعُدَّت ك وأصحابك فإنك لا تطيق إلا بالله، ولكن 

وَيَ وْمَ حُنَ يٍَّْ إِذْ أَعْجَبَ تْكُمْ مثل قوله تعالى لنبينه صلى الله عليه وسلم: ﴿، 2التمس النصر والظفر من الله
تُم م دْبِريِنَ  ئًا وَضَاقَتْ عَلَيْكُمُ الْأَرْضُ بماَ رحَُبَتْ ثُىُ وَلىي ْ  .3﴾كَثْ رَتُكُمْ فَ لَمْ تُ غْنِ عَنكُمْ شَي ْ

توكل عليه بالكامل دون الرغبة في التوكل أن من تمام توحيد الله تعالى هو ال الاباضيةيؤكد علماء 
والاستعانة على غيره، ويتضح من أقوال العلماء واستدلالهم بالآيات القرآنية أن العبد يجب أن يتوكل 

 على الله في كل أمر يخطر على باله، متوقعًا النصر والظفر من الله عز وجل وحده.
بين التنزيه العقدي والسلوك العملي،  وتناولنا في هذا المطلب جوانب عملية للتوحيد تربط

فالتنزيه عن التشبيه يتجاوز نفي الصور المادية ليشمل رفض كل تصور يحصر الذات الإلهية في مكان أو 
، مع تأكيد على سعة رحمة الله في عدم ﴾ليَْسَ كَمِثْلِهِ شَيْء  ﴿زمان أو هيئة، استنادًا إلى قوله تعالى: 

وسة النفس ما لم تتحول إلى جزم أو قسم، وينتقل مضمون المطلب إلى تجلية إلزام العبد إثماً لمجرد وس
حقيقة العبودية التي تقتضي إفراد الله بالحكم والشرع، حيث يصير التوحيد حياة يومية تتجسد في الطاعة 

بير والانقياد، لا مجرد مصطلح عقدي، ويختتم بربط التوكل بأصل التوحيد فالاعتماد على الله وحده في تد
الأمور وطلب النصر يعد تجريدًا للتوحيد من شوائب الوثقية الخفية، كما تجلى في عبرة غزوة حنين. 

 هكذا تتشكل الرؤية الإباضية للتوحيد ككل لا ينفصل فيه الاعتقاد عن العمل، والتجريد عن التجريد.
 
 
 
 
 

                                                 
 .159سورة آل عمران، الآية:  -1
 .78-77بن سلام، المرجع السابق، ص  -2
 .25ة التوبة، الآية: سور  -3



 الإلهيات                                                           :     الأولالفصل 

82 

 

 خاتمة الفصل:
بالتفكر في الآيات الكونية التي تثبت  وفي الختام نجد أن معرفة الله لا تأتي بالتفكر فقط بل

بوضوح وجود الخالق والمدبر لكل شيء، وتوضح هاته الأدلة مثل حجية الخلق وتنظيمه وعدم قدرة 
المخلوقات على إدارة ذواتها بما يبرهن على الحاجة الكاملة إلى الله عز وجل، بالإضافة إلى ذلك فإن 

 الآيات والآفاق وتدبر ما خلق الله مما يوحي بأن هذا الكون معرفة الله تعالى تتعمق من خلال التفكر في
ليس بدون هدف، ويؤكد هذا على أن توحيد الله ليس كمثله شيء، وأنه متفرد بذاته مما يعزز من 

 وحدانيته والتوحيد الإلهي له بشكل شامل وكامل.
يدعونا إلى الانقياد الكامل ويتجلى توحيد الله في الربوبية والخلق وفي قوانين الكون وإدارته، مما 

والتوكل عليه وحده، وهذا الفصل حاولنا إيضاح أن التفكر والتدبر في آيات الله هو مفتاح للإيمان 
 الحقيقي والتأمل العميق في وجود الخالق والمدبر لهذا الكون العظيم.

 
 
 
 

 
 
 



 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

: الثانيالفصل   
 النبوات 



 النبوات                                                 :                 الثانيالفصل 

84 

 

 تمهيد: 
سم إلى ثلاثة مباحث رئيسية؛ في المبحث الأول، يتناول هذا الفصل موضوع النبوات، حيث ينق

نستعرض الأنبياء والرسل، موضحين تعريفهما، الفرق بينهما، والعلاقة بين النبوة والرسالة، بالإضافة إلى 
عدد وصفات الأنبياء والرسل، وخصائص أولو العزم منهم، أما في المبحث الثاني سنناقش معجزات 

 الكرامات، مع التركيز على معجزات الرسول محمد صلى الله عليه الرسل، ونوضح الفرق بينها وبين
وسلم، وخاصة معجزة القرآن الكريم، أما المبحث الثالث فنتناول فيه الكتب المنزلة، معرفين الكتاب 

 والصحيفة، عددها وأسمائها، ووجوب الإيمان بها، بما في ذلك الإيمان بالقرآن الكريم ونسخه ومنسوخه.
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 النبوات                                                 :                 الثانيالفصل 

85 

 

 المبحث الأول: الأنبياء والرسل:
يعُتبر تأصيل المفاهيم اللغوية والاصطلاحية من الركائز الجوهرية في منهجية البحث الأكاديمي، 
حيث ينبغي أن ينُطلق في أي دراسة علمية من تشريح الدلالات اللفظية والإطار المفاهيمي للقضايا 

تأيت في هذا المحور التركيزم على تفكيك المكونات الدلالية انطلاقاً من هذا المبدأ فقد ارو  ،المطروحة
لظاهرة النبوة وما يتفرع عنها من مفاهيم كالوحي والرسالة، مع إيلاء عناية خاصة لتمييز الفروق الجوهرية 

 بين مصطلحي "النبي" و"الرسول" من خلال تحليل سياقاتها النصية والتاريخية.
 سول والفرق بينهما:المطلب الأول: تعريف النبي والر 

تتجلى الدقة الاصطلاحية في الخطاب القرآني عبر مخاطبة المبعوثين الإلهيين بـ "يا أيها النبي" 
 ،و"يا أيها الرسول"، حيث يكمن التمايز الجوهري بين المفهومين في طبيعة المهمة المنوطة بكل منهما

شمل كل من أوُحي إليه بوحي إلهي، سواء تعُرَّف كحالة عامة ت –وفقاً للتحليل الكلامي  –فالنبوة 
 أُسند إليه تكليف بنشر هذا الوحي أم ظل حبيس الذات. ب

 أولا. تعريفهما:
 . لغة:1

بلّغ عن الله تعالى، حيث يُشتق الاسم من الفعل "أنبأ" الدال على 
ُ
يعُرّف النبي لغةً بأنه الم

ويرى ابن منظور في "لسان العرب" )مادة: نبأ( أن الإخبار، فصار "نبيّاً" بحذف الهمزة وفقاً لرأي الفراء. 
 .1صيغة "فمعيل" هنا تحمل دلالة الفاعلية، أي أن النبي هو من يُـنْب ئ عن ربهّ

 مغايرٍ يشتق "النبي" من "النـُّبُو" للفيروز آبادي، فيُشار إلى تأصيلأما في "بصائر ذوي التمييز" 
 .2لة المكانية تعكس مكانته الروحية والاجتماعية الفريدةأن هذه الدلا )بمعنّ العلو والارتفاع(، مؤكدا

                                                 
(، 5/385(، دار صادر، بيروت، معجم مقاييس اللغة، لابن فارس: )163-162/ 1مادة )نبأ( في: لسان العرب لابن منظور: ) -1

 (.642(، مختار الصحاح: )4-5/3النهاية في غريب الحديث والأثر، لابن الأثير: )
ث في لهجات العرب في النطق بها؛ ومن أهم ما يعين على استشراف لغات البح -مما يعين على معرفة أصل اشتقاق كلمة النبي  -2

العرب في هذه اللفظة التماس أُسها في القراءات القرآنية؛ لهذا ذهب بعض الباحثين إلى التماس اشتقاق النبي مما ورد فيه من قراءات 
ب بصائر ذوي التمييز في لطائف الكتاب العزيز للفيروز قرآنية تعين على الوصول إلى أصل اشتقاقها. انظر: المباحث العقدية في كتا

 (، )رسالة ماجستير، بكلية الإمام الأعظم بالعراق(.486آبادي، للباحث جاسم داود سلمان السامرائي: )



 النبوات                                                 :                 الثانيالفصل 

86 

 

عها بعض العلماء إلى جذر  تتعدد الروايات اللغوية في تفسير اشتقاق لفظة "النبي"، إذ يرُج 
كرَّم فوق الخملق

ُ
تسامي الم

ُ
غير أن التحليل  ،1"النـَّبـْومة" الدال على العلو والارتفاع، ليكون المعنّ: ذلك الم

يكشف عن أصلٍ آخر يرتبط بمصدر "النـَّبمأ" )الخبر الجليل(، مع  —ا يوضح ابن تيمية كم  —الأعمق 
ء" الاحتفاظ بالهمزة في النطق، كما في قراءة ويجمع ابن تيمية بين التفسيرين، ، نافع التي تثبتها: "النَّبي 

رسملم مكانةً  —بوصفه "نبأً عظيمًا"  —مُبر زاً أن تلقي الوحي الإلهي 
ُ
ساميةً بالضرورة، يمنح الم
نب ئ عنه. لكنه يفُرّ ق بين السموّ الذاتي 

ُ
الذي قد يشترك فيه غير  —فالاتصال بالغيب يعُلي شأن الم

والسموّ النابع من الوظيفة النبوية  — ،2﴾لْأَعْلَوْنَ ٱوَأنَتُمُ الأنبياء، كوصف المؤمنين في قوله تعالى: ﴿
 .3الفريدة

قصود. يعود اشتقاق مصطلح "الرسول" إلى 
ُ
سمة والتوجيه الم جذر لغوي يجمع بين طيّتيْن: السَّلام

طَّر د، بينما تُسمَّى الإبل "ممراسيل" 
ُ
فكما يوضح الجوهري، ويطُلق على الجمل "رمسملٌ" لسيره الهماد ئ الم

اهٍ مُحدَّدٍ بلا عمناء. وهكذا يحمل اللفظُ في طيّاته د لالتـميْن متكاملتـميْن:  الرّ فق )كما في حين تبُعمثُ في اتجّ 
رسملة في مهمّة(

ُ
نظَّم )كالإبل الم

ُ
" لطلب التمهُّل(، والبمعث الم  .4 الأمر "عملمى ر سْل كم

ترجع أصول كلمة "الرسول" إلى مفهوم التتابع والاستمرارية في اللغة، إذ يطُلق مصطلح "الرَّسْل" 
تتابع خطاها، كما يوُصف تدفق  على التسلسل المنتظم. من ذلك يقُال: "سارت الإبل رمسملًا" بمعنّ

 . 5الأشخاص بشكل متعاقب بـ"الأرسال"
 . اصطلاحا:2

أوضح الشيخ بيوض رحمه الله التمييزم الاصطلاحيم للنبيّ  بقوله: "هو من يمتنزّل عليه الوحيُ دون 
 .6تكليفٍ بإبلاغه"، مُفرّ قاً بذلك بين ممن يوُحى إليه لذاته وممن يرُسمل لدعوة الآخرين

                                                 
 (.294(، اشتقاق الأسماء، للزجاجي: )5/385(، معجم مقاييس اللغة: )15/302لسان العرب: ) -1
 .139سورة آل عمران، الآية:  -2
 .337-336، ص 1985ابن تيمية، النبوات، طبع دار الكتب العلمية، بيروت،  -3
 .195مادة: )رسل( في المفردات في غريب القرآن للراغب الأصفهاني، ص  -4
، كلية دار محمد سعيدان العازمي، دلائل النبوة بين رحابة الاستدلال القرآني واختزال الفكر الكلامي دكتور، مجلة الدراسات العربية -5

 .6195العلوم، جامعة المنيا، ص 
 .282، المرجع السابق، ص 02سورة يس، ج  إبراهيم بيوض، في رحاب القرآن،  -6



 النبوات                                                 :                 الثانيالفصل 

87 

 

خلال التمييز بين المفهومين وفقًا للتصوير القرآني، يُلاحمظ أن النبي هو من يوُحى إليه من 
ويُستنتج من ذلك أن الاصطفاء  ،1ذلك إرساله لقومٍ آخرين لهدايتهمبالشرع، بينما الرسول يُضاف إلى 

 للرسول. الإلهي شمل كليهما لتلقي الوحي، لكنَّ الدور التبليغي الخارجي( يظل السمة الفارقة 
يعُتبر الإيمان بكلّ  الأنبياء والرسل ركيزةً إيمانيةً لا تقبل التجزئة، إذ لا يجوز التمييز بينهم بحجة 

مصداقاً لقوله تعالى على لسان كلّ  رسول:  ،2اختلاف شرائعهم، فجوهر رسالاتهم واحدٌ وهو توحيد الله
رُهُ يَا قَ وْمِ اعْبُدُوا اللَّىَ مَا لَكُم مِ نْ إِلَهٍ ﴿  .وهكذا يتجلّى التوحيد كحجر الزاوية في دعواتهم ،3﴾غَي ْ

قدَّم الشيخ أطفيش تمييزاً اصطلاحياا بين النبي والرسول، فعرَّف النبي بأنه من تنُزمل عليه تشريعات 
لى تبليغ ، ثَ أردف محدّ دًا مفهوم الرسول بأنه: النبي نفسه إذا اؤُتمُ ن ع4إلهية تبُينّ  منهاج العبادة لله تعالى

وجعل الشيخ هذا التفسيرم ، 5تلك التشريعات إلى الناس، فالاتصاف بصفة الرسالة يمستلزم مهمة الإبلاغ
 المعيارم الفاصلم في التفريق بين المصطلحين، مؤكدًا أن هذه الرؤية هي الأقرب إلى الصواب.

لنبي" مُتلقّ يًا للوحي الذي يمعتبر "ا –أن التعريف التقليدي للشيخ أطفيش  6يرى الأستاذ وينتن
هذا التقسيمُ و  ،يثُير إشكاليةً منهجيةً  –دون تكليف بالتبليغ، و"الرسول" نبياا مُكلَّفًا بإبلاغ الرسالة 

 يَا أيَ  هَا الرىسُولُ بَ لِ غْ مَا أنُْزِلَ إِليَْكَ مِنْ ربَِ كَ وَإِنْ لَمْ تَ فْعَلْ فَمَا﴿يعتمد على تأويلٍ ضيقٍ للآية الكريمة: 
بينما تُستخدم كلمة "النبي" في القرآن أحيانًا بمعنّ "الرسول" ذاته، كما في قوله  ،7﴾بَ لىغْتَ رِسَالتََهُ 

ويعُلّ ق وينتن بأن هذا الالتباسم اللغويَّ يشُير إلى  ،8﴾وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَ بْلِكَ مِن رىسُولٍ وَلَا نَبي ٍ تعالى: ﴿
 فهومين تطوَّر لاحقًا في الفكر الكلامي، وليس له جذورٌ قرآنيةٌ صريحة.أن التمييزم الاصطلاحيَّ بين الم

                                                 
 .512، المرجع السابق، ص 14نفسه، سورة الصافات، ج  -1
 .424، المرجع السابق، ص 12سورة الشورى، ج  إبراهيم بيوض، في رحاب القرآن،  -2
 .65لآية: سورة الأعراف، ا -3
 .89، ظ: 89(: و: 3شرح نونية المديح: )خ( مكتبة القطب )اث:  -4
 المصدر نفسه. -5
مصطفى بن الناصر وينتن: باحث جزائري معاصر، يعمل رئيسًا لقسم العقيدة ومقارنة الأديان بجامعة الأمير عبد القادر بقسنطينة،  -6

 مشارك فعّال في الجلسات العلمية حول الفكر الإباضي. غرداية(، –وأستاذ سابق في معهد عمي سعيد )بني يسقن 
 .67سورة المائدة، الآية:  -7
 .52، الآية: الحجسورة  -8



 النبوات                                                 :                 الثانيالفصل 

88 

 

وينتن فكرةم أن "التبليغ" هو الفارق الجوهري بين النبي والرسول، مستندًا إلى أن جميع  ويوافق
بلَّغوا رسالاتٍ لقومهم، حتى لو لم يطُلب منهم توسيع نطاق  –بحسب النصوص الإسلامية  –الأنبياء 

قام بنفس دور النبي إدريس  –الذي يُصنَّف في الغالب كـ"رسول"  –فمثلًا، النبي نوح )ع( الدعوة. 
في تبليغ التوحيد. ويُشير وينتن إلى أن هذا التقسيمم قد يعكس اجتهاداتٍ  –الذي يعُتبر "نبياا"  –)ع( 

 لوحي.مذهبيةً لتنظيم التراث النبوي، لا سيما في ظل الخلافات حول عدد الرسل وأنواع ا
، لكنه ، 1﴾لَا نُ فَرِ قُ بَ يََّْ أَحَدٍ مِنْ رُسُلِه﴿يؤُكد وينتن أن الآية  تعُبرّ  عن مبدأ عقائديٍّ مثاليٍّ

فبحسب تحليله الاختلافات في الشرائع )كشريعة  ،يرى أن التطبيقم التاريخيَّ لهذا المبدأ واجه تحدياتٍ 
كرة "الدين الواحد"، مما دفع علماء كأطفيش إلى موسى مقابل شريعة عيسى( تخلق تناقضًا ظاهرياا مع ف

لكن وينتن يشُكك في إمكانية فصل التوحيد عن تشريعاته  ،التركيز على "التوحيد" كقاسمٍ مشتركٍ 
العملية، قائلًا: "إذا كان التوحيدُ هو الجوهر، فلماذا اختلفت الشرائع؟ أليس هذا التفريقُ نفسه يناقض 

 الوحدة؟".
تعريف أطفيش للنبي بأنه "ممنْ أنُزلت عليه شريعةٌ لبيان كيفية تعبُّده" يُضيّ ق يلاحظ وينتن أن 

ويقُارن هذا التعريفم  ،مفهوم النبوة إلى الجانب التشريعي، متجاهلًا الأدوارم الروحية والاجتماعية للأنبياء
أن  –بحسب وينتن  –ر بتصوُّرات الذين يرون النبوةم "إشراقاً قلبياا" قبل أن تكون تشريعًا، مما يظُه

أطفيش يسعى لتقديم رؤيةٍ قانونيةٍ للنبوة تتناسب مع الفقه الإباضي، لكنها تهمل البعدم الوجوديَّ في 
 رسالة الأنبياء.

يعكس  –رغم شيوعه في التراث الإسلامي  –يخلص وينتن إلى أن التمييزم بين النبي والرسول 
ويوُصي بإعادة دراسة المفهومين في  ،ونه حقيقةً قرآنيةً مطلقةً محاولاتٍ لتنظيم الموروث الديني أكثرم من ك

ضوء السياقات التاريخية واللغوية، مع تفادي تحميل النصوص ما لا تحتمل من التفريعات الاصطلاحية.  
كما يُشير إلى أن التركيزم على "التبليغ" كمعيارٍ وحيدٍ يهُمش أدوارم الأنبياء كـ"مُصلحين اجتماعيين" 

 ء روحيين"، مما يفُق د النبوةم أبعادها الإنسانية الكونية.و"حكما
 

                                                 
 .285سورة البقرة، الآية:  -1



 النبوات                                                 :                 الثانيالفصل 

89 

 

 
 ثانيا. الفرق بينهما:

يُشير الأستاذ وينتن إلى أن العلماء صنفوا الأنبياء بناءً على معيارين رئيسين: الأول ع رقيٌّ 
قرآني )كتمييز أنبياء العرب عن بني إسرائيل( وهو تصنيفٌ تاريخيٌ يفُيد في دراسة سياقات القصص ال

دون ارتباط مباشر بالعقيدة، والثاني وظيفيٌّ يفرق بين ممن أرُسلوا إلى الناس كافة )كالنبي محمد صلى الله 
عليه وسلم( وممن خُصُّوا بأقوامهم )كأنبياء بني إسرائيل(، وقد اعتمد الشيخ اطفيش هذا التقسيم 

م تنوع الرسالات السماوية واختلاف الوظيفي في شرح العقيدة، مؤكدًا أن كلا التصنيفين يُسهم في فه
أدوار الأنبياء، دون أن يُحدث تعارضًا مع الثوابت العقدية، مع التنويه أن هذه الآراء تعود بالأصل إلى 

 .1تحليلات وينتن
 . الرسل إلى كافة الناس:1

اطبين يقصد بـ"الرسل إلى كافة الناس" أولئك الأنبياء الذين نزلت عليهم شرائع سماوية شاملة، مخُ 
بها كلَّ البشر عبر الأزمنة والأماكن، دون حمصْرٍ في ع رقٍ أو مجتمعٍ محدد، ويعُتبر هذا التصنيف محلّ 

 خلافٍ بين العلماء، حيث اختلفت الرؤى في تحديد ممن ينطبق عليهم هذا الوصف من الرسل.
لى أن عدد لأبي حفص عمرو بن جميع( إ« العقيدة»ذهب الشيخ اطفيش )بالاستناد إلى كتاب 

هؤلاء الرسل سبعة، وهم: آدم عليه السلام، نوح عليه السلام، إبراهيم عليه السلام، موسى عليه 
السلام، داود عليه السلام، يوشع بن نون )خليفة موسى(، محمد صلى الله عليه وسلم، لكنه أضاف 

ه السلام ضمن هذه يوشع بن نون كسابعٍ للقائمة، مخالفاً ما ذكره أبو حفص الذي اعتبر عيسى علي
لممْ أرُْسملْ إ لاَّ »الفئة، وقد استند اطفيش في استبعاد المسيح عليه السلام إلى إنجيل متى والذي نقل عبارة: 

رماف  بمـيْت  إ سْرمائ يلم الضَّالَّة   ، بينما أيد الشيخ أحمد الشماخي )في شرحه للعقيدة( رأي أبي حفص «إ لىم خ 
 ين.بضم عيسى إلى الرسل العالمي

 :2يثير هذا التصنيف إشكالاتٍ ع دّة عند مقاربته بالنصوص الدينية والأدلة التاريخية

                                                 
 .224مصطفى بن ناصر وينتن، آراء الشيخ امحمد بن يوسف اطفيش العقدية، المرجع السابق، ص  -1
 .240ص  مصطفى بن ناصر وينتن، المرجع السابق، -2



 النبوات                                                 :                 الثانيالفصل 

90 

 

 تُشير النصوص إلى أن رسالاتهم خُصصت لأقوامٍ مُحدَّدين )كبنو إبراهيم وموسى وداود :
 .إسرائيل(، دون وجود دليلٍ قرآنّيٍ صريح على عموميتها لكل البشر

 رسالتهما لارتباطهما بمرحلة التأسيس البشري )آدم كأول : يمكن القبول بعالمية آدم ونوح
 .الأنبياء، ونوح كمرسلٍ للناجين بعد الطوفان(

 إدراجه في القائمة يبدو غريباً لغياب أي ذكرٍ قرآنّيٍ صريح لرسالته، فضلًا عن يوشع بن نون :
 عدم ورود اسمه في القرآن أساساً.

الوحيد الذي تثُبت النصوص رسالته الشاملة قطعاً، ويمبقى النبي محمد صلى الله عليه وسلم هو 
فهذه الآية تلُغي الخلاف حول عالمية  ،1﴾وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاى كَافىةً لِ لنىاسِ بَشِيراً وَنذَِيرًا﴿لقوله تعالى: 

 .2الرسالة المحمدية، بينما تظلُّ رسالاتُ ممن سواه محلَّ اجتهادٍ وتأويل
ءم الشيخ اطفيش ومناقشاتها كما وردت في مادة الأستاذ وينتن دون تعبيٍر هذا التحليل يعرض آرا

عن الرأي الشخصي، ووجب التنويه إلى أن الخلاف في هذه القضية يعكس اختلافم مناهج العلماء في 
 الجمع بين النصوص الدينية والتراث التأويلي.

 . الرسل إلى أقوام بخصوصهم:2
لبية العُظمى من الرسل بعُثوا إلى جماعات مُحدَّدة، دون ادعاء شمولية يؤُكّ د الأستاذ وينتن أن الغا

 ،رسالاتهم الزمانية أو المكانية، وهو ما يجعلهُم يختلفون جوهرياا عن الرسالة الخاتمة ذات الطابع الكوني
الًا غامضًا في الدراسات الديني ة، ل عدم ورود ويشير إلى أن العمدد الدقيق لهؤلاء الرسل وأسماءهم يظلُّ مجم

زمات مجتمعاتهم  -نصوص قطعية تُحددهم، فضلًا عن أن طبيعة بعثتهم  جعلت شرائعهم  -المرتبطة بأ 
 .3مؤقتة، تنتهي صلاحيتها بانتهاء الغرض منها

ويرى وينتن أن الموقف العقدي يقتضي الإيمان الجازم بجميع الرسل إجمالًا، دون اشتراط التفصيل 
هم، بينما يتر  يرم كّز التفصيل والإلزام الشرعي على الرسالة الأخيرة وحدها، والتي جاءت ناسخةً لما في س 

                                                 
 .28سورة سبأ، الآية:  -1
 .241مصطفى بن ناصر وينتن، آراء الشيخ امحمد بن يوسف اطفيش العقدية، المرجع السابق، ص  -2
 .241مصطفى بن ناصر وينتن، المرجع السابق، ص  -3



 النبوات                                                 :                 الثانيالفصل 

91 

 

قبلها، ومُتممةً لمسار الدعوات السماوية. ويُحذّ ر من الخوض في تفاصيل لا يُسعف فيها النص الديني، 
 .1غير الموثوقة مُعتبراً ذلك خروجًا عن الجوهر العقدي الذي يقُ رُّ بالغيب ويمرفض التكهُّنات التاريخية

 المطلب الثاني: العلاقة بيَّ النبوة والرسالة:
تحليلًا لغويًا ودلالياً لمفهومي النبوة والرسالة، مُستندًا  خضير بن بكير بابا واعمر الباحثتناول 

 :2وفيما يلي عرضٌ لأبرز آرائه دون تعقيبٍ أو نقد ،إلى أصول اللغة واختلاف الآراء حولهما
الاختلاف في اشتقاق مصطلح "النبوة" يعود إلى الجذر اللغوي "نبأ" الذي أن بن بكير أبرز 

يفُيد معنّ الإخبار والإبلاغ، مُشيراً إلى أن هذا الاشتقاق يؤكد العلاقة الوثيقة بين النبوة كمصطلحٍ ديني 
 .3وبين وظيفة الإنباء والإعلام، مما يعُزّ ز الدقة الدلالية للكلمة في سياقها الشرعي واللغوي
 أما مفهوم "الرسالة" فقد أوضح الشيهاني أنه يحمل دلالتين رئيستين في اللغة:

 وتتمثل في الإرسال من الله تعالى إلى الأنبياء والمرسلين.الدلالة الإلهية : 
 وتتعلق بمهمة الرسل في نقل الوحي وتبليغه إلى الناس.الدلالة التبليغية : 

نبوة والرسالة في الفكر الإسلامي، إلا أن القرآن يحدد اختلفت الرؤى حول طبيعة العلاقة بين ال
هبةٌ إلهيةٌ —حسب النص القرآني—أن جوهرهما يرجع إلى اصطفاء إلهي، لا إلى اجتهاد بشري. فالنبوة

يختص بها الله من يشاء من عباده لتلقي الوحي وحمل الرسالة، وهو ما اتفق عليه جمهور المسلمين، ولكن 
خرجت عن هذا الإجماع بادعاء أن —كفكر الفارابي وابن سينا—ية والصوفيةبعض التيارات الفلسف

النبوة تُكتسب عبر مجاهدات روحية أو اتصال بالعقل الفعَّال، بينما ذهبت فرق كالكمرامية إلى أن النبوة 
 والرسالة صفتان ذاتيتان في النبي تفرضان على الله إرساله!

بابا واعمر تحليلًا للرؤية الإباضية، مستنداً إلى ما نقله  وفي المقابل يقدم الباحث خضير بن بكير
الجيطالي عن أبي الربيع سليمان بن يخلف، الذي يرى أن النبوة والرسالة "حالتان اضطراريتان"  

- كالاستطاعة في المستطيع، لا مجال لاكتسابهما بإرادة البشر، فلو كانتا مكتسبتين لتمكن أي إنسان
 نبياً أو رسولاً، وهو ما ينُاقض واقع الأنبياء الذين اختارهم الله دون سواهم. أن يصير -بمحض اختياره

                                                 
 .241مصطفى بن ناصر وينتن، المرجع السابق، ص  -1
 .307 ، ص2009، جمعية التراث، غرداية، 01يطالي وفكرة العقدي، ط خضير بن بكير بابا واعمر، الإمام إسماعيل الج -2
 .210 ، صالمرجع السابقخضير بن بكير بابا واعمر، الإمام إسماعيل الجيطالي وفكرة العقدي،  -3



 النبوات                                                 :                 الثانيالفصل 

92 

 

ويشير الباحث إلى أن هذا الجدل يُحملُّ بفهم الاختلاف الدلالي لمصطلح "الرسالة"، حيث يرى أبو يحيى 
من فسرها  زكرياء بن أبي بكر أن الخلاف لفظي؛ فمن فسر الرسالة كـ"إرسال من الله" عدها اضطراراً، و 

 .1كـ"تبليغ من الرسول" عدها اكتساباً 
يتفقون على أن أصل النبوة والرسالة —رغم تعدد آرائهم—ويؤكد الباحث أن الإباضية

)كاصطفاء إلهي( هو أمرٌ ضروريٌ غير مكتسب، مما يجعل الخلافات السابقة تدور حول المصطلح لا 
 تجعل النبوة نتاجاً لعوامل بشرية، مؤكدين أنها المضمون، كما يرفضون تفسيرات الفلاسفة والصوفية التي

 محض فضل إلهي يمنحه الله لمن يشاء من عباده دون وساطة عقل أو خيال.
يظُهر تحليل الباحث خضير بن بكير بابا واعمر جهدًا مُتميزاً في توضيح الرؤية الإباضية لطبيعة 

ة كُتب الشيخ الجيطالي وأبي الربيع سليمان بن العلاقة بين النبوة والرسالة، حيث اعتمد على مصادر تراثي
يخلف، ليُبرزم الاتفاق الجوهري للإباضية على أن الاصطفاء الإلهي هو أصل النبوة والرسالة، مُفندًا بذلك 

كما أظهر الباحث مهارةً في تحويل الخلافات اللفظية   ،الآراء الدخيلة التي تربطهما بالكسب البشري
ط اتفاقٍ عبر الفهم الدقيق لسياقاتها اللغوية والكلامية مما يعكس عمقًا في حول المصطلحات إلى نقا

التعامل مع التراث العقدي الإباضي وقدرةً على تقديمه بصورة مُتماسكة تُسهّل على القارئ استيعاب 
 .2جوهر المسألة دون التورط في تفاصيل هامشية

وص التاريخية والرؤية التحليلية المعاصرة، من الجدير بالذكر أن الباحث نجح في الربط بين النصو 
رغم - فجمع بين نقل آراء الأقدمين وتفسيرها في إطارٍ منهجيٍ واضح، مؤكدًا على أن الموقف الإباضي

يقف موحدًا في رفض النظريات الفلسفية والصوفية التي تُخضع النبوة لمعايير  -تعدد اجتهادات أعلامه
العقل يكرس فهمًا متينًا لمركزية الوحي في التشريع الإسلامي، ويعُيد تأكيد بشرية. هذا التوازن بين النقل و 

أن اختيار الأنبياء والرسل هو محض مشيئة إلهية، لا مجال فيها للتدخل الإنساني، مما يُسهم في حماية 
 العقيدة من الانزياحات التأويلية التي قد تُضعف قدسية الرسالة السماوية.

                                                 
 .308 ، صالمرجع السابقخضير بن بكير بابا واعمر،  -1
 .210 ، صالمرجع السابقالعقدي،  خضير بن بكير بابا واعمر، الإمام إسماعيل الجيطالي وفكرة -2



 النبوات                                                 :                 الثانيالفصل 

93 

 

للمصادر اللغوية والشرعية أرى أن التمييز بين النبي والرسول يعكس محاولةً انطلاقاً من تحليلي 
فقهيةً لتنظيم مفهوم الوحي حيث ركزت على الجذر اللغوي لكلمتيم "النبي" و"الرسول" لاستنباط 

ل ورغم شيوع الرأي القائ ،الفروق؛ فالنبي من النبأ )الإخبار بالغيب( والرسول من الإرسال )حممْل الرسالة(
بأن النبي يوُحى إليه دون تكليف بالتبليغ بينما الرسول مأمور بالإبلاغ، إلا أنني أتفق مع وينتن في أن 
هذا التصنيفم قد لا يعكس دقةً قرآنيةً مطلقةً، إذ يُستخدم المصطلحان أحيانًا بمعنّ مترادف في 

 النصوص.
" و"مُختصين بأقوام" من ناحية أخرى أعتقد أن الخلاف حول تصنيف الرسل إلى "عالميين

يعكس إشكاليةم تطبيق المفاهيم الحديثة )كالعالمية( على النصوص القديمة، مما قد يُحدث تعارضًا مع 
دون وجود نص قرآني صريح  –سياقاتها التاريخية. كما أن إدراج يوشع بن نون في قائمة الرسل العالميين 

 ما يحتاج لمراجعةٍ نقدية. يظُهر تأثرم بعض الآراء بالتراث الإسرائيلي، وهو –
أما عن الرؤية الإباضية التي تؤكد أن النبوة والرسالة اصطفاء إلهي لا يُكتسب فأجدها تصحيحًا 
مهماا لمسار الجدل الكلامي، خاصة في مواجهة الآراء التي تربط النبوة بالمجاهدات الذاتية أو العقل المجرد، 

صدرٍ فوق بشري. ومع ذلك، أرى أن التركيزم على الجانب إذ تحافظ هذه الرؤية على قدسية الوحي كم
التشريعي في تعريف النبوة )كما عند أطفيش( يقُلص دور الأنبياء كحُكماء روحيين وقادة مجتمعيين، 

 وهو بعُدٌ يحتاج لاستعادةٍ في الخطاب الديني المعاصر.
 طلب الثالث: عدد وصفات الأنبياء والرسل:الم

 الرسل:أولا. عدد الأنبياء و 
اعتمد الشيخ اطفيش على رواية حديث أبي ذر الغفاري التي تذكر أن عدد الأنبياء مائة ألف 
وأربعة وعشرون ألفا، منهم ثلاثمائة وخمسة عشر رسولًا، مستندًا إلى ظاهر النص القرآني والأحاديث، 

فيش، وليس نصاا قطعياا في لكن الأستاذ وينتن يُشير إلى أن هذا الرقم يعُدُّ اجتهادًا شخصياا للشيخ اط
وَرُسُلًا قَدْ ﴿الإسلام، إذ إن القرآن لم يحدد العدد بدقة، واكتفى بالإشارة إلى وجود رسلٍ لم يذُكروا

، ويرى وينتن أن الشيخ اطفيش وقع في 1﴾قَصَصْنَاهُمْ عَلَيْكَ مِن قَ بْلُ وَرُسُلًا لمىْ نَ قْصُصْهُمْ عَلَيْكَ 
                                                 

 .164سورة النساء، الآية:  -1



 النبوات                                                 :                 الثانيالفصل 

94 

 

لى روايات إسرائيلية من التوراة والإنجيل لسدّ  الثغرات في القوائم النبوية، دون تناقض منهجي حين استند إ
 .1تمحيص نقدي، مما أدى إلى خلطٍ بين المصادر الإسلامية وغير الإسلامية

« شرح العقيدة»يُبرز الأستاذ وينتن أن قوائم الأنبياء المطولة التي سردها اطفيش في كتبه )كـ
المسيحية، خاصةً في ذكر أسماء أنبياء مثل إشعياء -الواضح بالرواية اليهودية تعكس تأثره«( التيسير»و

لا يعُقل أن يبُنّ جزء من »وحزقيال، الذين لا وجود لهم في المصادر الإسلامية الموثوقة، ويعُلّق وينتن: 
النبي صلى الله العقيدة الإسلامية على رواياتٍ لم توُثَّق في القرآن أو السنة الصحيحة، خاصةً مع تحذير 

 .2«عليه وسلم من تلقّي الإسرائيليات دون تمييز
ذهب اطفيش إلى أن النبي محمدًا كان يعلم أسماء جميع الأنبياء السابقين، مستدلًا بحديث أبي 

لكن وينتن يرفض هذا الرأي  ،تي تنفي إحاطته بأخبار بعض الرسلذر، محاولًا التوفيق بينه وبين الآية ال
يث الذي استشهد به اطفيش ضعيف الإسناد، ولا يصحُّ أن يبُنّ عليه اعتقادٌ عقدي، الحد»قائلًا: 

فضلًا عن أن الآية القرآنية تؤُكّ د محدودية القمصص النبوي المذكور للرسول، مما يفُنّ د زعم الإحاطة 
 .3«الكاملة

غاية القرآنية من ينتقد وينتن منهجية اطفيش في التركيز على الحمصر العددي للأنبياء، مع أن ال
، فتحويل 4﴾وَإِن مِ نْ أمُىةٍ إِلاى خَلَا فِيهَا نَذِير  ذكرهم هي العبرة والعظة، لا الإحصاء، كقوله تعالى: ﴿

يلاحظ وينتن أن الشيخ اطفيش تراجع لاحقًا عن تشبثه ، لة عقدية يُشتت المقصد الإيمانيالعدد إلى مسأ
الصحيح الإمساك عن »ء الذين يحذّرون من الحمصر، قائلًا: للرسل، ومال إلى رأي العلما 313بالعدد 

، ويرى وينتن أن هذا التراجع يعُدُّ انتصاراً «حصر الأنبياء في عدد؛ لئلا يؤدي إلى نفي النبوة عن بعضهم
 .5للمنهج النقدي الذي يرفض الخلط بين اليقيني والظني في العقيدة

                                                 
 .326مصطفى بن ناصر وينتن، آراء الشيخ امحمد بن يوسف اطفيش العقدية، المرجع السابق، ص  -1
 .326مصطفى بن ناصر وينتن، المرجع السابق، ص  -2
 .326مصطفى بن ناصر وينتن، المرجع السابق، ص  -3
 .24: ، الآيةفاطرسورة  -4
 .326مصطفى بن ناصر وينتن، آراء الشيخ امحمد بن يوسف اطفيش العقدية، المرجع السابق، ص  -5



 النبوات                                                 :                 الثانيالفصل 

95 

 

منهجياا في التعامل مع النصوص الدينية، الخطأ  يخلص وينتن إلى أن تجربة اطفيش تقُدم درسًا
ليس في الاستئناس بالمرويات التاريخية، بل في رفعها إلى مرتبة اليقين دون نقد، فالعقيدة تبُنّ على 

 النصوص القطعية، لا على التأويلات البشرية القابلة للخطأ.
 ثانيا. صفات الأنبياء والرسل:

جوهريًا بين النبي والرسول، حيث ذهب الراجح من أقوالهم إلى  أجمع العلماء على أن هناك فرقاً
أن الأنبياء هم الذين أنبأهم الله بالوحي دون أن يكلفهم بتبليغه إلى أقوامهم، بينما الرسل هم الذين 

 .أوحى الله إليهم وأمرهم بتبليغ رسالته. وبهذا، فإن كل رسول نبي، لكن ليس كل نبي رسولًا 
يز الله بها الأنبياء والرسل، فقد اجتمعوا فيها جميعًا، حيث خصهم الله أما الصفات التي م

بصفات تميزهم عن سائر البشر، ومن أبرزها الصبر على الأذى الذي تلقوه من أقوامهم، والثبات على 
الحق رغم إنكار المكذبين، واستقامتهم المطلقة على منهج الله دون تحريف أو تبديل. وقد أشار إلى ذلك 

، مما يدل على أن جميعهم كانوا على صراط 1﴾كُلاًّ هَدَيْ نَا﴿ب بن سلام، مستندًا إلى قوله تعالى: لوا
الهداية المستقيم. وقد تناول الأستاذ وينتن هذه القضية بالتفصيل، مؤكدًا أن هذه الصفات تشكل 

واجهة التحديات الأساس الذي قامت عليه مهمة الأنبياء والرسل، وهو ما جعلهم قدوة للبشرية في م
 .والتمسك بالحق

إلى جانب هذه الصفات العامة، فقد اختص الله بعض الرسل بميزات إضافية وفقًا لحكمته 
الإلهية. فعلى سبيل المثال أشار الأستاذ وينتن إلى أن الله بشر نبيه إبراهيم عليه السلام بأنه سيكون إمامًا 

 ، 2﴾إِنّ ِ جَاعِلُكَ لِلنىاسِ إِمَامًا﴿جاء في قوله تعالى: للناس في الدين، ورفع منزلته بين عباده، كما 
بجملة من الأخلاق السامية التي جعلته نموذجًا أكمل للبشرية، كما  صلى الله عليه وسلموكذلك، خص الله نبيه محمدًا 

ويرى الأستاذ وينتن أن هذه الأخلاق لم تكن  ،3﴾وَإِنىكَ لَعَلى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴿وصفه في قوله سبحانه: 
إذ جعلته قادراً على جذب الناس إلى الإيمان وترسيخ  ،زة شخصية، بل كانت نعمة على أمتهمجرد مي

 .محبتهم لله تعالى
                                                 

 .84سورة الأنعام، الآية:  -1
 .124سورة البقرة، الآية:  -2
 .04سورة القلم، الآية:  -3



 النبوات                                                 :                 الثانيالفصل 

96 

 

 صفات الأنبياء والرسل
 
 
 
 ر
 

 ثالثا. أسماء الرسل:
رسملين بلغ ثلاثمائة وثلاثة 

ُ
يذكر الشيخ محمد بن يوسف أطفيش في مؤلفاته أن عدد الرسل الم

ويشير إلى  ،د أهل غزوة بدر، وقد فصَّل هذا العدد في كتابه "شرح نونية المديح"عشر رسولًا، موافقًا لعد
 :1أن هؤلاء الرسل يشملون

 آدم، شيت، أنوس، قينان، مهائيل، أخنوخ، إدريس، نوح، هود، صالح، الأنبياء الأولون :
 إبراهيم، لوط، إسماعيل، إسحاق، يعقوب، يوسف.

 شع، داود، سليمان، إلياس، اليسع، يونس، زكريا، يحيى، : موسى، هارون، يو أنبياء بني إسرائيل
 عيسى بن مريم.

 هود، صالح، شعيب، ذو الكفل، وغيرهم من الأسماء التي أنبياء العرب والعصور القديمة :
 تكررت في الروايات التاريخية والعقدية.

 وعمرون، : كأسماء مثل مرداريم، وشارع، وحنظلة، وعصانأسماء تختص بِا المصادر الإباضية ،
 وغيرها مما ورد في سرد الشيخ المفصَّل.

خاتم الأنبياء والمرسلين، مُصليًا عليه  ،صلى الله عليه وسلمويختتم الشيخ أطفيش القائمة بمحمد بن عبد الله 
 .2وعلى جميع الرسل

                                                 
 .439 صالمرجع السابق، امحمد بن يوسف اطفيش، شرح عقيدة التوحيد،  -1
 .440 صالمرجع السابق، اطفيش، امحمد بن يوسف  -2

 الأنبياء:
نبأهم الله بالأخبار دون 

 أن يأمرهم بالتبليغ.

 الرسل:
أنزل الله عليهم الوحي 

 وأمرهم بالتبليغ.
 

 صفاتهم المشتركة:
 الصبر على الأذى 
 الثبات على الدين 
  البقاء على الصراط

 السوي
 



 النبوات                                                 :                 الثانيالفصل 

97 

 

الشيخ أطفيش وصفًا لمواقع بعض الأنبياء في السماوات السبع وفقًا للرؤية العقدية التي  يضيفو 
آدم في السماء الأولى، ويونس في الثانية، ويحيى وزكريا في الثالثة، وإدريس في الرابعة، يتبناها، فيذكر: 

 وهارون في الخامسة، وموسى في السادسة، وإبراهيم في السابعة.
مُستندًا إلى  ،صلى الله عليه وسلمالشيخ أطفيش بين عدد المرسلين وبين الحساب الرمزي لاسم النبي محمد  ويربط

والجزم(، فيشرح أن تكرار حروف اسم "مـحـمـد" )الميم والحاء والدال( نظام الحروف والأعداد )البسط 
الرسل في  د، وهو العدد ذاته الذي يُشارك عدد أهل بدر وعد313بطرق حسابية معينة ينُتج الرقم 

 .1اعتقاده
من خلال تحليلي لمسألة عدد الأنبياء والرسل، أرى أن الشيخ اطفيش حاول سدَّ الفراغ في 

نية بالاستناد إلى رواياتٍ ضعيفةٍ وإسرائيلياتٍ لم توُثَّقْ شرعًا، مما يعكس إشكاليةم الاعتماد النصوص الدي
 124على المرويات التاريخية غير الممحَّصة في بناء العقائد. ورغم إدراكي لحماسه في حمصر العدد )كـ

ى الأرقام يبُع دُ عن جوهر ع وينتن في أن التركيزم علالأستاذ  رسولًا(، إلا أنني أتفق م 313ألف نبي و
كما أن إدراج أسماء أنبياء من خارج الموروث   ،الرسالة التي أراد القرآنُ توضيحه عبر الع برة لا الإحصاء

الإسلامي )كإشعياء وحزقيال( أو الربط الرمزي بين عدد الرسل وأهل بدر بحساب الجمَُّل يُضعف 
آنّيٍ إلى تأويلاتٍ هشَّةٍ قابلةٍ للتفنيد. أؤمن أن الحكمةم من الموقف العقدي، إذ يحوّ ل القضيةم من يقيٍن قر 

عدم ذكر العدد الدقيق في القرآن تكمن في تجنيد العقل للإيمان بالغيب دون تشتيتٍ بالتفاصيل، مما 
يرم الأنبياء، لا التنقيب عن أسمائهم أو مواقعهم في  يستدعي تركيزم الجهود على استخلاص الدروس من س 

 التي لم يرد فيها نصٌ قاطعٌ. السماوات
 المطلب الرابع: أولو العزم من الرسل:

تنطلق آراء الأستاذ حمو بن عيسى الشيهاني في مسألة تفاضل الأنبياء والرسل من منهجٍ حمذ رٍ، 
ُؤميَّدة بدليلٍ صريح. فيرى أن التفاضل 

يعتمد على النصوص القطعية ويتجنب الخوض في المقارنات غير الم
وقوله: ، 2﴾وَلَقَدْ فَضىلْنَا بَ عْضَ النىبِيِ يََّ عَلَىَٰ بَ عْضٍ ﴿نبياء أمرٌ إلهي محض، يستند إلى قوله تعالى: بين الأ

                                                 
 .441 صالمرجع السابق، امحمد بن يوسف اطفيش، شرح عقيدة التوحيد،  -1
 .55سورة الإسراء، الآية:  -2



 النبوات                                                 :                 الثانيالفصل 

98 

 

مؤكدًا أن الاصطفاء والتفضيل من اختصاص الله وحده، ، 1﴾تلِْكَ ٱلر سُلُ فَضىلْنَا بَ عْضَهُمْ عَلَىَٰ بَ عْضٍٍۢ ﴿
وجود نصٍّ  يهانيفيما يخص أولي العزم من الرسل، فينفي الشدون أن يدُلي برأيٍ شخصي في ترتيبهم، أما 

  .2قرآني أو حديثٍ قاطعٍ يُحدد أسماءهم بشكلٍ جازم
اجتهادٌ علمائي وليس حقيقةً مُطلقة مستندًا في ذلك إلى غياب التصريح وهذا ما هو إلا 

شَرعََ لَكُم ﴿كقوله تعالى:   القرآني بأسمائهم. غير أنه يشير إلى أن بعض الآيات قد توُحي بهذا التفضيل،
نَا بِهِ إِبْ رَاهِيمَ وَمُوسَىَٰ وَعِيسَىَٰ ۖ نَا إِليَْكَ وَمَا وَصىي ْ ينِ مَا وَصىىَٰ بِهِ نوُحًا وَالىذِي أَوْحَي ْ  أَنْ أَقِيمُوا مِ نَ الدِ 

ينَ وَلَا تَ تَ فَرىقُوا فِيهِ  رهم في إقامة الدين ووحدة والتي يرى فيها إشارةً إلى تميُّز هؤلاء الرسل بدو  ،3﴾الدِ 
 الرسالة.

يذكر الشيهاني ما ورد في الحديث النبوي من خصائص  ،صلى الله عليه وسلمسياق تفضيل النبي محمد  وفي
ل بها، كإرساله لعامّة الناس، وإباحة الغنائم، ونصرته بالرعب، قائلًا: إن هذه الخصائص  وإن دلّت  –فُضّ 

 .4ارنته بغيره من الأنبياءلا تلُغي الاحتكام إلى النصوص في مق –على مكانته 
وجبريل عليه السلام، فيُذكّ ر الشيهاني بأن المسألة خلافية بين  صلى الله عليه وسلمفي المقارنة بين النبي محمد  أما

ل أحدمهما على الآخر،  العلماء، مُحمذّ راً من القطع برأيٍ دون دليلٍ يقيني، إذ لا يوجد نصٌّ صريحٌ يُـفمضّ 
 .5لكونه مُخاطمبًا بالوحي وممبْعوثًا للبشر صلى الله عليه وسلم وإن مال بعض العلماء إلى تفضيل النبي

أرى أنَّ منهج الأستاذ حمو بن عيسى الشيهاني في التعامل مع مسألة تفاضل الأنبياء وأولي العزم 
يتسم بالحكمة والاتزان فهو يقُدّ م نموذجًا لدراسةٍ شرعيةٍ تلتزم بالأدلة النصية وتتجنب الخوض في 

وهذا المنهجُ يذُمكّ رنا بأهمية التزام  ،ء الشخصية التي لا تستند إلى أساسٍ صلبالتأويلات المجردة أو الآرا
الباحث بالسَّلمف في فهم النصوص، والوقوف عند حدود ما ورد فيها، خاصةً في الأمور الغيبية التي لا 

 مجال للعقل فيها إلا بالتسليم.

                                                 
 .253سورة البقرة، الآية:  -1
 .301 صالمرجع السابق، ، ني، الفكر العقدي عند الشيخ بيوضحمو بن عيسى الشيها -2
 .13سورة الشورى، الآية:  -3
 .301 صالمرجع السابق، ، ني، الفكر العقدي عند الشيخ بيوضحمو بن عيسى الشيها -4
 .302 صالمرجع السابق، ني، حمو بن عيسى الشيها -5



 النبوات                                                 :                 الثانيالفصل 

99 

 

يُـعمدُّ توجيهاً  –كما نصَّت عليه الآيات   –إنَّ تركيزه على أنَّ التفاضل بين الرسل أمرٌ إلهيٌ محضٌ 
مهماً لعدم الانزلاق في مقارناتٍ قد تحمل في طياتها انتقاصاً من مكانة نبٍي ما، حتى لو لم يقصدها 
البعض. فالإيمان باصطفاء الله لأنبيائه ورسله يقتضي احترامم هذه الإرادة الإلهية، والامتناع عن الخوض في 

 زْها الوحي.التفاصيل التي لم يجُ  
أما فيما يخص أولي العزم من الرسل، فإشارتهُ إلى أن تحديد أسمائهم ليس قطعياً يُبر زُ منهجاً 

وهذا يفتح الباب لفهمٍ  ،علمياً رصيناً، يقوم على التمييز بين ما هو نصٌّ صريح وما هو اجتهادٌ تأويلي
في أدوارهم أو في نوع التحديات التي  أوسع لمعنّ "أولي العزم"، فقد يكون العزم مرتبطاً بخصائصم 

وهذا يتوافق مع روح القرآن الذي يذكر قصص الأنبياء كدروسٍ  ،واجهوها، دون حصرها في أسماءٍ بعينها
 .1للمؤمنين، لا كمعلوماتٍ تاريخيةٍ مجردة

دون قطعٍ  –على جبريل عليه السلام  صلى الله عليه وسلمكما أنَّ تذكيره بخلافية مسألة تفضيل النبي محمد 
ُحتـمرمم في الفقه الإسلامي، حيث يُمكن أن تتعايش الآراء المتعددة  – برأيٍ 

يُـعمزّ ز قيمةم الاختلاف العلمي الم
في تجنُّب التَّعصُّب لرأيٍ  يفُيدما دامت تستند إلى أدلةٍ شرعيةٍ، حتى لو اختلفت في قوتها. وهذا المنهجُ 

خ ثقافةم الحوار البنَّاء بين المذاهب و   الف رق.دون آخر، ويرُسّ 
أعتقد أنَّ هذا النهجم التحفُّظي الذي يتبنَّاه الشيهاني ليس مجردم حمذمرٍ علمي، بل هو  وفي الأخير

تعبيٌر عن الورع الديني الذي يخشى صاحبه أن يتحدث في دين الله بغير علم، وهو خُلقٌ يحتاجه الباحثون 
ُؤمسَّسة.

 اليوم في زمنٍ تكثر فيه الآراء الجريئة غير الم
د هذا النهجُ أت فق مع الشيخ الشيهاني في منهجه الحذر تجاه مسألة تفاضل الأنبياء، إذ يُجسّ 

التزامًا عميقًا بالنصوص الشرعية ورفضًا للخوض في تأويلاتٍ لا تبُنّ على أدلةٍ قطعية. فتركيزه على أن 
ل من شأن أي نبٍي، كما أن التفاضل إلهيٌ محضٌ يحمي العقيدةم من الانزلاق إلى مقارناتٍ مجازفةٍ قد تقُل

تحفُّظمه عن حمصر "أولي العزم" بأسماء محددةٍ دون نصٍّ صريحٍ يذُكّ رنا بأهمية التمييز بين اليقيني 
والاجتهادي في الأمور العقدية. هذا المنهجُ لا يعكس فقط دقةً علميةً، بل يعُبرّ  عن ورعٍ دينٍي يرفض 

 ن تتعرض فيه الثوابتُ الدينية لتأويلاتٍ التحدث بغير علم، وهو نهجٌ ضروريٌ في زم

                                                 
 .403 صالمرجع السابق، ني، حمو بن عيسى الشيها -1



 النبوات                                                 :                 الثانيالفصل 

100 

 

 : معجزات الرسل والفرق بينها وبيَّ الكرامات:المبحث الثاني
اختار الله عز وجل بحكمته أن يربط دعوات الأنبياء الرسل بآيات ودلائل تبرهن على صدقهم 

د أولى وتثبت أن الرسالات التي جاؤوا بها هي وحي إلهي، وإحدى هذه الدلائل هي المعجزات وق
 العلماء اهتماماً كبيراً بدراستها لتأكيد صحتها وبيان دلالتها على النبوة وتفسير كيفية إعجازها. 

 معجزات الرسل: المطلب الأول:
 العجز والمعجز والمعجزة: الضعف، والتعجيز: التثبيط، والنسبة إلى العجز.

 .1ي، والهاء للمبالغةومعجزة النبي صلى الله عليه وسلم ما أعجز به الخصم عند التحد
زة وممعْجمزمة  وفي الصحاح: العجزُ: الضعف، تقول: عجزت عن كذا بالكسر عجزاً، وممعْج 

زاً بالفتح أيضًا على القياس. زاً وممعْج   وممعْج 
واحد معجزات الأنبياء، وأعجز الشيء أي فاته، عاجز فلانًا إذا ذهب فلم يصل  :والمعجزة

اعل مأخوذ من العجز وهو زوال القدرة عن الإتيان بالشيء من رأى أو ، وهو في الحقيقة اسم ف2إليه
 .3تدبير

وَالىذِينَ سَعَوْا في آيَاتنَِا مُعَاجِزيِنَ أُولََٰئِكَ لَهمُْ عَذَاب  مِ ن ﴿قال الشوكاني في تفسير قوله تعالى: 
لت على الرسل، فطعنوا فيها إن الكفار سعوا جاهدين في إبطال الآيات الإلهية التي نز ، 4﴾ر جِْزٍ ألَيِم  

ز ينم( في الآية فهو يدل على أنهم   وشككوا الناس بصدقها، وصمدّوهم عن اتباعها، وأما معنّ كلمة )مُعماج 
كانوا يسابقون القدر الإلهي بظنهم أنهم يستطيعون الفرار من عقاب الله أو التغلب على حكمته كمن 

ناا أن ذلك ينُجيه من حساب الآخرة، ويُشتق المعنّ من يُجاهر بإنكار البعث ويُصرّ على تكذيبه، ظا

                                                 
 .181، د ت، ص 02الفيروز آبادي، القاموس المحيط، ج  -1
، 1987، دار العلم للملايين، بيروت، 02، ط 03بو نصر إسماعيل بن حماد الجوهري، ج أبو نصر إسماعيل بن حماد الجوهري، أ -2

 .884-883ص 
 .121، ص 1983، مكتبة الفلاح، الكويت، 02عمر سليمان الأشقر، الرسل والرسالات، ط  -3
 .05سورة سبأ، الآية:  -4



 النبوات                                                 :                 الثانيالفصل 

101 

 

( في اللغة، حيث يقُال: "عماجمزمهُ" أي سابقه أو غالبه، و"أمعْجمزمهُ" إذا فمضملمه في السرعة أو  مادة )عمجمزم
 .1القدرة

يعرف الشيخ أطفيش المعجزة بأنها: "الحدث الخارق للعادة، الذي يظهر على يد مدعي النبوة 
التكليف، مقرنًا بتحدي الخصوم لإثبات صدق دعواه". بينما يرى البيجوري أنها: "كل أمر في زمن 

 خارق للعادة يظهر على يد النبي صلى الله عليه وسلم، سواء أكان مصاحباً للتحدي أم لا".
ويبرز الأستاذ حمو بن عيسى الشيهاني الخلاف الجوهري بين التعريفين؛ فالأول يشترط اقتران 

بالتحدي، بينما الثاني لا يراه شرطاً، مستندًا في ذلك إلى رأي الشيخ بيوض الذي يؤكد أن  المعجزة
التحدي هو الفيصل بين المعجزة والكرامة؛ فالأولى خاصة بالأنبياء لدعم رسالاتهم، كناقة صالح وعصا 

 .2موسى، بينما الثانية تُجرى على أيدي الأولياء دون ادعاء نبوة
وحده؛ لكونه الوحيد رآن الكريم تزل المعجزة النبوية في القأنَّ الشيخ بيوض يخ ويمستنتج الشيهاني

ذَا ي الصريح، كقوله تعالى: ﴿الذي اقترن بالتحد نسُ وَالجِْن  عَلَىَٰ أَن يََْتُوا بمثِْلِ هََٰ قُل لىئِنِ اجْتَمَعَتِ الْإِ
خلافا ل ما يذكر من خوارق مادية )كشقّ   ،3﴾لبَِ عْضٍ ظَهِيراًالْقُرْآنِ لَا يََْتُونَ بمثِْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَ عْضُهُمْ 

ا تدخل في باب الكرامات أو الخوارق التي لا ت اس بمستوى إعجاز قالقمر أو حنين الجذع(، التي يرى أنهَّ
 .الكريم رآنالق

، بل ويؤكد الشيهاني أنَّ هذا الرأي لا ينفي وقوع الخوارق الأخرى زمن النبي صلى الله عليه وسلم
رآنه الذي قخلافا ل  على نبوتهيرفض تصنيفها كـمعجزات بالمعنّ الاصطلاحي؛ لأنَّ النبي لم يقيمها دليلا

اَ الَْْيَاتُ عِنْدَ اللَّىِ ﴿ي به، كما في قوله تعالى: تكرر التحد وَقاَلُوا لَوْلَا أنُْزِلَ عَلَيْهِ آَيَات  مِنْ ربَِ هِ قُلْ إِنَّى
اَ أَنََ نَذِ  لَى عَلَيْهِمْ وَإِنَّى  .4﴾ير  مُبِيَّ  أَوَلَمْ يَكْفِهِمْ أَنَى أنَْ زَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ يُ ت ْ

                                                 
 .313 هـ، ص1414دمشق،  ، دار الكلم الطيب،04محمد بن عبد الله الشوكاني، فتح القدير، ج  -1
 .302 صالمرجع السابق، ، ني، الفكر العقدي عند الشيخ بيوضحمو بن عيسى الشيها -2
 .88، الآية: الإسراءسورة  -3
 .51-50سورة العنكبوت، الآية:  -4



 النبوات                                                 :                 الثانيالفصل 

102 

 

وينقل الشيهاني عن الشيخ بيوض رفضه لمن أنكر تلك الخوارق بدعوى حصر المعجزة في 
هكذا يجمع القرآن، قائلًا: "إنكارها قول بغير علم؛ فالنبي لم يدعها دليلًا على نبوته فكيف تنفى؟!"، و 

 .1الرأي بين إثبات الخوارق النبوية وتمييزها عن الإعجاز القرآني الفريد بالتحدي والديمومة
أرى أن التمييز بين المعجزة والكرامة في ضوء اشتراط التحدي أو عدمه يقدم منهجًا دقيقًا لفهم 

بل هو تأكيد على طبيعة الخوارق في السياق الإسلامي؛ فاشتراط التحدي ليس مجرد تفصيل لفظي، 
الغاية من المعجزة كدليل حاسم على صدق النبوة، يوجه العقل إلى التصديق دون التباس، وهذا يبرز 
حكمة الله في اختلاف أدلة الأنبياء؛ فلكل رسول معجزة تناسب قومه وثقافتهم، لكن القرآن جاء 

 البيان.شاملاً لكل العصور، متحديًا العقل البشري في أعمق ملكاته: الفكر و 
كما أن تركيز الشيخ بيوض على أن القرآن هو المعجزة الوحيدة للنبي صلى الله عليه وسلم لا 
يقلل من شأن الخوارق الأخرى، بل يرفع من مكانة القرآن كدليل أعظم يستوعب كل تحديات الزمان، 

التدبر بدل ويبقى حجة على كل مكذب، وهنا تظهر عظمة الإسلام في توجيه الإنسان إلى التفكر و 
 الاعتماد على المعجزات المادية، التي قد تذهل العين لكنها لا تغير القناعات إلا مؤقتًا.

أضف إلى ذلك أن هذا التصنيف يحمي العقيدة من الانزلاق نحو الخرافات؛ فبينما تعتبر 
لى برهان لا الكرامات دليلًا على صدق الولاية للصالحين، تبقى منفصلة عن مقام النبوة الذي يحتاج إ

يشك فيه عاقل عبر العصور، وهذا يتوافق مع روح الإسلام العقلانية التي ترفض الأسطرة، وتجعل الإيمان 
 مبنيًا على اليقين لا على المعجزات العابرة.

وأخيراً فإن تأكيد الشيخ الشيهاني على أن إنكار الخوارق النبوية الأخرى قول بغير علم، يذكرنا 
 التعامل مع النصوص الشرعية؛ فالإيمان بالغيب يشمل كل ما ورد في الوحي من غير بضرورة التوازن في

( الكريم تعدٍ أو تأويل يعارض النقل الصحيح، مع الحرص على عدم الخلط بين الأدلة القطعية )كالقرآن
 والأحداث الخارقة التي تثبتها السيرة دون جعلها أساسًا للعقيدة.

زات الرسل أرى أن التمييز بين "المعجزة" و"الكمرامة" بناءً على من خلال دراستي لموضوع معج
اقتران التحدي يعُدّ منهجًا دقيقًا لفهم أدلة النبوة، إذ يحفظ للقرآن مكانته الفريدة كمعجزة عقلية خالدة 

                                                 
 .303 صالمرجع السابق، ، ني، الفكر العقدي عند الشيخ بيوضحمو بن عيسى الشيها -1



 النبوات                                                 :                 الثانيالفصل 

103 

 

ضمن إطار  –وإن صحت  –تتحدى الإنسانية عبر العصور، بينما تُصنَّف الخوارق المادية الأخرى 
هذا و  ،الداعمة لصدق النبي دون أن ترتقي لمستوى الإعجاز التشريعي والبياني للقرآن الكرامات

التصنيف لا ينفي وقوع تلك الخوارق، لكنه يوجه العقل إلى التركيز على البرهان الأقوى الذي يستوعب 
المؤقتة،  اختلاف العقول والأزمنة، مما يحمي العقيدة من الانجراف نحو التعلق بالأساطير أو الخوارق

  –كما أن التأكيد على عدم إنكار الخوارق النبوية   ،ويرُسخ الإيمان على أساس متين من التدبر واليقين
يذُكّر بضرورة الجمع بين إثبات النصوص الشرعية وترتيب الأولويات في فهم الأدلة،  –كشق القمر 

 لا إبهارم الحواس فحسب.بحيث تبقى الغايةُ من المعجزات  إقامةم الحجة  على صدق الرسالة، 
 الفرق بيَّ المعجزة والكرامة: المطلب الثاني:

يُبرز وينتن أن الشيخ أطفيش يقُلل من شأن الكرامات المرتبطة بالأولياء، ويرى أن ذلك نابعٌ من 
فوفقًا لتحليل وينتن  ،سعيه لمحاربة المبالغات الصوفية التي انتشرت في زمنه، مثل تقديس مزارات الأولياء

اول أطفيش إعادة تعريف "الكرامة الحقيقية" على أنها مرتبطة باليقين بالله والتجرد الروحي، لا بمجرد يح
خوارقم مادية. لكن وينتن يشكك في فعالية هذا التعريف، قائلًا إنه قد يؤدي إلى إفراغ الكرامة من 

لغير المؤمنين، مما يُضعف مضمونها العملي، خاصةً أن أطفيش نفسه يعترف بأن الله قد يُجري خوارقم 
 .1الربط بين الكرامة والصلاح

يتفق وينتن مع الشيخ رشيد رضا في أن إظهار الكرامات قد يكون "فتنة"، لكنه ينتقد حصر و 
ا أن هذا الرأي يتجاهل النماذج التاريخية لكرامات ية في "الإخفاء والكتمان"، معتبر الكرامة الحقيق

ويُشير  ،ر الإسلامية بشكلٍ علني )كإنزال المطر بدعاء عمر بن الخطاب(الصحابة التي ذكُرت في المصاد
إلى أن هذا التناقض يظُهر إشكاليةً في المنهج الذي يعتمده أطفيش ورضا، حيث يُحكمان معاييرم نظريةٍ 

 .2قد تتعارض مع النصوص التأسيسية للإسلام
 –م نبل مقصده في محاربة الخرافاترغ–يخلص وينتن إلى أن تمييز أطفيش بين المعجزة والكرامة و 

همش دور الخوارق النبوية غير فمن جهة ي ،في الفكر الإسلامي يعاني من اختزال مفرطٍ لمفاهيمم معقدة

                                                 
 .253، آراء الشيخ امحمد بن يوسف اطفيش العقدية، المرجع السابق، ص مصطفى بن ناصر وينتن -1
 .253مصطفى بن ناصر وينتن، المرجع السابق، ص  -2



 النبوات                                                 :                 الثانيالفصل 

104 

 

المقرونة بالتحدي، ومن جهة أخرى، يُضعف قيمة الكرامات كأحد مظاهر الإيمان. ويوُصي وينتن 
الكلامي الأوسع، بدلًا من حصرها في شروطٍ قد لا بضرورة دراسة هذه المفاهيم في إطارها التاريخي و 

 .1تستوعب تنوع التجربة الدينية
أثناء دراستي لرؤية الشيخ أطفيش في الفرق بين المعجزة والكرامة، أجد أن سعيه لربط الكرامة 
باليقين الروحي دون الخوارق المادية نابعٌ من حرصه على تجاوز المظاهر الشكلية التي قد تتحول إلى 

قد يهُمش دورم الكرامات الواقعية  –رغم نبل مقصده  –ممارساتٍ خرافية، لكنني ألاحظ أن هذا التوجه 
يرم الصحابة، كإنزال المطر بدعاء عمر، والتي تعُتبر شواهدم عمليةً على  التي وردت في السيرة النبوية وس 

يتعارض مع طبيعة بعض النماذج كما أن اشتراطه "الإخفاء" في الكرامة   ،تأييد الله لعباده الصالحين
 ،التاريخية التي أعُلنت لخدمة الدعوة، مما يستدعي مراجعةم هذا الشرط لتتوافق مع النصوص دون إلغائها

لكنني أرى أن تركيز و أتفق مع وينتن في أن المبالغة في تبسيط المفاهيم قد تفُقدها عمقها الشرعي و 
نهج العقلاني في مواجهة الم لتوطيد يظل خطوة مهمةجاز القرآني كأساس للإيمان أطفيش على الإع

 أمام الإيمان بالغيب الذي تثبته النصوص الصحيحة. الخرافات شرط ألا يغُلق الباب
 : معجزات الرسول محمد صلى الله عليه وسلم:الثالثالمطلب 

رد لها يرى الأستاذ وينتن أن معجزات النبي محمد صلى الله عليه وسلم متعددة ومتنوعة وقد أف
الشيخ اطفيش كتابًا خاصًا بعنوان "السيرة الجامعة من المعجزات اللامعة"، حيث جمع فيه الروايات 
المختلفة عن معجزات النبي صلى الله عليه وسلم دون أن يُخضعها لتمحيص أو تحقيق دقيق، بل اكتفى 

لنبي صلى الله عليه وسلم، بجمعها وتوثيقها، كما أشار إلى هذه المعجزات في قصائده التي مدح فيها ا
ومن أجل تنظيم هذه المعجزات، يمكن تصنيفها إلى معجزة القرآن  ،والتي بلغ عددها ست قصائد

 .2الكريم، ثَ باقي المعجزات الأخرى
 
 

                                                 
 .253مصطفى بن ناصر وينتن، آراء الشيخ امحمد بن يوسف اطفيش العقدية، المرجع السابق، ص  -1
 .253مصطفى بن ناصر وينتن، المرجع السابق، ص  -2



 النبوات                                                 :                 الثانيالفصل 

105 

 

 أولا  معجزة القرآن الكريم:
النبوي لاختزال الإعجاز  يؤكد وينتن أن تركيز أطفيش على القرآن كـ"معجزة أساسية" يُبرز محاولةً 

 ة لسياقبأنه استجاب هذا التركيز الأستاذويفُسر  ،، رغم إقراره بوجود معجزات أخرىفي بعد واحد
ا بوصفه نص– الكريم الفكر الإسلامي، حيث أصبح القرآنتاريخيٍ سيطرت فيه النزعات العقلانية على 

يُشكك في  هلكنو  ،المشككين في الحوار مع المستشرقين و أكثرم قبولا –قابلًا للدراسة اللغوية والعقلية
ا أن وجوه إعجازه معتبر من  " هو وجهالكريم منطق أطفيش القائل بأن "صرف الهمة عن معارضة القرآن

والتي قد تتأثر بعوامل اجتماعية  والاستجابة البشرية له الكريم هذا الرأي يخلط بين الإعجاز الذاتي للقرآن
 .1أو نفسية غير مرتبطة بالإعجاز نفسه

، خاصةً قوله: الكريم قد وينتن التناقضم الظاهري في شرح أطفيش لأوجه إعجاز القرآنينتو 
فبحسب وينتن إذا كان الإعجاز يقُاس بعدم  ،"وبصرف الهمة عن معارضته وعارضه قليل فافتضحوا"

كتلك التي ذكرها المؤرخون مثل   –وإن فشلت–القدرة على المعارضة، فكيف نفسر وجود محاولاتٍ قليلةٍ 
يْل ممة الكذاب؟! ويعُلق وينتن بأن أطفيش يحاول التوفيقم بين نظريتين متعارضتين في التراث  مُسم

 :2الإسلامي
 )نظرية الإعجاز اللغوي )التي ترُجع عدم المعارضة إلى تفوق القرآن البياني. 
 )نظرية الصرفة )التي ترُجعها إلى منع الله الناسم نفسياا من المحاولة. 

هذا التوفيقم يُضعف الحجةم القرآنية، لأنه يعُيد الإعجاز إلى قوةٍ غيبيةٍ خارجيةٍ  ويرى وينتن أن
 بدلًا من إثباته في النص ذاته.

يُشير وينتن إلى أن أطفيش يتعامل مع إعجاز القرآن كـ"حقيقة مطلقة" دون ربطها بالسياق 
لومًا لم تُجمع في كتابٍ آخر يعُلق فمثلًا عندما يذكر أطفيش أن القرآنم جمع ع ،التاريخي لظهور الإسلام

وينتن بأن هذه العبارةم تنتمي إلى الخطاب الدعوي الإسلامي التقليدي لكنها لا تصمد أمام النقد 
التاريخي المقارن، إذ أن مواضيع مثل التشريع والأخلاق موجودةٌ في كتب الأديان الأخرى، وإن اختلفت 

                                                 
 .261صر وينتن، المرجع السابق، ص مصطفى بن نا -1
 .262مصطفى بن ناصر وينتن، آراء الشيخ امحمد بن يوسف اطفيش العقدية، المرجع السابق، ص  -2



 النبوات                                                 :                 الثانيالفصل 

106 

 

آن في "الإيجاز والبلاغة" يهمش أبعادًا أخرى كالإعجاز ويُضيف أن اختزال إعجاز القر  ،في المنهج
 .1العلمي أو التشريعي الذي يرُوج له مفكرو الإسلام الحديث

رغم  – صلى الله عليه وسلميخلص وينتن إلى أن منهج الشيخ أطفيش في تناول معجزات النبي 
فمن جهة يبُالغ في جمع  ،داثةيعكس أزمةم التأصيل الشرعي في مواجهة الح –سعيه لتأكيد تفرد الإسلام 

الروايات لتعضيد القداسة النبوية، ومن جهة أخرى يُضيق مفهوم الإعجاز ليناسب الخطاب العقلاني 
بضرورة فصل الدراسات العقائدية عن الحواشي الدفاعية ودراسة الإعجاز القرآني في  الأستاذويوُصي 

 إطار مقارناتٍ موضوعيةٍ مع النصوص الدينية الأخرى.
 :ىثانيا. المعجزات الأخر 

انخرط  –في كتابه "السيرة الجامعة من المعجزات اللامعة"–يرى الأستاذ وينتن أن الشيخ أطفيش 
، دون تطبيق صلى الله عليه وسلمفي عملية جمعٍ واسعةٍ للروايات التي تنسب خوارقم إلى النبي محمد 

 لتقويةإلى أن هذا الجمعم يعُبرّ  عن نزعةٍ دفاعيةٍ ويُشير وينتن  ،منهجيةٍ نقديةٍ لفحص الأسانيد أو المتن
 –وفقًا لتحليله–الهوية الإسلامية في مواجهة التحديات الفكرية في القرن التاسع عشر، لكنه يُكرّ س 

فمثلًا إدراج أطفيش لرواية كلام الحمار أو  ،"ثقافة التراكم الكمي" التي تهمش الجودةم العلميةم لصالح الكم
بته ا بين نيته التوثيقية ورغيظهر تناقض –رغم تحفظه على ضعف أسانيدها–إطلاق سراحها  طلب الظبية

 .2فوق النقد في الحفاظ على صورة النبي كمعجز
ؤكد وينتن أن معظم الخوارق المذكورة )كـنبع الماء من أصابعه أو إكثار الطعام( لا تستوفي يو 

بحسب –شر، وارتباطها بدعوى النبوة(، بل تُصنَّف شروطم المعجزة بالمعنّ الاصطلاحي )التحدي المبا
ويعُلّ ق وينتن بأن توسيع مفهوم "المعجزة" ليشمل أيَّ خارقٍ مرتبط  ،كـ"كرامات نبوية"  –المنطق الكلامي

ركزية للإسلام )القرآن(، ويحول الإعجازم إلى سرديةٍ أسطورية يُضعف الُحجَّةم الم صلى الله عليه وسلمبالنبي 
كما يشير إلى أن هذا التوسيع يكرس فكرة خطيرة مفادها   ،من البحثم العلمي ير الديني أكثرتخدم التبر 

 لها. لخرافات لا ضابط مما يفتح البابم  أن "كل خارقٍ معجزة"

                                                 
 .263مصطفى بن ناصر وينتن، آراء المرجع السابق، ص  -1
 .264مصطفى بن ناصر وينتن، آراء الشيخ امحمد بن يوسف اطفيش العقدية، المرجع السابق، ص  -2



 النبوات                                                 :                 الثانيالفصل 

107 

 

والتي –برز وينتن أن اعتماد أطفيش على روايات الآحاد )كالحديث عن انشقاق القمر( ي
مع غياب الشواهد التاريخية  ثل دليلا قطعيا على وقوعها، خاصةلا يم –اعتمدها قبله الباقلاني والآمدي

ون ضيف أن تبريرم الباقلاني بقوله: "تناقلها أهل الآثار دوي ،الخارجية )كالنقوش أو الكتابات المعاصرة(
أو  ثقافية عدم الإنكار قد يعود إلى عوامل أن هو تبرير سطحي يغُفل حقيقة –إنكار يؤكد صحتها" 

علق وينتن: "لو طبقنا هذا المنطقم على كل الأساطير الدينية العالمية، وية إلى صحة الرواي سياسية، لا
 .1لتحول التاريخ إلى ساحةٍ للخرافات المتنافسة"

للغرائب"،  إلى "سردٍ  صلى الله عليه وسلميؤُيد وينتن انتقادم الشيخ رشيد رضا لتحوُّل سيرة النبي 
على خوارق مثل   التركيز فإن فبحسب تحليل وينتن ،قتداء الأخلاقيا للعبرة والابدلًا من كونها مصدر 

من  عن الرسالة الحضارية للإسلام، ويحول النبي هشتت الانتبالشاة المسمومة أو علاج عين علي يكلام ا
ويشير إلى أن هذا الانزياح يعبر عن  ،مهمُصلحٍ إلى "شخصية خارقة" تقدس ل ما تفعله لا ل ما تعل قائدٍ 
 بين الجوهر والزائف. في الفكر الإسلامي الحديث، حيث يعاد إنتاج التراث دون تمييز أزمة

ظه على بعض الروايات )كرفضه لقصة الظبية رغم تحف – أن الشيخ أطفيش يلاحظ وينتن
ويفُسر وينتن هذا  ،يقع في تناقضٍ عندما يدُرجها في كتابه دون حذفها –ووصفها بـ"الخير الموضوع"( 

كما   ،وقع بين مطرقة الرغبة في "التوثيق الشامل" وسندان الحفاظ على المصداقية العلميةبأن أطفيش 
يُشير إلى أن انتقاد أطفيش لضعف بعض الروايات لا يمنع من استغلالها لاحقًا كأدلةٍ في الخطاب 

 .2الدعوي، مما يظُهر ازدواجيةً في التعامل مع النصوص
رغم قيمته – صلى الله عليه وسلملمعجزات النبي يخلص وينتن إلى أن جمع الشيخ أطفيش 

 :3كبرى في الدراسات الإسلامية  يكرس ثلاثة إشكاليات –التوثيقية
 الخلط بين الإعجاز والكرامة، مما يُضعف الُحجَّةم العقلية للقرآن. 
 الاعتماد على روايات غير مُحقَّقة، مما يهُدد المصداقية التاريخية للسيرة. 
  هر الأخلاقي للإسلام لصالح الترويج للخوارقالانزياح عن الجو. 

                                                 
 .264مصطفى بن ناصر وينتن، المرجع السابق، ص  -1
 .265مصطفى بن ناصر وينتن، آراء الشيخ امحمد بن يوسف اطفيش العقدية، المرجع السابق، ص  -2
 .265مصطفى بن ناصر وينتن، المرجع السابق، ص  -3



 النبوات                                                 :                 الثانيالفصل 

108 

 

 قدي الحديث، وفصل  ما هو وصي وينتن بإعادة دراسة هذه الروايات في ضوء المنهج النوي
لى الله عليه ، وتوجيه  الاهتمام نحو البعد الحضاري لرسالة النبي صعقائدي عن ما هو تاريخي

 .وسلم
الشيخ أطفيش على القرآن كمعجزة مركزية يعد  أرى أن تركيز صلى الله عليه وسلمأثناء دراستي لمعجزات الرسول 

محاولة ذكية لدعم الحجة العقلية للإسلام في عصر تسيطر فيه النزعات المادية، لكن جمعه للروايات 
 ةيضعف مصداقية المنهج، إذ يحوّل السير  –دون تمحيص نقدي  –الضعيفة حول الخوارق الأخرى 

جوهر الرسالة الأخلاقية والحضارية، وأتفق مع وينتن في أن النبوية إلى سرد أسطوري يشتت الانتباه عن 
الخلط بين الإعجاز القرآني الفريد )القائم على التحدي والديمومة( وبين الخوارق العابرة )ككلام 

تُستخدم هذه الروايات كأدلة  االحيوانات( يهدد التوازن بين الإيمان بالغيب والمنطق العقلي، خاصة عندم
ثقافة التبرير بدل التفكر، ورغم ذلك أعتقد أن محاولة أطفيش تعكس حرصًا على تأكيد دفاعية تكرّس 

في سياق تاريخي مضطرب، لكن الأولوية اليوم يجب أن تكون لفصل الجوهر التشريعي  صلى الله عليه وسلمقداسة النبي 
 نوراً هاديًا يتجاوز الزمان والمكان. آنوالأخلاقي للإسلام عن الحواشي الخارقة، ليبقى القر 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 النبوات                                                 :                 الثانيالفصل 

109 

 

 : الكتب المنزلة:الثالثالمبحث 
لقد منح الله عز وجل رسله معجزات تبرهن على صدق رسالتهم وترد على المشككين وأنزل 
عليهم كتباً فيها الشرائع والأحكام والتي كانت هداية لأقوامهم، فكان التصديق بهذه الكتب والإيمان بها 

ومنهم الشيخ اطفيش والشيخ بيوض إلى هذا  الاباضيةعلماء  جزءاً لا يتجزأ من الإيمان بالنبوة وقد تطرق
الموضوع وأوضحوا الجوانب العقائدية المرتبطة بها مسلطين الضوء على دور الكتب السماوية في ترسيخ 

 العقيدة. ترسيخالإيمان و 
 المطلب الأول: تعريف الكتاب والصحيفة:

 أولا. تعريفهما:
"،  ف الأستاذ حمو بن عيسى الشيهانييعر  مفهوم "الكتاب" لغةً بأنه مشتق من المصدر "كمتمبم

ثَ تطور استخدامه ليشمل ضم  كضم الأديم إلى الأديم بالخياطة  الذي يعود إلى معنّ ضم الأشياء وربطها
أما "الصحيفة"، فتُفهم في أصلها اللغوي على أنها الورقة أو الجلد  ،الحروف والكلمات في تركيبٍ مُعمبرّ  

 عليه، لتحمل في طياتها معاني التوثيق والحفظ.الذي يُكتمب 
وفي السياق الاصطلاحي يرى الأستاذ الشيهاني أن "الكتاب" في التشريعات السماوية هو 
ُنـمزَّل الذي يحتوي شرائع الله وأحكامه، كالتوراة والإنجيل والزبور وصحف إبراهيم وموسى، مع 

الوحي الم
ُعمتمممدة، ويُشير إلى أن تعددية الكتب السماوية تأكيده على مركزية القرآن الكريم كخاتم

ة الكتب الم
تعكس حكمة الله في مخاطبة الأمم عبر العصور، دون تقييدٍ بعددٍ محددٍ، بل بالإيمان بجنسها وما صُرّ ح 

 .1باسمه في النصوص القطعية
تعمق في الشيهاني يقُدّم تعريفًا لغويًا واصطلاحيًا واضحًا لكنه يكتفي بعرض مبسط دون 

المصادر اللغوية أو الاستشهاد بالمراجع المعتمدة في علوم اللغة والاصطلاح، كما يغيب في عرضه التمييز 
بين مفهوم "الكتاب" و"الصحيفة" في الفقه المقارن ولا يورد نقاشًا حول اختلافات المدارس الإسلامية 

 .في تفسير الكتب السماوية السابقة مما يحد من شمولية التحليل

                                                 
ار الخلدونية للنشر والتوزيع، الجزائر، ، د01حمو بن عيسى الشيهاني، الفكر العقدي عند الشيخ بيوض وآثاره في الإصلاح، ط  -1

 .305 ، ص2011



 النبوات                                                 :                 الثانيالفصل 

110 

 

ويناقش الأستاذ الشيهاني مفهوم "إنزال الكتب" كدليلٍ على علوّ  منزلتها الربانية، مُؤمكّ دًا أن 
ع هذا  زال" هنا لا يرتبط بحركةٍ مكانية، بل هو تعبير مجازي"الإن عن صدورها من الله العليم الخبير، ويوُسّ 

 كل ما في الكون مسيـَّرٌ بحكمة إلهية.المفهوم ليشمل إنزال النعم كالأنعام والحديد، كإشارةٍ إلى أن  
ويُبرز الأستاذ الشيهاني في تحليله أن الشيخ اطفيش لم يُـفْر د تعريفًا دقيقًا لمصطلحي "الكتاب" 

ر  حسب رأي –و"الصحيفة" في مؤلفاته، سواء من الناحية اللغوية أو الاصطلاحية، مما قد يفُسّ 
 .1لمفهومين في بعض الدراسات الشرعيةغيابم التركيز المنهجي على هذين ا –الشيهاني

أن الإيمان بالكتب السماوية لا يتطلب حصراً في عددٍ  –وفق رؤيته–ويؤُكد الأستاذ الشيهاني 
معيٍن، بل يقوم على تصديق مجملها، مع التفصيل في ما ذكُ رم منها في القرآن والسنة النبوية، ويُشدّ د على 

فظه الله من التحريف.أن القرآن يظل المرجعم الأسمى الذي   ينسخ ما قبله ويحم
الشيهاني يناقش موضوعًا مهمًا بتوسعة المعنّ المجازي لـ"الإنزال" لكن التحليل يفتقر إلى الاستناد 
إلى مصادر تخصصية في علوم التفسير واللغة كما يغيب عنه عرض الآراء المختلفة حول مفهوم الإنزال 

قده للشيخ اطفيش يبدو عامًا دون تقديم أمثلة محددة مما يقلل خاصة بين الفرق الإسلامية، وكذلك ن
من قوة الحجة، وأخيراً التأكيد على مكانة القرآن جاء دون تعميق في آليات النسخ أو الحفظ، مما يُبرز 

 الحاجة إلى توسعة بحثية أكثر منهجية.
ورقة المكتوبة،  بأنها القرطاس أو الفى وينتن مصطلح "الصحيفة" لغوياف الأستاذ مصطيعر 

تداخلين هوم "الكتاب"، ما يجعل اللفظين ممطابقةً لمف صحف أو صحائف، وهي تحمل دلالةوجمعها 
 .2في الدَّلالة ويُستخدممان بوصفهما مُترادفمين في السياقات العامة

أما اصطلاحًا فيرى الأستاذ بأن كلا المصطلحمين )"الكتاب" و"الصحيفة"( يُشيران إلى الوحي 
ن
ُ
ية والشرائعم التي بعُ ث بها كل رسول، مع نان الأحكامم التشريعلى رسله، حيث يتضمزَّل من الله تعالى عالم

 وظيفة الكتابة والحفظ هي السمة الغالبة في كليهما. تركيزه على أن

                                                 
 .306 ، صنفسه -1
 ، ص1996الجزائر،  -، جمعية التراث، القرارة 01مصطفى بن الناصر وينتن، آراء الشيخ امحمد بن يوسف اطفيش العقدية، ط  -2

262. 



 النبوات                                                 :                 الثانيالفصل 

111 

 

يرصد وينتن أنَّ استخدام المصطلحمين في النصوص الشرعية يتفاوت بحسب السياق؛ 
غالبًا للدلالة على الكتابة الجزئية أو المؤقتة، بينما يُحمَّل مصطلح "الكتاب"  فـ**"الصحيفة"** تُستعمل

دلالةً أعمق تشمل التدوين الشامل والمرجعية التشريعية الدائمة، مع تأكيده على أن هذا التمييز لا 
 يُخرجها عن الإطار المترادف في الجوهر.

حيث يشيران معًا إلى  الوحي وكيفية حفظهفي فهم طبيعة  ويُبرز الأستاذ دور هذين المصطلحمين
سمةً أساسيةً  شارة إلى أنَّ هذا التلازم يعُدالجانب التكاملي بين الكتابة والتبليغ في نقل الشرائع، مع الإ

 .1في المنهج الإسلامي لضمان حفظ النصوص من التحريف
 ثانيا. حاجة الناس إلى الكتب السماوية:

من أعمق احتياجات الإنسان الروحية والاجتماعية، كما  تعد الحاجة إلى الكتب السماوية إن
فالإنسان بتركيبته المعقدة وحياته المتشابكة، لا  ،يوضح الأستاذ حمو بن عيسى الشيهاني في تحليله

صحيح أن البشرية قد أبدعت  ،تشريعيةٍ عادلة نه الفردية والجماعية دون مرجعيةيستطيع أن ينُظّ م شؤو 
عن تحقيق  ـ عاجزة-مهما بلغت من الدقة-وقوانينم وضعيةً لضبط الحياة لكنها تظل  عبر العصور نظماً 

 .2نسبية، قد تشوبها الأهواء أو تقيدها الظروف لكونها نتاجم عقلٍ محدودٍ وخبرة الكمال والإنصاف،
حيط و 

ُ
هنا يتجلى دور التشريع السماوي الذي يصدر عن خالق الإنسان العليم بأسراره، الم

وحده يملك أن يشر ع  -روهو الخالق المدب-فالله سبحانه  ،جاته المادية والروحية كما يؤكد الشيهانيباحتيا
للناس ما يحقق التوازن بين متطلبات الجسد والروح، وبين حقوق الفرد والمجتمع، مصداقاً لقوله تعالى: 

 .3﴾أَلَا يَ عْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ اللىطِيفُ الْخبَِيرُ ﴿
الذي « الفرقان»ر دور الكتب السماوية على تنظيم الحياة فحسب، بل هي بمثابة ولا يقتص

يُخر ج الإنسان من ظلمات الجدل بين صوت العقل ونزوات الهوى، كما يذكر الشيهاني. فالعقل البشري 
صر في ــ رغم مكانته ــ لا يستقلُّ بتمييز الحق من الباطل دون استنارةٍ بوحي السماء، كالعين التي لا تب

                                                 
 .270 ، صع السابقالمرجمصطفى بن الناصر وينتن، آراء الشيخ امحمد بن يوسف اطفيش العقدية،  -1
 .306 صالمرجع السابق، ، ني، الفكر العقدي عند الشيخ بيوضحمو بن عيسى الشيها -2
 .14سورة الملك، الآية:  -3



 النبوات                                                 :                 الثانيالفصل 

112 

 

ولولا هداية الوحي لظلَّت البشرية تتخبط في متاهات الآراء المتناقضة، وتغرق في  ،الظلام دون نور
 صراعات المصالح الضيقة.

أما السعادة الحقيقية ــ في الدنيا والآخرة ــ فلا تُكتمسب إلا باتباع المنهج الرباني، فهو التشريع 
، كما يشير الأستاذ الشيهاني. فالله تعالى لا يُشرّ ع إلا ما الوحيد الذي يجمع بين حكمة الخالق ورحمته

يُصلح حياة الإنسان ويقُرّ به من غاية وجوده، ولا ينهى إلا عما يفُسد فطرته ويبُع ده عن جادة الصواب. 
لكنَّ الكتب السماوية السابقة ــ بحسب رأي الشيهاني ــ لم تسلم من التحريف والتبديل عبر الزمن، مما 

ـ هو المرجعية الأخيرة والأكمل للبشرية كما جاء في قوله تعالى: -المحفوظ بحفظ الله-القرآن الكريم  جعل
ُ رَب  الْعَالَمِيََّ ﴿  .1﴾أَلَا لَهُ الْخلَْقُ وَالْأَمْرُ ۗ تَ بَارَكَ اللَّى

الشيهاني يقدّم عرضًا مقنعًا لأهمية الكتب السماوية مع تركيز جيد على الحاجة الروحية 
لاجتماعية لكنه يفتقر إلى دعم التحليل بمراجع معاصرة في علم الاجتماع الديني أو الفلسفة الدينية،  وا

كما يغلب الطابع الخطابي والتقريري على الطابع النقدي أو التحليلي مع غياب عرض نقدي 
ا حديثه عن للمنظومات التشريعية الوضعية ومقارنة أكثر موضوعية بينها وبين التشريع السماوي، وأخيرً 

 التحريف في الكتب السابقة يحتاج إلى توثيق علمي أدق يبرز الموقف الفقهي والتاريخي.
أرى أن كلام الأستاذ حمو بن عيسى الشيهاني يُلامس جوهرم الحقيقة التي تفتقدها الكثيُر من و 

، خاصةً في القضايا المصيرية النظم الوضعية اليوم، فالإنسان ــ بفطرته ــ يشعر بحدود  عقل ه وقصور  معرفت ه
وهنا تبرزُ الحكمةُ الإلهيةُ في  ،المتعلقة بالغاية من الوجود، والعدالة المطلقة، ومصير النفس بعد الموت

 .2إرسال الكتب السماوية؛ لتربطم الإنسانم بخالقه، وتُخر جمه من دائرة الاجتهادات النسبية إلى نور اليقين
 أن العقلم ــ دون ومحيٍ إلهيٍّ ــ أشبهُ ببوصلةٍ بلا إبرة، قد توُجهه وأتفق مع الأستاذ الشيهاني في

فما  ،الأهواءُ أو تُشوّ شُ عليه الظروفُ، بينما الوحيُ يعُيدُ التوازنم بين العقل والقلب، وبين المادة والروح
الرباني الذي يحفظُ  ـ إلى العودة لهذا "الفرقان"-في زمن  التيه الفكري والصراعات المادية-أحوجنا اليومم 

 للإنسان إنسانيته، ويذُكّ ره بأن سعادته لا تكتمل إلا باتّ باع  منهج  ممن خلقمه وهو أعلمُ بما يُصلحه.

                                                 
 .54سورة الأعراف، الآية:  -1
 .306 صالمرجع السابق، ، ني، الفكر العقدي عند الشيخ بيوضحمو بن عيسى الشيها -2



 النبوات                                                 :                 الثانيالفصل 

113 

 

لم يقدّم للناس مجردم  -بكونه الكتابم الوحيدم المحفوظم من التحريف-كما أؤمن بأن القرآن الكريم 
مع بين عبادة  الخالق  وإعمار  الأرض، وتُحقّ قُ العدلم دون تشريعاتٍ جافة، بل صنع منهم أمةً متوازنةً، تج

، لأنه يرُكّ زُ على الظاهر  غالباً، ويغفلُ عن تسوية   إغفال  الرحمة. وهذا ما يعجزُ عنه أيُّ نظامٍ بشريٍّ
 شؤون  القلب  والضمير.

الحكمة  من نزول  وفي الأخير أعتقد أن كلمات الأستاذ الشيهاني تفتحُ نافذةً للتفكير  في عمق  
الكتب السماوية، ليس كمجرد نصوصٍ تاريخية، بل كمنهجٍ حيويٍّ قادرٍ على قيادة  البشرية  إلى برّ  

 الأمان، لو أدركتْهُ وعملتْ به.
في تأمُّلي لتعريفمي "الكتاب" و"الصحيفة" أرى أن التمييزم بينهما يعكس تنوُّعم أساليب الوحي 

العصور، فـ"الكتاب" بوصفه تشريعًا شاملًا )كالقرآن( يُمثّ لُ منهجًا متكاملاً  الإلهي في مخاطبة البشر عبر
دُ توجيهًا مرحلياا أو جزئياا يتناسب مع ظروف أقوامٍ مُحدَّدين هذا التنوُّعُ و  ،للحياة، بينما "الصحيفة" تُجسّ 

ر الرسالة: التوحيدُ وتهذيبُ يُبر زُ حكمةم الله في مراعاة  اختلاف  احتياجات الأمم مع الحفاظ  على جوه
أتفقُ مع الشيهاني في أن الإيمانم بالكتب السماوية لا يقتصرُ على التصديق المجرد، بل يستلزمُ و  ،النفس

تفعيلمها كممراجعم أخلاقيةٍ توُازنُ بين العقل والروح، خاصةً في عصرنا حيث تُسيطرُ النظمُ الوضعيةُ التي 
يظلُّ النموذجم الأمثلم ل كيفية  دمج   –بحفظه الإلهي  –ما أؤمنُ أن القرآنم ك  ،تفتقرُ إلى العدالة الشاملة

التشريع  بالحكمة، مما يجعله قادراً على قيادة  الإنسانية  نحو السكينة  الفكرية  والاجتماعية، لو أخلصتْ في 
 تبني مبادئه.

 المطلب الثاني: عدد الكتب وأسماؤها:
ة الإشكالية القرآنية الخاصة بعدد الكتب السماوية بشكل قام الأستاذ وينتن بإعادة صياغ

نزلة، بل اكتفى بالإشارة إلى 
م
جذري، مُبرزاً أن النص القرآني لم يُحدد رقمياً كمية الكتب أو الصحف الم

عليهما  بعضها كتوصيف لح كْممة إلهية مرتبطة بمراحل تاريخية محددة )كالتوراة لموسى والإنجيل لعيسى
الموقف التقليدي للشيخ اطفيش الذي يربط بشكل حتمي بين إرسال الرسول  الأستاذنتقد وي ،(السلام

معتبراً أن هذه الرؤية تفتقر إلى  ، 1﴾وَأنَزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِتَابَ ﴿ مستندا بقوله تعالى: وإنزال كتاب مكتوب،
                                                 

 .25سورة الحديد، الآية:  -1



 النبوات                                                 :                 الثانيالفصل 

114 

 

لم ينُسب إليه كتابٌ مع   الذي -عليه السلام-دليل نصي قاطع، بل تعُارضها سياقات قرآنية كحالة آدم 
 .1كونمه أبا الأنبياء

يؤكد وينتن أن مفهوم "الكتاب" في الآيات القرآنية يحمل دلالات مرنة تتجاوز الحامل المادي و 
( مُستنداً في ذلك إلى تفسير الزمخشري الذي يوُسع دائرة المفهوم ليشمل الوحي بكل أشكاله ي)الورق

حدَّثة دون حاجة إلى تدوين)شفهي/تلقيني( مما يفتح الباب أما
ُ
ويخلص  ،م فرضية الشرائع الشفوية أو الم

 إلى أن الربط بين النبوة والكتابة هو اجتهاد بشري خاضع للسياق الحضاري، وليس حكماً دينياً مطلقاً.
يعيد الأستاذ وينتن قراءة الموقف الاعتقادي للشيخ اطفيش حول تعداد الكتب السماوية عبر و 

يشير إلى أن اطفيش يقُرُّ بوجود فجوة معرفية بين العدد الضئيل للكتب المذكورة صراحةً عدسة نقدية، ف
)أربعة كتب( وبين كثرة الرسل الذين يفوقونها عدداً، ما يدفع إلى تشبيه الإشكالية بإشكالية تعداد 

حدد قرآنيّاً 
ُ
لظاهري في التشكيك خلافاً لمنهجه ا –يلفت إلى أن اطفيش  الأستاذإلا أن  ،الأنبياء غير الم

ينساق وراء الموروث الكلامي الذي حوَّلم هذه الإشكالية إلى "مسلَّمة" عبر الإجماع العلمائي على  –
لا يرتبط بحسابات كمية، بل بالعمل  –وفق الرؤية التقليدية  –عدد محدد، مُبرراً ذلك بأن جوهر الإيمان 

 (.الكريم بالوحي الخاتم )القرآن
 30لشيت،  50التفصيل العددي الذي قدمه اطفيش لتوزيع الصحف )يتوقف وينتن عند 

لموسى(، معتبراً إياه انعكاساً لآلية "الترميز الرقمي" التي طغت على  10لإبراهيم،  10لإدريس، 
فتقرة إلى سند نصي قرآني  –الخطاب الديني المتأخر، حيث تُستخدم الأرقام 

ُ
الشرعية  لترسيخكأداة   –الم

أنه تعسفيٌ يفتقر إلى الأستاذ أما التمييز بين "الصحف" و"الكتب" فيرى و  ،اث النبويالتاريخية للتر 
معيارية واضحة فالنص القرآني يستخدم المصطلحين تبادليّاً أحيانًا )كالحديث عن صحف موسى 

 .2 وإبراهيم في سورة الأعلى، بينما وردتا كـ "كتاب" في سور أخرى(

                                                 
 .262فى بن ناصر وينتن، آراء الشيخ امحمد بن يوسف اطفيش العقدية، المرجع السابق، ص مصط -1
 .263مصطفى بن ناصر وينتن، المرجع السابق، ص  -2



 النبوات                                                 :                 الثانيالفصل 

115 

 

يظل اجتهاداً تأويلياً وُلد في  –رغم شيوعه–ة إلى أن هذا التصنيف بالإشار  الأستاذيُختتم تحليل و 
بشكل غير –سياق ثقافي سادت فيه "ثقافة الجمع" بين المرويات الدينية والأسطورية، وأنه يعكس 

 محاولةً لربط الأديان السماوية في سلسلة واحدة، تُكرس مركزية النص القرآني كخاتم لها. –مباشر
نتن على أن العودة إلى النص القرآني تكشف هوةً بين التصنيفات الكلامية يُشدد الأستاذ وي

 –بحسب تحليله–الموروثة )كأرقام الصحف والكتب( وبين الاقتصاد القرآني في التفصيل، فالنص المقدس 
لا يؤُسس لـ "موسوعة عددية" للوحي، بل يكتفي بإبراز نماذج )كالتوراة، الإنجيل، الزبور، القرآن( دون 

لم يذكر  –خلافاً لتصنيفات اطفيش–يُبرز وينتن أن القرآن و  ،تحديد كمّي للصحف أو توزيعها الزمني
سوى صحف إبراهيم وموسى بشكل صريح، بينما أغفل تماماً الإشارة إلى صحف شيت أو إدريس، ما 

" أن هذه التقسيمات هي اجتهادات لاحقة انبثقت من محاولات "ملء الفراغات –في نظره–يؤكد 
 .1التاريخية في السرد الديني لا من دلالة النص ذاته

عن الجدوى من التمييز بين "الصحف" و"الكتب" في التراث الإسلامي، الأستاذ يتساءل و 
مُستنداً إلى أن القرآن يستخدم المصطلحين بتداخل دلالي لوصف الوحي الموجه لموسى، ما يشير إلى أن 

بل يذهب إلى أن هذا التكثيف  ،رة تعددية في المضمون أو الزمنالتعددية التسماتية لا تعني بالضرو 
من ألواح مادية إلى تلقين  –الاصطلاحي )صحف/كتب/ألواح( يعكس تنوع أشكال تلقي الوحي 

 .2لا اختلافاً في الجوهر –شفوي 
 فتتمثل في التعامل الانتقائي مع النصوص القرآنية، –بحسب وينتن–أما الإشكالية الأكثر إثارة 

ةٍ ﴿ففي حين يفُسر العلماء قوله تعالى ل يحيى:  على أنه إشارة إلى التوراة ، 3﴾يَا يَحْيَى خُذِ الْكِتَابَ بِقُوى
)لتجنب الإقرار بكتاب جديد(، نراهم يصرون على أن صحف موسى المذكورة في القرآن شيءٌ مختلف 

وينتن بالتشكيك في المقاربة العددية   يختتم، و عن التوراة، رغم عدم وجود فارق نصي يُبرر هذا الاختلاف
ككل معتبراً إياها نتاجاً لـ "عقلية الجمع" التي سادت في العصور الوسيطة، حيث تحوَّل النص الديني إلى 

–ويؤكد أن القرآن  ،مادةٍ للتصنيف الكمي، كتعويض عن الغياب النسبي للتفاصيل التاريخية في القرآن
                                                 

 .264مصطفى بن ناصر وينتن، آراء الشيخ امحمد بن يوسف اطفيش العقدية، المرجع السابق، ص  -1
 .265مصطفى بن ناصر وينتن، المرجع السابق، ص  -2
 .12سورة مريم، الآية:  -3



 النبوات                                                 :                 الثانيالفصل 

116 

 

يدفع إلى قراءة متجددة للوحي، تتجاوز الحسابات الكمية إلى استنباط  –مبتركيزه على المضامين لا الأرقا
 القيم الكونية المشتركة.

يفُكّ ك الأستاذ وينتن الإشكالية العددية التي أحاطت بتصنيف الكتب السماوية، فيُبرز أن 
س كـ "حقائق اختلاف الأرقام المذكورة ليس سوى دليل على طبيعة هذه التصنيفات كـ "نتاج تأويلي" ولي

نصية"، فحتى اطفيش نفسه يعترف بوجود روايات هامشية تزيد العدد )كإضافة صحف نوح(، لكنه 
يعكس هيمنة "الترجيح الكممّي" للمرويات  –بحسب وينتن–يستبعدها لـ "عدم شهرتها"، وهو معيار 

 .1على حساب التحقيق النقدي في أصولها
يكشف عن أزمة منهجية في التعامل مع المصادر ويشير وينتن إلى أن هذا التضارب العددي 

ويُجيز بموجبه الانسحاب من الجدل  –الدينية، فغياب "الأدلة السمعية" )النصية( الذي يقُر به اطفيش 
لم يمنع التيار السلفي لاحقاً من تبني أرقام انتقائية )كالواردة في شرح الواسطية( تحت  –إلى "التسليم" 

ي"، الذي يعُيد إنتاج التصنيفات ذاتها دون مساءلة، وهنا يطرح وينتن سؤالاً غطاء "الإجماع العلمائ
فكيف نفسر إصرارهم على حصر  –كما يدعي السلفيون–جوهريّاً: إذا كان التسليم هو الحل الأمثل 

الكتب في خمسة )صحف إبراهيم، التوراة، الإنجيل، الزبور، القرآن( مع تجاهل صحف موسى المذكورة 
 ؟!قرآنيّاً 

ويرى وينتن أن هذه المفارقة تعكس تناقضاً في المنهج السلفي الذي يعُلن التزامه بـ "اقتصاد 
النص" حيث يحذف ما يشاء )كصحف موسى( ويُضفي قدسية على ما يشاء )كصحف إبراهيم(، 

كتاباً وفقاً لهرمية تخدم بناء "نسق توحيدي" مغلق، أما الإشارة إلى كتاب يحيى )التوراة( دون اعتباره  
جديداً، فيُفسرها وينتن كآلية لـ "تسطيح التاريخ الديني"، وتحويل مسار الوحي إلى خطٍّ متصلٍ مُتجهٍ نحو 

 القرآن، كمرحلة نهائية تلغي ما قبلها.
 أولا. التفضيل بيَّ الكتب:

ُسملَّمة العقائدية
 يفتتح الأستاذ وينتن نقاشه حول "التفضيل بين الكتب السماوية" بتفكيك الم

 → الإنجيل → التوراة →التي تمـرُدُّها إلى إجماع علمائي، مُشيراً إلى أن هذا التراتب الهرمي )القرآن 
                                                 

 .266مصطفى بن ناصر وينتن، آراء الشيخ امحمد بن يوسف اطفيش العقدية، المرجع السابق، ص  -1



 النبوات                                                 :                 الثانيالفصل 

117 

 

ن السابقة، وليس والأديا الإسلام بين الحضاري الصراع سياق في وُلد" تأويلي مشروع" نتاج هو( الزبور
"الأفضلية" بين الكتب بمقاييس  لم يعُرّ ف –بحسب وينتن  –استنباطاً من منطوق النص القرآني، فالنص 

(، مُؤكداً على وحدة 185كممّية أو زمنية، بل تحدث عن وظيفتها المشتركة كـ هُدىً للناس )البقرة: 
 المصدر )الله( واختلاف السياقات.

يُبرز وينتن أن محاولة ربط تفاضل الكتب بتفاضل الأنبياء تنطوي على مغالطة منطقية، فالنص و 
كما أن الزعم بأن القرآن   ،1﴾لَا نُ فَرِ قُ بَ يََّْ أَحَدٍ مِنْ رُسُلِهِ قارنة بين الرسل أصلًا: ﴿القرآني يرفض الم

قاً لِ مَا "أفضل" لأنه ناسخٌ لما قبله يتعارض مع مفهوم "التصديق" الذي ورد في القرآن نفسه: ﴿ مُصَدِ 
 .3ءها، فالتصديق يستلزم الاعتراف بشرعية السابق، لا إلغا2﴾بَ يََّْ يَدَيْهِ 

فيرى وينتن أنه جزء من آليات  –الذي استند إليه اطفيش  –أما الادعاء بالإجماع العلمائي 
"توظيف التراث" لبناء هيمنة عقائدية، فكثيٌر من علماء السلف )كالطبري وابن تيمية( رفضوا التفضيل 

 →بية المذكورة )القرآن بين الأنبياء أصلًا، مما يُضعف فكرة الإجماع المزعوم. بل يذهب إلى أن الترات
 إلى الأحدث من) معكوسةً  زمنيةً  تراتبيةً  – واعٍ  غير بشكل – تعكس( الزبور → الإنجيل → التوراة
 .خاتم كدين الإسلام مركزية تخدم التي" الكمال نحو التدرج" فكرة تُكرس ،(الأقدم

 ثانيا. أسماء الكتب عربية الأصل:
اطفيش لتعريب أسماء الكتب السماوية )التوراة، الإنجيل،  يفُنّ د الأستاذ وينتن محاولات الشيخ

فادعاء اطفيش أن "التوراة" مشتقة من "ومرمى  ،الزبور( عبر كشف الانزياحات التأويلية التي تستند إليها
الزند" )بمعنّ الإشعال( أو "الإنجيل" من "النَّجْل" )السعة(، و"الزبور" من "الزَّبْر" )الكتابة أو الزجر(، 

تزل التاريخ اللغوي السامي  –بحسب وينتن  –عتبر يُ  مثالًا صارخاً على "التكلُّف الاشتقاقي" الذي يخم
 .4في هالةً استثنائيةً على العربيةالمشترك لصالح خطاب عروبي يُض

                                                 
 .285، الآية: البقرةسورة  -1
 .03، الآية: آل عمرانسورة  -2
 .266مصطفى بن ناصر وينتن، آراء الشيخ امحمد بن يوسف اطفيش العقدية، المرجع السابق، ص  -3
 .267-266مصطفى بن ناصر وينتن، المرجع السابق، ص  -4



 النبوات                                                 :                 الثانيالفصل 

118 

 

يؤُكد وينتن أن هذه الأسماء تنتمي إلى الجذر اللغوي السامي العام )ككلمة "توراة" العبرية 
ه" بمعنّ الإرشاد، و"إنجيل" السريانية/اليونانية بمعنّ البشارة، و"زبور" الآرامية بمعنّ المشتقة من "يمـرم 

وَمَا أَرْسَلْنَا مِن ﴿الكتابة(، وأن محاولة صبغها بصبغة عربية خالصة يتناقض مع منطوق الآية القرآنية: 
خاطبوا  –نهم موسى وعيسى وداوود ومن ضم –، التي تُشير إلى أن الرسل 1﴾رىسُولٍ إِلاى بلِِسَانِ قَ وْمِهِ 

 .2أقوامهم بلغاتهم الأصلية )العبرية، الآرامية(، وليس بالعربية
 ثالثا. تاريخ نزول الكتب:

يُحلّ ل الأستاذ وينتن ادعاء نزول جميع الكتب السماوية في رمضان كـ "أسطورة تأويلية" وُلدت في 
لم  –رغم تأكيده على نزوله في ليلة القدر – أن القرآن سياق المبالغة في تعظيم الشهر الكريم، مُستنداً إلى

يربط أيَّ كتابٍ سابقٍ بشهر رمضان صراحةً، ويُشير وينتن إلى أن الشيخ اطفيش اعتمد على رواية 
 للطبراني )نقلها السيوطي في الجامع الصغير( تمزعم توزيع نزول الكتب على ليالي رمضان.

 :3س ثلاثة أبعاد إشكاليةيرى وينتن أن هذه الأسطورة تُكرّ  
 تحويل رمضان إلى فضاءٍ زمنٍي حصريٍ للوحي، كجزءٍ من مشروع "أسلمة البعد الإيديولوجي :

 التاريخ الديني" السابق للإسلام.
 إضفاء هالةٍ قدسيةٍ على التفاصيل الزمنية، كتعويض عن غياب السرد البعد الميثولوجي :

 التاريخي الموثق في النص القرآني.
 الارتباط العاطفي بالشهر عبر ربطه بكل الرسالات، مما يخدم أغراضاً  تقوية: الطقوسي البعد

 تربويةً واجتماعيةً معاصرة.
يخلص وينتن إلى أن هذه القضية نموذجٌ لآلية "التقديس الانتقائي" في التراث الإسلامي حيث 

من النقد تحت ذريعة عدم تأثيرها  توُظَّف الروايات الضعيفة لتلبية حاجات رمزية أو عقائدية، ثَ تعُفى

                                                 
 .04سورة إبراهيم، الآية:  -1
 .267مصطفى بن ناصر وينتن، المرجع السابق، ص  -2
 .268ص  نفسه، -3



 النبوات                                                 :                 الثانيالفصل 

119 

 

قي أخلا ويقترح قراءة نقدية تعيد تفكيك هذه المرويات وتفرق بين الوحي كـ مضمون ،على "الأصول"
 يط به.وبين التراكم الأسطوري الذي يح

وفي تأملي لمسألة عدد الكتب السماوية وأسمائها أرى أن التركيز على الحصر العددي أو 
شّتت الانتباه عن الجوهر التوحيدي المشترك بينها، فالنصوص القرآنية لم تحدد أرقامًا التصنيفات الزمنية ي

أو تواريخ جامدة، بل أكدت وحدة المصدر والغاية. رغم ذلك، أتفهّم دوافع العلماء القدامى في محاولة 
يكشف عن  تنظيم التراث عبر التقسيمات، لكن التكلّف في تعريب الأسماء أو ربط النزول بشهر معيّن 

نزعة لأسلمة التاريخ الديني، تُهمّش التنوع الثقافي للوحي، والأهم اليوم هو استعادة الرؤية القرآنية التي 
تركّز على القيم الكونية في الكتب السابقة، بدل الانحصار في جدليات العدد أو الاشتقاق، فالحكمة 

 كمّية التي تظل اجتهادات نسبية.الإلهية تتجلّى في تعدّد أشكال الوحي، لا في تفاصيله ال
 المطلب الثالث: وجوب الإيمان بالكتب:

كـ "نموذج مركزي" لإثبات   صلى الله عليه وسلميرى الأستاذ وينتن أن تركيز الشيخ أطفيش على نبوة النبي محمد 
النبوة عامةً يعُدّ مقاربةً تقليديةً تفتقر إلى الربط مع السياقات الكونية الشاملة، فالشيخ استند إلى حجة 

رغم منطقيتها  –الحجة  هلقصور الفطري للإنسان" كمبرر لضرورة الوحي، لكن وينتن يُشير إلى أن هذ"ا
لم تُستكممل بتحليل فلسفي عميق لطبيعة "الفطرة" وعلاقتها بالوحي، مما يجعلها عرضةً لانتقادات  –

الوحي يحتاج إلى أدلة العقلانيين المعاصرين. كما يلفت الانتباه إلى أن الربط بين ازدهار الحضارات و 
 .1تاريخية مُفصَّلة، وليس مجرد إشارات عامة

وينتن منهج الشيخ أطفيش في الرد على مُنكري البعثة، ويرى أن اعتماده على "الأسلوب  ينتقد
التقليدي المجرد" دون الاستعانة بأدلة مادية )كالإعجاز العلمي في القرآن أو البُعد الاجتماعي للنبوة( 

وإن   – لعقائديةفي عصر يسُيطر عليه الخطاب العقلاني والمادي. ويوُضح أن الردود ا يُضعف حجته
يجب أن تتطور لمواكبة شبهات كل عصر، مُقترحًا دمج أبعاد مثل "الوظيفة الأخلاقية  –كانت ضرورية 

 للوحي" و"دوره في تحقيق العدالة" كحجج أكثر تأثيراً في السياق المعاصر.

                                                 
 .268مصطفى بن ناصر وينتن، آراء الشيخ امحمد بن يوسف اطفيش العقدية، المرجع السابق، ص  -1



 النبوات                                                 :                 الثانيالفصل 

120 

 

ة اعتماد الشيخ أطفيش على حديث أبي ذر في تحديد عدد الأنبياء، مع وينتن إشكالي يُبرز
غياب النص القطعي في القرآن. ويُشير إلى أن هذا الموقف يظُهر تناقضًا ضمنيًا بين الإقرار باختصاص 

راءةً يقترح وينتن ق هنا،علم الله بحقيقة الأنبياء، ومحاولة الاستناد إلى روايات قد تحمل تأثيرات إسرائيلية. 
متوازنةً ترفض تبني الروايات الضعيفة، مع التركيز على الغاية من إرسال الأنبياء )كالتوحيد والإصلاح( 

ثبتة
ُ
 .1بدلًا من التفاصيل التاريخية غير الم

يرى الأستاذ وينتن أن الإيمان بالكتب السماوية جزء لا يتجزأ من العقيدة الإسلامية، وهو 
وقد أشار إلى أن القرآن الكريم لم  ،ياء والرسل الذين حملوا هذه الكتبمرتبط بوجوب التصديق بالأنب

يذكر جميع الكتب التي أنزلها الله تعالى، بل اقتصر على الإشارة إلى بعضها، مما يدل على أن المطلوب 
وفيما يتعلق بعدد الأنبياء ، ون الخوض في تفاصيل لا طائل منهامن المسلم هو الإيمان المجمل بها د

ن هذه المسألة ليست من الأمور التي يمكن الجزم بها يقينًا، إذ لم يرد في القرآن أو السنة فإلرسل وا
كما أن كثيراً مما ورد في هذا   ،الصحيحة تحديد قاطع لعددهم، مما يجعل الأمر متروكًا لعلم الله عز وجل

بعدم تصديقها أو  صلى الله عليه وسلملنبي الشأن مستند إلى مصادر غير موثوقة، مثل روايات أهل الكتاب التي أمر ا
وهذا يؤكد أن التركيز في الإيمان بالأنبياء يجب أن يكون على جوهر رسالتهم لا على تفاصيل  ،تكذيبها

 .2حياتهم وأعدادهم
الصفات التي اتفق العلماء على ثبوتها للأنبياء كا أشار إليها الأستاذ وينتن، أنهم متخلقون  ومن

أما وقوع النسيان أو الخطأ البشري في غير ما يتعلق  ،طأ في التبليغبأسمى الأخلاق، ومعصومون عن الخ
. كما أنهم معصومون عن الةبالوحي، فهو أمر محتمل بحكمة الله تعالى، لكنه لا يؤثر على مصداقية الرس

لى الكبائر قبل النبوة وبعدها، بينما اختلف في وقوع الصغائر، فمن العلماء من أجاز ذلك مع التنبيه إ
هو  صلى الله عليه وسلمالتفاضل بين الأنبياء، فقد أجمع العلماء، على أن النبي محمد  أما، ا لا تؤثر على مقام النبوةأنه

أفضل الأنبياء جميعًا وأيده الله بمعجزات متعددة، أعظمها المعجزة القرآنية التي جمعت خصائص الإعجاز 

                                                 
 .269السابق، ص  مصطفى بن ناصر وينتن، المرجع -1
 .269مصطفى بن ناصر وينتن، آراء الشيخ امحمد بن يوسف اطفيش العقدية، المرجع السابق، ص  -2



 النبوات                                                 :                 الثانيالفصل 

121 

 

الكتب السماوية  نزالته بإوشروطه، فكانت دليلًا على ثبوت معجزات الرسل السابقين، وأتم الله نعم
 .1التي تضمنت الهداية للناس، وإن لم يتم ذكر جميعها في النصوص الشرعية

يرى الأستاذ وينتن أنه لا ينبغي الانشغال بالتفاصيل فيخص منهجية الإيمان بالنبوة  وفيما
ف التأريخ بل لأجل التاريخية التي قد تخرج عن جوهر العقيدة، فالقرآن الكريم لم يسرد قصص الأنبياء بهد

 العبرة والهداية
يرى الأستاذ أن الإيمان بالكتب السماوية يمثل أحد الأركان الجوهرية للعقيدة إذ يعكس ارتباط و 

ع. ويؤكد أن الإيمان بالأنبياء ،الإنسان بالوحي الإلهي وضرورة التسليم لما أنزله الله من هداية وتشر
أرفع الأخلاق، وأنهم أدّوا رسالاتهم بأمانة دون تقصير أو يشمل الاعتقاد بأنهم على أكمل الصفات و 

تفريط، كما يجب تنزيههم عن كل ما يخالف مقامهم النبوي، لأن نسبة الخطأ إليهم في هذا الجانب يعد 
يبرز مفهوم العصمة كعنصر أساسي في الاعتقاد بالأنبياء، حيث يؤكد ، و وحيافتراءً عليهم وتكذيبًا لل

الخطأ في التبليغ وأداء الرسالة، كما أنهم محفوظون من الكبائر قبل النبوة وبعدها، أنهم معصومون من 
وقد أشار الشيخ اطفيش إلى هذه  ،بينما قد يقع منهم الخطأ في الأمور الدنيوية التي لا تتعلق بالتشريع

، ما يعني أن «عياتوالنبيء صلى الله عليه وسلم لم يبعثه الله لدقائق علم الهيئة بل للشر »النقطة بقوله: 
 .2وظيفتهم الأساسية تتعلق بتبليغ الوحي وليس بإحاطة العلم بكل دقائق الأمور الدنيوية

أما في مسألة المفاضلة بين الأنبياء فيرى الأستاذ وينتن أن هذه المسألة تظل من الغيبيات التي لا 
دون أن يؤدي ذلك إلى  صلى الله عليه وسلم يمكن الإحاطة بتفاصيلها، سوى أنه من المتفق عليه تفضيل النبي محمد

يتعلق  وفيما، سالتهالانتقاص من بقية الأنبياء أو المغالاة في تقديس شخصه إلى حد الإلهاء عن جوهر ر 
بالإيمان بالكتب، يؤكد أن التصديق بها إجمالًا هو واجب، بينما يكون الإيمان التفصيلي وفق ما ورد في 

ليل عليها من الوحي. ويعُد القرآن الكريم المعجزة الخالدة القرآن الكريم، دون تجاوز ذلك إلى أمور لا د

                                                 
 .269مصطفى بن ناصر وينتن، المرجع السابق، ص  -1
 .270مصطفى بن ناصر وينتن، آراء الشيخ امحمد بن يوسف اطفيش العقدية، المرجع السابق، ص  -2



 النبوات                                                 :                 الثانيالفصل 

122 

 

وهو المصدر الأساسي للهداية والتشريع، ما يجعل الإيمان به والتمسك بتعاليمه من  ،صلى الله عليه وسلمللنبي محمد 
 .1صميم العقيدة الإسلامية

انطلاقاً من دراستي لمسألة وجوب الإيمان بالكتب السماوية، أرى أن الجوهر العقدي يتمحور 
ول التسليم بوحدة المصدر الإلهي للوحي، رغم اختلاف تفاصيله الزمنية والشكلية بين الأمم، فالإيمان ح

ليس مجرد تصديق تاريخي، بل التزام بقيمها التوحيدية والأخلاقية التي  –كما يرد في القرآن   –بالكتب 
مة الأنبياء في التبليغ، لكني تجلوها الرسالة الخاتمة )القرآن( كمرجع نهائي، أتفق مع التركيز على عص

أعتقد أن المبالغة في الخوض في التفاصيل العددية أو التفاضلية بين الكتب تبعد عن المقصد الحقيقي من 
دون  –الإيمان بها، وهو بناء جسر روحي بين الإنسان وخالقه، كما أن التمسك بالإطار الكلي للعقيدة 

يحفظ التوازن بين العقل والنقل، ويجعل القرآن نوراً  –ريخ مادي الانجرار إلى تأويلات تختزل الغيب في تأ
 يهدي إلى الحق في كل عصر.

 المطلب الرابع: الإيمان بالقرآن الكريم نَسخه ومنسوخه:
للقرآن فضل مبين على سائر الكتب لحفظ الله له مما اعتراها من التبديل والتحريف، ولقيوميته 

قاً لِ مَا بَ يََّْ يَدَيْهِ مِنَ الْكِتَابِ وَمُهَيْمِنًا عَلَيْهِ ۖ وَأنَزَلْنَا ، ﴿2وهيمنته عليها إِليَْكَ الْكِتَابَ بِالْحقَِ  مُصَدِ 
ُ ۖ وَلَا تَ تىبِعْ أَهْوَاءَهُمْ عَمىا جَاءَكَ مِنَ الْحقَ ِ  نَ هُم بماَ أنَزَلَ اللَّى ، فالقرآن قيم على سائر الكتب 3﴾فاَحْكُم بَ ي ْ

 .4ئعقيم على سائر الشرا
أنزل الله القرآن الكريم هدى للناس وتأييدا لرسالة محمد صلى الله عليه وسلم، ولقد تحدى 
الإنس والجن على أن يأتوا بمثل هذا القرآن فعجزوا، لذلك اعتبر الشيخ بيوض القرآن الكريم معجزة 

رجة عن مألوف البشر الرسول الوحيدة، أما ما يروى في سيرة النبيء صلى الله عليه وسلم من الأمور الخا
إذ لم يُجرها الله تعالى »فيرى أنها في الحقيقة كرامات وخوارق للعادات، فلا يصدق عليها اسم المعجزة، 

                                                 
 .270، المرجع السابق، ص مصطفى بن ناصر وينتن -1
 .24، المرجع السابق، ص 03ج  إبراهيم بيوض، في رحاب القرآن، سورة مريم،  -2
 .48سورة المائدة، الآية:  -3
 .23، المرجع السابق، ص 02ج  إبراهيم بيوض، في رحاب القرآن، سورة الكهف،  -4



 النبوات                                                 :                 الثانيالفصل 

123 

 

على يد نبيه صلى الله عليه وسلم على طريق الإعجاز، ولم يأت بها لإقامة الحجة والدليل على 
 .1«رسالته

حكمته أن يؤيد رسوله الأمي بمعجزة دائمة دوام وبما أن الإسلام خاتم الشرائع السماوية اقتضت 
الإنسان على وجه الأرض، فأنزل هذا القرآن، فإذا كانت معجزات الرسل مادية تذهب بذهابهم فلا 
يشاهدها إلا أهل ذلك الزمان، فإن معجزة القرآن متجدّدة خالدة، لا تذهب بموت النبي صلى الله عليه 

 .2وسلم
كمعجزة خالدة أرى أن اختصاصه بالحفظ الإلهي وتجديد تحديه عبر وفي تأملي لمركزية القرآن  

العصور يجعله النموذج الأمثل للإعجاز الذي يتجاوز الزمان والمكان، فلم يكتف  الله بجعله هادياً للناس، 
أما مسألة  ،بل جعله مهيمناً على ما سبق من كتب، ضمانًا لاستمرار الرسالة التوحيدية دون تحريف

ه فليست نقصاً، بل تعبير عن حكمة التشريع المتدرج الذي يراعي تطور المجتمعات، ويرسخ النسخ في
ليس نصاً جامداً، بل منهجاً حيويًا قادراً على قيادة الإنسانية نحو  –رغم قداسته  –فكرة أن القرآن 

الشرعية الكمال الأخلاقي، وهو ما يفرض علينا تفعيل هيمنته عبر فهم متجدد يوائم بين الثوابت 
 ومتطلبات العصر.

 المطلب الخامس: أبعاد الإيمان بالقرآن الكريم:
القرآن الكريم هو دستور الحياة الطيبة والسعادة الأبدية، فغايته لا تكمن في التلاوة للتبرك إن 

ويؤكد الأستاذ الشيهاني نقلًا عن الشيخ  ،فحسب، بل في التطبيق العملي الذي يُحقّ ق بركاته العظمى
خ الإيمان في القلوب ويحركها، مستدلاا بقوله بيو  ض أن منهج القرآن هو الصراط المستقيم الذي يرُسّ 

 .3﴾اهْدِنََ الصِ رَاطَ الْمُسْتَقِيمَ ﴿تعالى: 

                                                 
 .295، ص 07ج  نفسه، سورة الشعراء،  -1
 .294نفسه، ص  -2
 .05ة الفاتحة، الآية: سور  -3



 النبوات                                                 :                 الثانيالفصل 

124 

 

وقد تجلّى هذا المنهج في اجتهاد الشيخ بيوض لنقل الناس من مجرد الالتزام الظاهري بالقرآن إلى 
ه الإنسان نحو التعمير والتعاونالتخلق بأخلاقه الحضارية الفاع وَمَا ﴿، كما في قوله تعالى: 1لة، التي توُجّ 

 .2﴾أَرْسَلْنَاكَ إِلاى رَحْْةًَ لِ لْعَالَمِيََّ 
ويشير الشيهاني إلى أن الإيمان بالقرآن يمفرض على المسلم ردَّ كل ما يتعارض معه من تشريعات 

الكتب السماوية السابقة، بل تشمل كل القوانين  بشرية، إذ يرى أن هيمنة القرآن ليست مقصورة على
فكل تشريع أو فكر لا يوُافق القرآن يرُفض جملةً  ،﴾قيَِ مًا﴿الوضعية، مستندًا إلى وصف القرآن بأنه 
كما يوضح أن هذه الهيمنة تشمل المؤمن نفسه، فهو مُلزمم   ،وتفصيلًا، سواء صدر عن شرقٍ أو غرب

في قوله:  3يعُزز استقلاليته عن النظم الغربية ويذُكّ ره بخصوصية التشريع الإلهيبتدبر القرآن والعمل به، مما 
 .4﴾أَلا لَهُ الْخلَْقُ وَالأمْرُ ﴿

الشيهاني يعرض بعُدًا هامًا من أبعاد الإيمان بالقرآن الكريم مع استشهادات مناسبة لكنه يغلب 
، كما يفتقر إلى مناقشة التحديات على الطرح الطابع التقريري والوعظي أكثر من التحليل العلمي

الواقعية في تطبيق التشريع القرآني في المجتمعات المعاصرة ولم يوضح كيف يمكن مواجهة تعارضات 
القوانين الوضعية مع الشريعة بشكل عملي مما يجعل الطرح نظريًا ومثاليًا أكثر من كونه بحثاً منهجيًا 

 تطبيقيًا.
أن دور المسلم لا يقتصر على تزكية نفسه،  –ؤية الشيخ بيوضانطلاقاً من ر –ويؤكد الشيهاني 

وهذا ، 5﴾وَجَاهِدْهُم بِهِ جِهَادًا كَبِيراً﴿بل يتعداه إلى الجهاد بالقران دعوةً وعملًا، استجابةً لأمر الله: 
ل الجهاد يتطلب صبراً وحكمةً لمواجهة الشبهات وتنقية الأفكار، وهو مسؤولية العلماء والدعاة وكل حام

لرسالة القرآن، خاصة في عصرنا الذي تستوجب فيه المواجهة استخدام وسائل متطورة لنشر الحق. ويختم 

                                                 
 .307 صالمرجع السابق، ، ني، الفكر العقدي عند الشيخ بيوضحمو بن عيسى الشيها -1
 .107سورة الأنبياء، الآية:  -2
 .308 صالمرجع السابق، ، ني، الفكر العقدي عند الشيخ بيوضحمو بن عيسى الشيها -3
 .54سورة الأعراف، الآية:  -4
 .52سورة الفرقان، الآية:  -5



 النبوات                                                 :                 الثانيالفصل 

125 

 

الشيهاني بأن التمسك بأخلاق القرآن والجهاد به هو الطريق الأسمى لتحقيق الإصلاح الفردي 
 والاجتماعي.

تأملًا عميقاً في حقيقة إن ما عرضه الأستاذ الشيهاني حول أبعاد الإيمان بالقرآن الكريم يثير 
ارتباطنا بالقرآن الكريم؛ فهو ليس نصاً تتُلى آياته فحسب، بل مشروع حي يعيد تشكيل وعي الفرد 

بدل الاقتصار على تلاوته إجابة على إشكالية يعيشها « التحرك بالقرآن»والمجتمع، وأجد في تركيزه على 
 .1طبيقي رغم كثرة القراءة والحفظكثير من المسلمين اليوم حيث يغيب الجانب العملي الت

الشيهاني يطرح رؤية تحفيزية قوية تبرز دور الجهاد بالقرآن عملياً وفكرياً، لكنه يبقى في إطار 
الخطاب التربوي أكثر من البحث الأكاديمي النقدي، مع غياب تفصيل الآليات العلمية لمواجهة 

ليمية والدعوية بشكل منهجي، مما يجعل الطرح الشبهات المعاصرة، كما لا يبرز أدوار المؤسسات التع
 ملهمًا لكنه يحتاج إلى تعميق في الدراسات الاجتماعية والدعوية الحديثة لدعم فكرته.

التي أبرزها تفتح أفقًا مهماا لفهم سيادة التشريع الإلهي في « قيومية القرآن»كما أرى أنَّ فكرة 
فالإصرار على أن يكون القرآن هو الم حور الذي  ،الفكريةزمنٍ تتدافع فيه الثقافات وتتصارع المذاهب 

يعُيد للفرد المسلم ثقته في مرجعيته، ويُحصّنه ضدَّ التبعية  –وليس العكس  –تقُاس عليه كل الأفكار 
 الفكرية العمياء.

: كيف نُحوّ ل هذه الرؤية النظرية إلى برامج عملية –في إطار التعقيب لا النقد  –لكنّي أتساءل 
للثورة التقنية والعلمية التي يعيشها « قائدًا»لامس واقع الناس المليء بالتحديات؟ وكيف نجعل القرآن تُ 

كعصر النهضة   –العالم، بدلًا من أن ينُظر إليه كمنافسٍ لها؟ هنا قد نجد في تجارب التاريخ الإسلامي 
ا للإبداع الحضاري حين وُظّ ف فهمه نموذجًا يظُهر كيف كان القرآن محرّ كً  –العلمية في بغداد والأندلس 

 في سياق العصر.
وفق نقل الأستاذ  –وفي الأخير أرى أن الجهاد بالقرآن الكريم الذي أكد عليه الشيخ بيوض 

يحتاج اليوم إلى أدوات تتناسب مع طبيعة العصر، كصناعة المحتوى الحكيم الذي يقنع العقل  –الشيهاني 
ارية تعكس سماحة الإسلام دون تنازل عن ثوابته، فالجهاد الفكري ويخاطب القلب، أو بناء منصات حو 

                                                 
 .310-309 صالمرجع السابق، ، ني، الفكر العقدي عند الشيخ بيوضحمو بن عيسى الشيها -1



 النبوات                                                 :                 الثانيالفصل 

126 

 

ليس مواجهة عدائية، بل إثبات بالحجة والقدوة أن القرآن صالح لكل زمان، وهو الكفيل بإصلاح 
 النفس والمجتمع إذا أحسن فهمه وتطبيقه.

المجردة أو الحفظ وفي تأملي لأبعاد الإيمان بالقرآن الكريم أرى أن جوهره لا يكمن في التلاوة 
الآلي، بل في تفعيله كمنهج حياة يعيد تشكيل الفرد والمجتمع، فالإيمان الحقيقي بالقرآن يقتضي تحويل 
آياته إلى سلوك يومي ومرجعية توجه القرارات الفردية والجماعية، وأتفق مع فكرة "الجهاد بالقرآن" التي 

يجب أن يتخذ أشكالًا إبداعية تناسب العصر، مثل  طرحها الشيهاني، لكنني أعتقد أن هذا الجهاد اليوم
توظيف التقنية لنشر تفسيرات مبسطة، أو تصميم برامج تعليمية تفاعلية تربط القرآن بواقع الشباب 

كما أن التركيز على "قيومية القرآن" كمرجعية عليا يذكرنا بضرورة رفض الانبهار بالنماذج   ،وتحدياتهم
من القرآن لقضايا كالعدالة الاجتماعية والبيئة، مما يجعله نوراً يضيء طريق الغربية، واستلهام الحلول 

الإنسانية جمعاء، لا المسلمين فحسب. أخيراً، أرى أن تحدي العصر يكمن في جعل القرآن "حاضراً" في  
 كل مجال، من العلم إلى الفن، ليثبت أنه ليس كتاب ماضٍ، بل مشروع مستقبل متجدد.

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 النبوات                                                 :                 الثانيالفصل 

127 

 

 ة الفصل:خاتم
وفي الختام وباستعراضنا للنبوات ندرك بأنها ليست مجرد رسائل تاريخية بل هي ارشادات 

تبيّن لنا أن النبوات تأتي  الاباضيةللإنسانية عبر العصور، فمن خلال نظرة عميقة لهذا الموضوع عند 
جيهًا لهذه الرسائل مع برسائل قوية تدعو إلى الصلاح والعدل في حين تقدم الكتب المنزلة تفسيراً وتو 

تركيز على بناء مجتمع يعيش في سلام وتعاون، وبفضل هذه الإرشادات نستطيع أن نجد طريقنا نحو 
 السعادة والنجاح بما يتماشى مع إرادة الله عز وجل.

في النهاية يظل التفكير في النبوات فرصة لاستكشاف معاني الحياة وغاياتها والسعي نحو التقدم 
عرفي، فهي تذكير بأن الله عز وجل قريب ويرغب في هداية الإنسان إلى الخير وأن الحقيقة الروحي والم

 والحكمة تأتي من مصادر إلهية تتجاوز حدود الزمان والمكان.
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

: الثالثالفصل   
 السمعيات



 السمعيات                                             :                الثالثالفصل 

129 

 

 تمهيد: 
عبدية تتميّز العقيدة الإسلامية بشموليتها وتكامل أبعادها، إذ لا تقتصر على الجوانب الت

والمعاملاتية فحسب، بل تشمل مختلف نواحي الحياة الإنسانية، ومن أبرزها الإيمان بالغيب، الذي يعُد 
ويوُلي هذا الفصل اهتمامًا خاصًا بالسمعيات في العقيدة الإسلامية، مع  ،ركيزة أساسية من ركائز العقيدة

ليل الآراء التي قدّمها علماء الإباضية في التركيز على الإيمان بالملائكة واليوم الآخر، من خلال عرض وتح
هذا المجال. وسنتناول في هذا الإطار موضوعات متعددة، منها: تصنيفات الملائكة ووظائفهم، حكم 
الإيمان بهم، الأبعاد العقائدية لذلك، إلى جانب مراحل الحياة بعد الموت، انطلاقاً من البرزخ وصولًا إلى 

 هذا الفصل إلى: الجنة والنار. وقد تم تقسيم
 الإيمان بالغيب )الغيبيات(؛المبحث الأول : 
 الإيمان باليوم الآخر؛المبحث الثاني : 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 السمعيات                                             :                الثالثالفصل 

130 

 

 المبحث الأول: الإيمان بالغيب )الغيبيات(:
يُمثل الغيب جزءً هاما من مسائل العقيدة والإيمان بها من أركانه الستة الواردة في حديث جبريل 

قـال أخبرني عن الإيمان قال: أن تؤمن بالله : »... ل الله صلى الله عليه وسلمعليه السلام مع رسو 
 .1«وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر...

والغيب لغة هو الشك وجمعه غياب وغيوب، وهو كل ما غاب عنك، وهو أيضا كــل مـا غاب 
وغيابا وغيبة وغيبوبة وغيوبا  عن العيون وإن كان محصلا في القلوب، وهو مأخوذ من مادة غاب غـيـبـا

 .2وتغيب أي بطن، وتغيب الرجل: سافر أو بان ،ومغابا ومغيبا
، ويرى أن عالم 3«ما لا يدركه الحس ولا يقتضيه بدلالة العقل» :وعرفه الشيخ اطفيش بأنه

 .4الغيب يستحيل معرفته من غير سمع ونقل
 .5« عالم المحسوساتكُلَّ شميْء غير موجود في»وعرف الشيخ بيوض الغيب بأنه 

والأزل كون الله ولا شيء في الوجود سواه؛ وإن شئت فقل استمرار وجود بلا مبدا، وإن شئت 
فقل عدم الخلق عن الله عدما أولا، فعدمنا الأول على هذا أزلي لا الثاني؛ وعلى التعريف الأوَّل يكون 

 .6أيضا أزليا باعتبار قولنا ولا شيء في الوجود معه
( الذي لا يتصف بالموت، فالمراد مجرد نفي الموت لا إثبات الروح والجسد وجريان هو الحي)

الأعراض عليه تعالى عن ذلك، أو المراد لازم الحياة من الأفعال والصفات كالإرادة والقدرة والعلم؛ وذلك 
من موت حصر بتعريف المسند إليه والمسند، أي: لا حي دائما إلا الله؛ وأما المكلفون فلا بد لهم 

 يصيرون به إلى الشقاوة والسعادة.

                                                 
 .8؛ مسلم، كتاب الإيمان، رقم 50البخاري، كتاب الإيمان، رقم  -1
 .1033، ص 4ابن منظور، لسان العرب، مج  -2
ب، نشر وزارة التراث القومي والثقافة، عمان، ، مطابع سجل العر 02، ج 01امحمد اطفيش، هميان الزاد إلى دار الميعاد، ط  -3

 .210-209، ص 1980
 -هـ 1406، مطبعة عيسى البابي الحلبي، نشر وزارة التراث القومي والثقافة، سلطنة عمان، 02امحمد اطفيش، تيسير التفسير، ج  -4

 .66، ص 1986
 .140ص  ، المرجع السابق،08سورة النمل، ج  إبراهيم بيوض، في رحاب القرآن،  -5
 .60محمد بن يوسف بن عيسى اطفيش، شرح عقيدة التوحيد، المرجع السابق، ص  -6



 السمعيات                                             :                الثالثالفصل 

131 

 

أن  -رحمه الله-حدثني أبو يحي : »-رحمه الله-ومعنّ فاعل في الأزل سيفعل، قال أبو عمار 
الحي الفعّال، ولو قلت شيء حي غير فاعل وفاعل غير حي  »، وقال أبو يعقوب: 1«معنّ الحي الفاعل

عة من الله لا فعل منهما، وكذا ما أشبه ذلك؛ ولا ؛ وأما النار والريح فحركتهما مطبو 2«كذبك الوجود
يقال الله حي بحياة لأنه أن يوهم حياته غيره، ولا حي بلا حياة للتناقض لفظا، وكذا سائر الصفات فلو 

 قيل حي لا بحياة هي غيره، أو حي لا بحياة حلت فيه أو قارنته لجاز. 
وه( اطلبوه في مصالحكم الدنيوية ( لا شيء هو أهل للعبادة سواه؛ )فادعلا إله إلا هو)

 .3والأخروية والدينية
 المطلب الأول: الإيمان بالملائكة:

ليَْسَ الْبِرى أَنْ تُ وَل وا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ يرى الأستاذ وينتن في تحليله للآيات القرآنية مثل: ﴿
 ان بالملائكة ليس تصديقاً غيبيا منفصلالإيمأن ا ،5﴾آمَنَ الرىسُولُ بماَ أنُزِلَ إِليَْهِ...و﴿ ،4 ﴾الْمَشْرِقِ...

لون حلقة وصل بين جزءٌ من منظومة عقدية متكاملة تعزز الوعي الأخلاقي للإنسان، حيث يمث بل
خ مفهوم عال الظاهرة والباطنة، مما يرسراقب الأف( والمحدود )الإنسان(، ويجسدون قوىً غيبية تالمطلق )الله

 يمان بهم وفهم آلية الوحي حيث يصبح الإيمان بالملائكة مدخلاينتن بين الإكما يربط و   ،المسؤولية الفردية
اك الغيب كأساس للبناء لاستيعاب الرسالات السماوية وتشكيل أخلاقيات تقوم على مراقبة الذات وإدر 

 .6العقائدي
 أولا. تعريف الملائكة:

د الملائكة، وهو لغة: أصل الكلمة: "ملاك" وخففت بحذف الهمزة لتصبح "ملك" وهـو مفر 
على وزن "ممفْعمل" وقيل أن أصلها "مالك" بتقديم الهمزة على اللام من الأملُوك وهي الرسالة، ثَ قلبت 

                                                 
 .434، ص 2013، موفم للنشر، الجزائر، 01كتاب الموجز، ج   -عبد الكافي الوارجلاني )أبو عمار(، آراء الخوارج الكلامية  -1
، وزارة التراث القومي والثقافة، 03، ج 02لأهل العقول، ط  يوسف بن إبراهيم بن مناد السدراتي الوارجلاني، الدليل والبرهان -2

 .13، ص 1997سلطنة عمان، 
 .61محمد بن يوسف بن عيسى اطفيش، المرجع السابق، ص  -3
 .177سورة البقرة، الآية:  -4
 .285سورة البقرة، الآية:  -5
 .188 صرجع السابق، المخ امحمد بن يوسف اطفيش العقدية، مصطفى بن الناصر وينتن، آراء الشي -6



 السمعيات                                             :                الثالثالفصل 

132 

 

فقدمت الـلام فـأصبحت ملاك ثـم تركت همزته بكثرة الاستعمال فقيل ملك، وفي الجمع ردت الهمزة أو 
 .1بقيت فقيل: ملائكة وملائك

يمان بالملائكة في المنظور الاباضي لا يقتصر على التصديق المجرد وفقًا لتحليل وينتن فإن الإ
بوجودهم، بل يشمل فهمًا تفصيلياا لطبيعتهم المميَّزة عن الإنس والجن، مثل عصمتهم المطلقة عن 

بشكل وثيق بالنصوص  ويؤكد وينتن أن هذا الإيمان مُرتبط ،الذنوب، وعدم احتياجهم للملذات المادية
 .جعلت الإيمان بهم ركنًا أساسياا في العقيدة القرآنية التي

ح وينتن أن مفهوم "ولاية الملائكة" عند الاباضية يتجاوز الُحب العاطفي إلى حُب عملي؛  يوُضّ 
ويُضيف أن الشيخ  ،إذ تعني التشبُّه بأفعالهم الطاهرة، مثل الالتزام بالعبادة، ونصرة الحق، ومحاربة الشرك

وسَّع هذا المفهوم ليشمل الدعوة إلى إصلاح المجتمع، وتحويل الإيمان  —حسب رؤية وينتن—اطفيش 
 .بالملائكة إلى حافزٍ لمقاومة الظلم

يرى وينتن أن تأثُّر الشيخ اطفيش بالواقع الاستعماري كان دافعًا رئيسياا لربطه بين العقيدة و 
ويُبر ز  ،عن السلوك العمليوالعمل الاجتماعي؛ حيث فسَّر ضعف المجتمعات الإسلامية بفصل الإيمان 

 .وينتن في تحليله أن اطفيش جعل من رقابة الملائكة على الإنسان سببًا لمراقبة الذات، وتجنُّب الانحراف
يجب أن يكون  -في المنظور الاباضي-يختتم وينتن تحليله بالإشارة إلى أن الإيمان بالملائكة و 

، فكما تساءل الملائكة عن حكمة حسب -خلق آدم تحسُّبًا للفساد، يجب على المؤمن  مشروعًا نهضوياا
 .2التوحيد، ويُصلح الواقع المعيش أن يحوّ ل إيمانه إلى فعلٍ يعُلي كلمة -رؤية وينتن

وينتن الرصين يمبرزُُ جمالُ الربط بين الإيمان بالملائكة وإصلاح المجتمع  الأستاذ في ضوء تحليل 
مةٍ إبداعيةٍ تُحيي الروحم التوحيدي فتحويلُ العقيدة  من تصوُّرٍ ذهني إلى مشروعٍ  ،ة في العقل والحركة معًاكمس 

دُ عبقريةم الفكر الاباضي في المزج بين الثبات العقدي والمرونة الاجتماعية وكأنَّ الإيمانم  عمليٍّ يُجسّ 
دُ القداسةم بالهم الإنساني ل دمور السياق  لأستاذاورؤيةُ  ،بالملائكة يصيُر نافذةً نطلُّ منها على عالٍم يوُحّ 

التاريخي في صياغة خطاب اطفيش تُذكّ رنا بأنَّ العقيدةم الحية لا تنفصل عن نبض الواقع، بل هي لغةٌ 

                                                 
 .530-529ه، ص 1414، دار صادر، بيروت، 3جمال الدين ابن منظور، لسان العرب، مج  -1
 .188 صالمرجع السابق، خ امحمد بن يوسف اطفيش العقدية، مصطفى بن الناصر وينتن، آراء الشي -2



 السمعيات                                             :                الثالثالفصل 

133 

 

هذا التمازجُ بين العمق الروحي والرؤية التغييرية يمنحُ الإيمانم بهم طاقةً دفعٍ و  ،حواريةٌ بين السماء والأرض
 القلب إلى بصماتٍ ملموسةٍ في المجتمع، كأنَّ الملائكةم نفسمها تلُهمُ لا تنضب، تُحوّ لُ الُحبَّ النظري في

 المؤمنم أن يكونم جندياا للخير في ميدان الحياة.
 ثانيا. وجوب الإيمان الملائكة:

تعُتبر مسألة الإيمان بالملائكة من الأركان الجوهرية في العقيدة الإسلامية وقد تناول الأستاذ 
مع بين الأصالة مصطفى بن الناصر وين تن هذا الموضوع بعمق، مُبرزاً أبعاده العقدية والعملية وفق رؤيةٍ تجم

 :1الف كرية والتأثير الاجتماعي، وفيما يلي عرضٌ مُرتّب لأبرز الأفكار التي طرحها
تصر على د ابن الناصر وينتن أن الإيمان بالملائكة لا يقأك أولًا: الأسس العقدية للإيمان بالملائكة:

 بل يشمل: تصديق المجرّد بوجودهمال
 مة، خُل قوا لعبادة الله وتنفيذ أوامره.: فهم مخلوقات نورانية مكر الإقرار بخلقهم 
 وغير  : فهم جنس مستقل عن الإنس والجن متصفون بالعصمة عن المعاصيتمييزهم عن غيرهم

 محتاجين إلى ما يحتاجه البشر من مطالب مادية.
 ب الخوض في يل عليه السلام بوصفه رسول الوحي مع تجنجبر  : كمعرفةالتفصيل في صفاتهم

 التفاصيل الغيبية غير المذكورة في النصوص.
 أن الإيمان بالملائكة ليس شعارا نظريا، بل يرى ابن الناصر وينتن ثانيًا: الأثر العملي للإيمان بالملائكة:

  واقع الفرد والمجتمع، وذلك من خلال:يغير ترجم إلى سلوكي
 م عليهم دون الاستغفار : بحب ما يوافق طبيعة الملائكة من طاعة وعبادة، والترحية المعنويةالولا

 لهم؛ لكونهم معصومين.
 ا بالهدى، ويبتعد ة الملائكة لأعماله، فيزداد تمسكرقاب : إذ يستحضر المؤمنالتحفيز الأخلاقي

 عن المعاصي.
 تاذ( ولايةم الملائكة بأنها دعوةر الأس: حيث فسَّر الشيخ اطفيش )كما أشاربط العقيدة بالواقع 

 قيم الإسلام في المجتمع، ومقاومة الانحدار الأخلاقي والسياسي الذي يعيشه المسلمون. لإعلاء
                                                 

 .201-200 صجع السابق، المر خ امحمد بن يوسف اطفيش العقدية، مصطفى بن الناصر وينتن، آراء الشي -1



 السمعيات                                             :                الثالثالفصل 

134 

 

بالملائكة  شيخ اطفيش الإيمانل ال: أبرز ابن الناصر وينتن كيف حو ثالثاً: التوظيف الاجتماعي للعقيدة
 إلى أداةٍ للإصلاح، وذلك عبر:

 ونه، كانتشار العدل، وقوّة ئكة يعني السعي لتحقيق ما يحبالملا : فحباعة بالتغييرربط الط
 الإسلام، وهزيمة الشرك وأهله.

 رها ر من الاكتفاء بحفظ أسماء الملائكة وصفاتهم دون تفعيل دو : إذ حذنقد الجمود الفكري
 في الحياة. ان الحقيقي ينُتج حركةً إيجابيةا أن الإيمالتربوي، مؤكد

 ستجابة للتحديات: حيث رأى أن ضعف المجتمعات الإسلامية نتج عن ضعف التمسك لاا
 بالعقيدة، فجعل من الإيمان بالملائكة سبيلًا لاستعادة الهوية والنهضة.

: نوّه ابن الناصر وينتن إلى ضرورة الالتزام بضوابط الشرع في الحديث عن رابعًا: ضوابط التناول العقدي
 الملائكة، ومنها:

  ُّب الخوض في التفاصيل غير المثبتة )كأعدادهم أو أشكالهم(، إلا بما ورد في القرآن والسنة.تجن 
 .عدم إلزام المكلَّف بمعرفة أسماء جميع الملائكة، ما لم يمر دْ فيها نصٌّ صريح 
 .التركيز على الجوهر العملي للعقيدة بدلًا من الترف الفكري 

 وحكم الإيمان بِم:المطلب الثاني: أقسام ووظائف الملائكة 
 أولا. أقسام الملائكة ووظائفهم:

 في تقسيم الملائكة الوظيفة المنوطة بهم، فقسموهم إلى قسمين: الاباضيةراعى علماء 
 .قسم وظيفته العبادة، فهم يسبحون الله لا يفترون 
 1قسم وظيفته تنفيذ إرادة الله في الخلق وإبلاغ رسالته للأنبياء. 

، «القواعد»لائكة إلى قسمين متبعا في ذلك الشيخ الجيطالي في كتابه يقسم الشيخ اطفيش الم
وهذا القسمان هما: الملائكة الكروبيون، والملائكة الروحانيون، وفي مجموع القسمين عشرة أجزاء من 

 الملائكة.

                                                 
 .64علي يحيى معمر، سمر أسرة مسلمة، معهد القضاء الشرعي والوعظ والإرشاد، سلطنة عمان، د ت، ص  -1



 السمعيات                                             :                الثالثالفصل 

135 

 

يشير الأستاذ وينتن في تحليله لتصنيف الملائكة إلى تقسيمين رئيسيين يعتمد في جزء منه على 
وفقًا لهذا التصنيف تقُسم الملائكة إلى نوعين رئيسيين: الأول و  ،الشيخ الجيطالي في كتابه "القواعد" آراء

هو الملائكة الكروبيون، الذين يتسمون بخصائص مميزة تتعلق بقربهم من عرش الله، والثاني هو الملائكة 
ائص خاصة تجعلهم ينفذون الروحانيون، الذين يمتلكون طبيعة روحية خالصة بحيث يتميز كل نوع بخص

في المجمل يتألف هذا التصنيف من عشرة أنواع من الملائكة، تتفاوت في و  ،مهامهم الإلهية بشكل مختلف
 .1أدوارها ووظائفها السماوية

هذا التصنيف يعكس التنوع الكبير في المهام التي تقوم بها الملائكة وفقًا للرؤية الدينية ويبرز أهمية 
ويظُهر أيضًا كيف أن تقسيم الملائكة إلى فئات محددة يعزز  ،في سياق الاعتقاد الإباضيفهم هذا التنوع 

 الكون.من استيعاب الدور الكبير الذي تلعبه في تنفيذ إرادة الله في 
يُـفمسَّر مصطلح "الكروبيون" على أنه مشتق من كلمة "كرب" التي تعني فقد وفقًا للأستاذ وينتن 

إلى الملائكة الذين خلقوا خصيصًا للعبادة والتسبيح. هؤلاء الملائكة يتمتعون "القرب"، وهو ما يُشير 
بخصائص تميزهم عن غيرهم، حيث يعُرفون بتكريسهم الكامل للعبادة، فتتمثل وظيفتهم الأساسية في 

، 2﴾لَا يَ فْتُ رُونَ يُسَبِ حُونَ اللىيْلَ وَالن ىهَارَ ﴿التسبيح المستمر لله دون انقطاع، كما ورد في القرآن الكريم: 
وهذا يبرز طبيعتهم الروحانية النقية التي تجعلهم في حالة من القرب المستمر من الله، وتعُد هذه الوظيفة 

 .3جزءاً أساسيًا من دورهم في الخلق الإلهي
هذا التفسير يوضح الدور الخاص الذي يلعبه الكروبيون في العبادة المستمرة والتسبيح، مما 

ويُبرز أيضًا كيف أن هذه الوظيفة السماوية تتطلب منهم  ،لٍ من القرب الروحي للهيعكس مستوى عا
 اء المهمة التي خُلقوا من أجلها.التركيز الكامل على العبادة، مما يجعلهم مثالًا للقداسة والتفاني في أد

طون ر مصطلح "الملائكة الروحانيون" على أنهم الملائكة الذين يرتبلأستاذ وينتن يفسبحسب ا
هؤلاء  ،بمفهوم "الروح" لا على وجه القياس الحرفي بل بمعنّ الهدى والاهتداء، أو الرحمة، أو تلقي الوحي

                                                 
 .195 صالمرجع السابق، خ امحمد بن يوسف اطفيش العقدية، مصطفى بن الناصر وينتن، آراء الشي -1
 .20سورة الأنبياء، الآية:  -2
 .196 صالمرجع السابق، ، مصطفى بن الناصر وينتن -3



 السمعيات                                             :                الثالثالفصل 

136 

 

، 1الملائكة، الذين يشكلون القسم الآخر من مجموع الملائكة خُل قوا لتنفيذ أوامر الله في طاعته التامة
يل الأعمال التي يقوم بها المكلفون، ويتميزون بمهام متنوعة كحفظ الإنسان والمخلوقات الأخرى وتسج

جزء أساسي من النظام السماوي الذي يساهم في الحفاظ  وهم ،بالإضافة إلى تبليغ الوحي إلى الرسل
 .2على التوازن الإلهي في الكون

يعكس هذا التصنيف تعدد المهام التي تقوم بها الملائكة الروحانيون ودورهم المحوري في تنفيذ 
لكون، حيث تتنوع وظائفهم بين الحفظ والإرشاد والتبليغ للأنبياء، مما يبرز مدى التزامهم مشيئة الله في ا

 التام بأوامر الله في تسيير شؤون الحياة الإنسانية والكونية على حد سواء.
يشير الأستاذ وينتن إلى أنه في تقسيم الملائكة يرُاعى بشكل أساسي الوظيفة التي يقوم بها كل 

ذا التصنيف، نجد أن الملائكة تنقسم إلى نوعين رئيسيين: أولًا، الملائكة المسبّحون، الذين نوع. وفقًا له
ومع ذلك يبُيّن الأستاذ أن  ،يتفرغون للعبادة، وثانيًا، الملائكة الذين ينفذون ما يُكلفون به من أوامر إلهية
تقسيمًا آخر يستند إلى محال هذا التقسيم ليس الوحيد الموجود في الفكر الإسلامي؛ فقد قدم الغزالي 

التكليف ومكانه، حيث قسم الملائكة إلى ثلاث طبقات: ملائكة سماوية، وملائكة أرضية، وملائكة 
ويؤكد الأستاذ وينتن أنه لا يمكن تفضيل تقسيم على آخر، لأن كل تقسيم يعتمد على  ،3حملة العرش

كة، أو على الأوصاف الواردة في النصوص إحصاء أنواع التكاليف التي يُكلف بها الله تعالى الملائ
 المختلفة، إضافة إلى أنه لم يرد نص ديني يلُزم بتقسيم معين دون غيره.

يبرز هذا التصنيف أهمية تنوع مهام الملائكة بحسب الوظائف التي يؤدونها ويوُضح مدى ارتباط 
عكس ثراء الفكر الإسلامي في كما أن تعدد هذه التصنيفات ي  ،تلك المهام بالتكاليف الإلهية المتنوعة

فهم موقع الملائكة وأدوارهم ويبُيّن أن هذا التنوعّ لا يعني تفاضلًا بين التصورات، بل يُجسّد تعدد 
 الوظائف التي وكُّ ل بها هؤلاء الكائنات في طاعة الله وخدمته.

 
 

                                                 
 .15محمد بن يوسف بن عيسى اطفيش، المرجع السابق، ص  -1
 .417الامام شمس الدين الذهبي، نثل الهميان في معيار الميزان، المرجع السابق، ص  -2
 .384، ص 2005، دار المعرفة، بيروت، 01، ط 04أبو حامد محمد بن محمد الغزالي، إحياء علوم الدين، ج  -3



 السمعيات                                             :                الثالثالفصل 

137 

 

 تقسيم الملائكة عند الشيخ اطفيش:
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

 :حكم الإيمان بِمثانيا. 
ا في العقيدة الشيهاني أن الإيمان بالملائكة يعد ركنًا أساسي الأستاذ حمو بن عيسى بيني

آمَنَ الرىسُولُ بماَ أنُزِلَ إِليَْهِ مِن رىب هِِ الإسلامية، ولا يكتمل إيمان المسلم إلا به، مستشهدًا بقوله تعالى: ﴿
الملائكة أو  ، ويؤكد الشيهاني أن إنكار وجود1﴾كُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَالْمُؤْمِنُونَ ۚ كُلٌّ آمَنَ بِاللَّىِ وَمَلَائِكَتِهِ وَ 

عد خروجًا بيّ نًا عن دائرة الإيمان، ويصل إلى مرتبة الكفر الصريح )كفر الشرك(، لا السخرية من دورهم ي
وص مجرد النفاق أو الجحود، وذلك لما تقرر في أصول العقيدة من ضرورة الإقرار بهم، واستنادًا إلى النص

 .2القرآنية الواضحة التي تثبت حقيقتهم وتبُيّن وظائفهم
 

                                                 
 .285سورة البقرة، الآية:  -1
 .254 صالمرجع السابق، ، ني، الفكر العقدي عند الشيخ بيوضحمو بن عيسى الشيها -2

 الملائكة

 الملائكة الكروبيون:
 .مخصصون للعبادة 
 .يسبحون الله الليل والنهار ولا يفترون 

 الملائكة الروحانيون:
 .ينفذون أوامر الله 
 .يحفظون الإنسان والمخلوقات 
 .يسجلون أعمال المكلفين 
 .يبلغون الوحي إلى الرسل 



 السمعيات                                             :                الثالثالفصل 

138 

 

على أن هذا الُحكمم ليس اجتهادا شخصيا، بل هو حقيقة شرعية تستمقى من  د الشيهانيويشدّ 
 ةً لأصول الإسلام القطعية.ل التأويل أو التشكيك مما يجعل إنكارمها مُناقمضات التي لا تمتقبَّ اليقيني

واضحًا وثابتًا في العقيدة الإسلامية بخصوص الإيمان بالملائكة مع استناد  الشيهاني يعرض موقفًا
جيد إلى النصوص الشرعية لكن الطرح يفتقر إلى عرض التنوع المذهبي في فهم الملائكة أو مناقشة بعض 

"كفر القضايا العقدية المرتبطة )مثل طبيعتهم أو علاقة الملائكة بالإنسان(، كما أن استخدام تعابير مثل 
الشرك" يحتاج إلى توضيح دقيق لتجنب اللبس خصوصًا في سياق خطاب علمي يتطلب الدقة 

 والموضوعية.
في دراستي لموضوع الإيمان بالملائكة أرى أن التركيز على الجوهر العملي لهذا الركن وفي الأخير و 

نحو التغيير الأخلاقي  العقدي يعُيدُ تشكيلم فهمنا للعقيدة ليس كمجرد تصديقٍ غيبي، بل كقوة دافعة
والاجتماعي. فالإيمان بالملائكة ليس اعترافاً بوجود كائنات نورانية فحسب، بل هو اعترافٌ بوجود نظامٍ 

هذا الوعيُ و  ،إلهيٍ يربط الغيب بالشهادة، ويجعل الفردم واعيًا بمراقبة الله عبر ملائكته في كل فعلٍ وقول
لتحلي بالفضائل ومقاومة الرذائل، كما أن ربط الإيمان بالملائكة بمهامهم ينُتجُ مسؤوليةً ذاتيةً تُحفّ ز على ا

الوظيفية )كحفظ الأعمال وتبليغ الوحي( يذُكّ رنا بأن العقيدةم ليست منفصلةً عن حركة الحياة، بل هي 
كة أما التقسيمات التفصيلية لأنواع الملائ ،إطارٌ يوجه السلوكم الفردي والجماعي نحو العدل والإحسان

د القيمم  فتُبرزُ تنوعم الأدوار الإلهية في الكون، لكنَّ الأهمَّ هو استلهامُ روح هذه الأدوار في بناء مجتمعٍ يُجسّ 
 السماوية على الأرض، دون الانشغال بالتفاصيل الغيبية التي لم يؤُذن لنا بالخوض فيها.

 المطلب الثالث: أبعاد الإيمان بالملائكة والمفاضلة بينهم:
 . أبعاد الإيمان بالملائكة:أولا

منهجًا عمليًا يركز على الجوهر  –كما يوضّح الأستاذ حمو الشيهاني–اعتمد الشيخ بيوّض 
الإيماني لوجود الملائكة، متجنبًا الخوض في التفاصيل الغيبية )كطبيعة أجسادهم أو أسمائهم(، معتبراً ذلك 

ذلك، حوّل الانتباه إلى توظيف هذا الإيمان في ترسيخ من الأمور التي "لا تعنينا" عقائدياً. وبدلًا من 
 .1القيم الروحية والسلوكية، مُبرزاً أبعادًا خمسةً تُشكّل ركائزم لفهم دور الملائكة في حياة المؤمن

                                                 
 .256 صالمرجع السابق، ، ني، الفكر العقدي عند الشيخ بيوضحمو بن عيسى الشيها -1



 السمعيات                                             :                الثالثالفصل 

139 

 

 . الأبعاد التطبيقية للإيمان بالملائكة:1
إلى ممارسات يومية تعُزز يرى الشيهاني أن الإيمان بالملائكة ليس مجرد اعتقاداً ذهنياً، بل يُترجم 

 :1التقوى، ومنها
إِذۡ يَ تَ لَقىى ٱلۡمُتَ لَقِ يَانِ عَنِ ٱلۡيَمِيَِّ وَعَنِ ﴿يستشهد بقوله تعالى:  أ. الاستعداد للآخرة كغاية عليا:

مَالِ قَعِيد  يعُين ظةالحف وجود استحضار أن مؤكداً ، 2﴾عَتِيد   رَقِيب   لَدَيْهِ  إِلاى  قَ وْلٍ  مِن يَ لْفِظُ  مىا ٞ  ٱلشِ 
الأعمال  ح"، حيث تُصبوطنه إلى العودة قبل أمتعته يعُدُّ  مسافرٍ " كـ وأقواله، أفعاله مراقبة على المؤمن

 الصالحة زاداً يقُدَّم للدار الآخرة.
يُشير إلى أن ولاية الملائكة للمؤمنين تظهر في توجيههم نحو الخير عبر الإلهام،  . الولاية الروحية:ب

نْ يَا وَفي الْْخِرَةِ ﴿الشهوات، مستنداً إلى قوله تعالى:  ودعمهم في مواجهة  ، 3﴾نََْنُ أَوْليَِاؤكُُمْ في الْحيََاةِ الد 
ذنبين على التوبة. –حسب الشيهاني–فالمؤمن 

ُ
 يجد في هذه الولاية حافزاً لخدمة الإسلام ومساعدة الم

ن بسجود الملائكة لآدم واستغفارهم يلفت إلى أن تشريف الله للإنسا . التفاعل مع النعم الإلهية:ج
يُسَبِ حُونَ ﴿للبشر يذُكّ ر المؤمن بمسؤولية حمل الأمانة، ودور التواضع في تقوية الصلة بالله، مُستدلًا بقوله

 .4﴾اللىيْلَ وَالن ىهَارَ لَا يَ فْتُ رُونَ 
وكي وهذا تقرب الشيهاني يقدّم رؤية عملية ومفيدة للإيمان بالملائكة موجهة لتعزيز الجانب السل

جيد للأبعاد التطبيقية لكنه يغيب عنه التوضيح المنهجي في كيفية ارتباط هذه الأبعاد بالعقيدة الأساسية  
كما أن التركيز على آيات معينة دون استعراض شامل للآيات والأحاديث قد يُضعف شمولية الطرح،  

 ريتها مما يحدّ من عمق الدراسة الأكاديمية.كما يفتقد إلى ذكر آراء علماء آخرين لمقارنة هذه الرؤية وتث
 
 
 

                                                 
 .254 صنفسه،  -1
 .18-17سورة ق، الآية:  -2
 .31سورة فصلت، الآية:  -3
 .20ياء، الآية: سورة الأنب -4



 السمعيات                                             :                الثالثالفصل 

140 

 

 . التفاضل بيَّ الملائكة والبشر.. رؤية نقدية:2
يناقش الشيهاني مسألة المفاضلة بين الملائكة والبشر بمنهجٍ عملي، فيرى أن محور التميز ليس 

 :1المكان )السماء والأرض(، بل التقوى والعمل الصالح، مستنداً إلى أن
 لا يقُاس بالمكانة المادية، بل بالإخلاص في العبادة. القرب من الله 
  التركيز على التفاضل غير مُجدٍ ما دامت النصوص لم تفُصّل فيه، والأولى للمؤمن أن يهتم بتزكية

 نفسه.
الشيهاني يقدم موقفًا متوازنًا يركّز على التقوى كمعيار للتفاضل وهو توجه إيجابي عملي لكن 

ا ويفتقر إلى دعم نصي وفقهي معمق كما يغيب عنه مناقشة النظريات العقدية الطرح يبدو مقتضبًا جدً 
والفلسفية المختلفة حول طبيعة الملائكة والبشر وأسس التفاضل بينهما، مما يجعل الرؤية سطحية ولا تفي 

 بمتطلبات البحث العلمي النقدي.
 . التثبيت الإيماني.. جسر بيَّ الوحي والواقع:3

 دور الإيمان بالملائكة في ترسيخ الثبات الداخلي، عبر:يُبرز الشيهاني 
 حيث يرى أن الصوت الداخلي الحاثّ على الخير هو إلهامٌ مملمكي، بينما تمييز صوت الضمير :

 داعي الشر نزغٌ شيطاني.
 فالتثبيت ليس معجزةً انقطعت، بل هو نتيجة طبيعية للسائرين التذكير بالعقبات والنجاحات :

 ان، كما يقول: "ممنْ جماهمدم نمـفْسمهُ ابتغاءم مرضاة الله، ومجمدم الملائكةم جُنْداً له".في طريق الإيم
يؤكد حمو بن عيسى الشيهاني أن الإيمان بالملائكة يُشكّل ركيزةً لبناء وعيٍ إيمانٍي متوازن، يجمع 

التي لا طائل  بين التسليم بالنصوص وترجمة الاعتقاد إلى أخلاقٍ وسلوك، دون الانشغال بالجدليات
 .2منها

يؤُكد الإباضية على أن الإيمان بالملائكة ركنٌ إيمانٌي يوُجب التسليم بالنصوص الشرعية دون و 
طلقة لله

ُ
كما يرون أن التفاضل   عز وجل، الخوض في الكيفيات الغيبية، واتخاذ الملائكة قدوةً في الطاعة الم

                                                 
 .255 صالمرجع السابق، ، ني، الفكر العقدي عند الشيخ بيوضحمو بن عيسى الشيها -1
 .256 صالمرجع السابق، ، ني، الفكر العقدي عند الشيخ بيوضحمو بن عيسى الشيها -2



 السمعيات                                             :                الثالثالفصل 

141 

 

لح، وهو ما يُحمقّ ق الغاية من خلق الإنسان: عبادة الله الحقيقي ليس بين الخلق بل بتقوى الله والعمل الصا
 وعمارة الأرض.

الشيهاني يعرض دوراً مهمًا للإيمان بالملائكة في التثبيت النفسي والروحي بأسلوب تربوي واضح 
لكنه يعتمد على تعميمات دون توثيق دقيق للمصادر الحديثية أو الفقهية التي تدعم فكرة الإلهام الملكي 

مييز بين نمزغ الشيطان والملائكة، كما أن التركيز على جانب الطاعة والسلوك يغيب عنه تحليل نقدي والت
 لأبعاد الإيمان وتأثيراته في الفكر الإسلامي المتنوع مما يجعل الطرح تقليديًا أكثر منه بحثاً نقديًا معمقًا.

 ثانيا. المفاضلة بيَّ الملائكة:
ات الملائكة تتفاوت كما يتفاوت الرسل من البشر، وذلك كما يشير الأستاذ وينتن إلى أن درج

لكن يبقى التفاوت بين الملائكة أمراً  ،1﴾تلِْكَ الر سُلُ فَضىلْنَا بَ عْضَهُمْ عَلَىَٰ بَ عْضٍ ﴿ورد في قوله تعالى: 
بهذا وعليه يجب الإيمان  ،غيبيًا لا يمكننا إدراكه إلا من خلال ما ثبت في القرآن أو الحديث الصحيح

 .2التفاوت بشكل إجمالي دون الخوض في التفاصيل التي لم يرد بها نص قاطع
أما فيما يتعلق بالمفاضلة بين الملائكة والبشر، فلا يوجد دليل قاطع يمكن الاعتماد عليه لتفضيل 

 ورغم الخلافات المحتدمة بين بعض الفرق الإسلامية حول هذه المسألة إلا أن ،أحد الطرفين على الآخر
الأستاذ وينتن يعتقد أن الشيخ بيوض كان محقًا في دعوته لعدم الخوض في هذه القضية باعتبارها مسألة 

كما أن كل الأدلة التي يُحتج بها من الطرفين قابلة للنقد، مما   ،لا يمكن إثباتها عبر البحث العقلي المجرد
 يجعلها مسألة غير محورية في الاعتقاد.

ية يشير الأستاذ وينتن إلى أن الشيخ أطفيش يذكر أن الإباضية يرون وفيما يتعلق برأي الإباض
الملائكة مفضّلين على البشر بشكل مطلق، وذلك لأنهم لا يرتكبون المعصية، وهو ما يعزز من مكانتهم 

 .3في الفكر الإباضي
س ويُبرز هذا النقاش التفاوت الكبير في الآراء حول مسألة تفضيل الملائكة على البشر ويعك

كما   ،أهمية التأكيد على أن التفضيل بينهما هو أمر غيبي لا يُمكن البت فيه إلا بما ورد من نصوص ثابتة
                                                 

 .253سورة البقرة، الآية:  -1
 .197 صالمرجع السابق، قدية، خ امحمد بن يوسف اطفيش العمصطفى بن الناصر وينتن، آراء الشي -2
 .577، المرجع السابق، ص 14سورة الصافات، ج  إبراهيم بيوض، في رحاب القرآن،  -3



 السمعيات                                             :                الثالثالفصل 

142 

 

يعكس احترام كل مدرسة فكرية لمعتقدات الآخرين، لا سيما في مسألة معقدة كهذه، مما يُسلط الضوء 
 على أهمية تجنب الخوض في مسائل لا تعُتبر من أصول الاعتقاد.

تاذ وينتن إلى أن المؤمن يتفوق على الملك في المنزلة، مستندًا إلى رأي الإمام شمس يذهب الأس
الدين الذهبي الذي قال: "وعندي أن المؤمن أفضل من الملك"، وقد اعتمد في هذا الرأي على عدة 
حجج، من بينها ما ذكره محمد بن يوسف أطفيش، حيث أشار إلى حديثٍ يفضل المؤمن على جميع 

دون أن يورد نصًا صريًحا، مكتفيًا بالإشارة، كما استند إلى الحجة العقلية، حيث يرى أن  الملائكة
الملائكة يخدمون المؤمنين والخدمة تدل على مرتبة أقل من المخدوم، وعليه فإن المؤمن الذي يواجه العديد 

لك لا يعاني من هذه من العوائق مثل الشيطان والنفس، يأتي بالعبادة في ظروف أكثر صعوبة، بينما الم
المعوقات مما يجعل طاعته أسهل، كما أن خلق الله تعالى لآدم جاء ردًا على اعتقاد الملائكة بأنهم 
سيكونون أكرم خلقه فكان آدم وذريته أكرم منهم، ولهذا أمر الله الملائكة بالسجود لآدم عند خلقه ولو  

ذلك علم الله تعالى آدم من الأسماء ما لم يعلمه  كانوا أفضل منه لما كان لهذا الأمر وجود، وإضافة إلى
 .1الملائكة وبالتالي فإن الأعلم هو الأكثر فضلًا 

يبدو أن الرأي الذي طرحه الأستاذ وينتن يعكس عمق الفهم العقلي والشرعي في مسألة 
ن يؤكد أن فمن خلال ربطه بين الطاعة والتحديات التي يواجهها المؤم ،التفاضل بين المؤمنين والملائكة

  ،المؤمن الذي يخوض صراعًا داخليًا ومعوقات خارجية يتفوق على الملك الذي لا يواجه هذه التحديات
كما أن استدلاله بتعليم الله لآدم ما لم يعلم الملائكة يعزز من قوة هذا الرأي ويعكس مكانة الإنسان 

 المميزة في خلق الله.
اوز الاعتقاد النظري إلى تفعيل قيم أخلاقية وروحية في أرى أن جوهر أبعاد الإيمان بالملائكة يتج

الحياة اليومية، كالاستعداد للآخرة عبر مراقبة النفس، والاستفادة من الولاية الروحية للملائكة كحافز 
لفعل الخير، أما مسألة التفاضل بين الملائكة والبشر، فأعتقد أنها تذكرنا بتميّز الإنسان بقدرته على 

كما يراه الشيخ   –يات باختياره، رغم تفوق الملائكة في الطاعة المطلقة، فالإيمان بالملائكة تجاوز التحد

                                                 
 .198-197 صالمرجع السابق، خ امحمد بن يوسف اطفيش العقدية، مصطفى بن الناصر وينتن، آراء الشي -1



 السمعيات                                             :                الثالثالفصل 

143 

 

ليس غاية في ذاته، بل وسيلة لتعميق الوعي بالمسؤولية تجاه الذات والآخرين، وبناء جسر بين  –بيوض 
 الغيب والواقع يعين على تحقيق التوازن الروحي والأخلاقي.

 الجن وأصلهم:المطلب الرابع: تعريف 
يعرّف الأستاذ حمو بن عيسى الشيهاني الجن بأنهم خلق مستتر خفي، خلقوا من مارج من نار، 

وَخَلَقَ ﴿وهم مكلفون كالإنس، يثُابون ويعُاقبون بحسب أعمالهم، ويستدل على ذلك بقوله تعالى: 
كال مختلفة، حسنة أو خبيثة، حتى ويؤكد أن للجن قدرة على التشكّل بأش ،1﴾الْجاَنى مِنْ مَارجٍِ مِنْ نََرٍ 

لو كانوا مؤمنين، كظهورهم في صورة حية أو عنكبوت. غير أنه يعرب عن استغرابه من فكرة ارتباط 
 .2أصل صورهم بالخبث حتى مع إسلامهم، مبرراً ذلك بأن الطهارة سمة للمسلم سواء كان جنيًا أو إنسيًا

من الجذر )جمنَّ( الذي يحمل معنّ الستر ويوضح الشيهاني اشتقاق مصطلح "الجن" لغوياا 
والخفاء، مُستشهدًا بمفاهيم كـ"المجنون" )لستر عقله( و"الجنين" )لاستتاره في البطن(، مما يُبرر تسميتهم 

كما يفرّق بين مصطلح "الجن" العام الذي يشمل المؤمن والكافر،   ،لاستحالة رؤيتهم في أصل خلقتهم
وَأَنَى مِنىا الصىالِحوُنَ وَمِنىا ﴿، مستندًا إلى قوله تعالى: ﴿3ى العاصي المتمردوبين "الشيطان" الذي يطُلق عل

لِكَ ۖ كُنىا طَرَائِقَ قِدَدًا  .4﴾دُونَ ذََٰ
 مدعومًا بالآيات القرآنية ويبرز الفروق اللغوية بشكل جيد لكنه الشيهاني يقدم تعريفا تقليديا

ن وعلم النفس الديني التي قد تضيف عمقًا للموضوع، كما أن يغفل الاستناد إلى آراء محدثة في علم الج
استغرابه من ارتباط صور الجن بالخبث رغم إسلامهم يحتاج إلى توضيح أعمق وربط فقهّي بالأحاديث أو 

 آراء العلماء فيما يخص الطهارة وسلوك الجن مما يجعل الطرح سطحياً بعض الشيء من الناحية العلمية.
يل الغيبية لحياة الجن، ككيفية أدائهم العبادات أو تناسلهم ينقل الشيهاني وفيما يخص التفاص

رأي الشيخ بيوض الذي يرى أن العلم اليقيني بهذه الأمور غير مُتاح للبشر، إذ لم يرد فيها نصٌّ قرآني أو 
ويُحذر  ،حديثٌ معصومٌ يصل إلى درجة اليقين، بل هي من الغيبيات التي لا يجوز الخوض فيها بغير دليل

                                                 
 .15، الآية: الرحمنسورة  -1
 .257 صالمرجع السابق، ، عقدي عند الشيخ بيوضني، الفكر الحمو بن عيسى الشيها -2
 .285 صنفسه،  -3
 .11سورة الجن، الآية:  -4



 السمعيات                                             :                الثالثالفصل 

144 

 

من أن التكلف في بحثها يعُد فضولًا قد يجرُّ إلى ضررٍ أكبر من نفعه، مؤكدًا أن العقيدة تبُنّ فقط على 
 .1ما ثبت قطعًا من القرآن والسنة الصحيحة

هكذا يقُدم حمو بن عيسى الشيهاني رؤيةً متوازنةً تجمع بين النقل الشرعي والتحليل اللغوي مع 
 م واجتناب التأويلات التي تفتقر إلى دليلٍ يقيني.تركيزه على ضبط المفاهي

ا يحترم حدود المعرفة الشرعية وهو موقف إيجابي يُجنب الغلو معتدلا وعقلانيالشيهاني يتبنّ موقفًا 
والتكلف في الغيبيات لكنه يفتقر إلى توسيع النقاش حول المواقف الفقهية المختلفة المتعلقة بالجن وأثرها 

لوك، كما أن الطرح يظل عامًا دون تقديم أمثلة أو نقاش معمق عن كيفية التعامل مع على العقيدة والس
 الغيبيات في التراث الإسلامي مما يجعل الرؤية جيدة لكنها تحتاج إلى تطوير بحثي أعمق وأوسع.

 المطلب الخامس: صور تشكل الجن وديانتهم:
محمد بن الشيخ ومن أبرز ما أورده  تتعدد الروايات حول نشأة الجن ومسيرة تشكُّلهم الديني،

 :2في دراساته ما يلي يوسف أطفيش
 أن الجن تمرّدوا على أوامر الله  أطفيشالشخ : يروي قصة عزازيل )إبليس( ومسيرته الروحية

وأفسدوا في الأرض، فبعث الله إليهم رسولًا فعصوه. وكان بينهم عابدٌ زاهد يدُعى "عزازيل" 
عز  اعتزل قومه في جبلٍ بنّ فيه صومعةً للعبادة، خوفاً من عذاب الله )المعروف لاحقاً بإبليس(،

بلغت عبادة عزازيل مبلغاً عظيماً حتى اشتهر بين أهل السماوات، فطلبوا رفعه إليهم و  ،وجل
ارتقى عبر السماوات تدريجياً حتى اختلط بحملة العرش والملائكة  فقد وفق الروايةو  ،للاقتداء به

 .3حظي بمكانةٍ خاصةٍ كحارسٍ لمفاتيح خزائن العرش، فصار وسيطاً يتُقرب بهالطائفين حوله، و 
 إلى رواية أُبي بن كعب التي تفيد بأن  أطفيشالشيخ : استند رواية أُبي بن كعب عن أصل الجن

الجن كانوا في الأصل قبيلةً من الملائكة تُدعى "بني الجان"، نزلوا إلى الأرض وتلبّسوا بالشهوات 
كانوا جميعاً مصلحين حتى حدث التحوّل وقد   ،، فتناسلوا وصاروا سبعين ألف قبيلةالإنسانية

                                                 
 .257 صالمرجع السابق، ني، حمو بن عيسى الشيها -1
، المطبعة العربية، نهج طالبي احمد غرداية، 01امحمد بن يوسف اطفيش، شرح عقيدة التوحيد، تح: مصطفى بن الناصر وينتن، ط  -2

 .397 ، ص2001غرداية، 
 .397 صالمرجع السابق، امحمد بن يوسف اطفيش، شرح عقيدة التوحيد،  -3



 السمعيات                                             :                الثالثالفصل 

145 

 

يذُكر و  ،عندما اكتشف أحدهم عصير العنب المسكر، فتفشّى فيهم السكر والفساد الأخلاقي
، لكن الأرض استغاثت عز وجل أن "الحارث" )وهو إبليس( اعتزل بألفٍ من أتباعه ليعبدوا الله

بعد سلسلةٍ من المحاولات الفاشلة لإصلاحهم )كان آخرها إرسال النبي يوسف و  ،بهلاك الباقين
بن ياسف الذي قتُل بوضعه في مرجل زيت مغلي(، أهلكهم الله بإرسال الملائكة بقيادة الحارث 

 نفسه الذين طاردوهم إلى الجزر البعيدة وأحرقوهم بنار السماء.
 إلى أن اسم "عزازيل" )ذو الأصل  أطفيش يخالشيشير و : التحول اللغوي والديني لاسم إبليس

السرياني( و"الحارث" )ذو الأصل العبري( هما الاسمان الأصليان لإبليس قبل عصيانه، إذ عبد 
وفقا  –ألف عام، أما تسميته "إبليس" فتعود  70سنة وفي السماوات  300الله في الأرض 
الطرد، مع الإشارة إلى أن الاسم قد  إلى إبلاسه )أي يأسه( من رحمة الله بعد –لبعض التفاسير 

 يكون أعجمياً غير مشتقٍّ من العربية.
 :بذكر أن الله أمر الملائكة بمحاربة الجن  أطفيشالشيخ يختتم  مصير الجن بعد الصراع الكوني

المتمردين، فطردوهم إلى الجزر النائية، وخفف عنهم العبادة تكيّفاً مع طبيعتهم الجديدة، وبقي 
 ل بين السماوات والأرض مُحتفظاً بسلطته الروحية على الجن.إبليس يتنق

لفهم التصورات الشعبية  نافذة ثرية محمد بن يوسف أطفيشالشيخ ل الروايات التي جمعها تمث
سطوري مع الأخلاقي في صياغة رؤية  تلاقي الأ ، حيث تبرزعند الاباضيةوالعقدية المرتبطة بعالم الجن 

هد ل العابد الزاتقدم نموذجا لتحو  –بيل المثال على س –فقصة عزازيل  ،الشرر صراع الخير و كونيةٍ تفس
كما أن الربط   ،في الدين حول خطر الك بْر  حتى مع طول العبادة إلى رمزٍ للتمرد، مما يجسد فكرة مركزية

قصصي بين سقوط الجن وتفشّي الخمر يُشير إلى رؤيةٍ تربويةٍ تُحذّ ر من الانزلاق الأخلاقي عبر سردٍ 
 .1مؤثر، يعكس وعياً مجتمعياً بآفات المخدرات والانحرافات

لا تخلو هذه الروايات من بعدٍ إنساني عميق، فاختيار إبليس )الحارث( كشخصيةٍ معقدةٍ تجمع و 
بين الزهد القديم والعصيان اللاحق يذُكّ ر بهشاشة الإنسان أمام اختبارات الحياة، حتى لو بلغ مراتبم 

كما أن تضمين تفاصيل مثل اعتزال عزازيل قومه وصراعه الداخلي بين الخوف من  ،روحيةً سامية
                                                 

 .398 صالمرجع السابق، امحمد بن يوسف اطفيش، شرح عقيدة التوحيد،  -1



 السمعيات                                             :                الثالثالفصل 

146 

 

أما تشبيه  ،العذاب ورغبته في الطاعة يقُدّ م نموذجاً للصراع الوجودي الذي يعيشه الفرد بين الفعل والترك
 شرح الشرور الجن بالملائكة الساقطين فيثُير تأملاتٍ حول طبيعة الكائنات غير المرئية ودورها الرمزي في

 الكونية، مما يفتح الباب لتأويلاتٍ فلسفيةٍ حول مفهوم الحرية الإرادة ومصيرها.
من خلال استعراض روايات الإباضية عن الجن وتشكّلهم أرى أن هذه الحكايات تجسّد محاولة 

ل" من عميقة لربط الغيب بالواقع عبر سرد رمزي يشرح أصل الشرور وصراع الخير والشر، فتحول "عزازي
عابد زاهد إلى "إبليس" المطرود يعكس هشاشة النفس أمام الكبر حتى مع طول العبادة، مذكراً بأن 
التقوى الحقيقية ليست في الهروب من الفتنة بل في الثبات عليها، كما أن ربط سقوط الجن بتفشي 

كة الساقطين يفتح باب التأمل الخمر يقدم تحذيراً أخلاقياً من الانزلاق في الملذات، بينما تشبيههم بالملائ
تبرز وعيًا  –رغم غرابتها  –في ثنائية الطاعة والعصيان كجزء من اختبار الإرادة الإنسانية. هذه الروايات 

تراثيًا سعى لفهم الشر عبر حكايات توحّد بين الأسطورة والوعظ، محولة الجن من كائنات غيبية إلى رموز 
 لفهم الصراعات الداخلية للإنسان.

 المطلب السادس: اتقاء ضرر الجن:
و بن عيسى الشيهاني رؤية شرعية في معرض تحليله لعلاقة الإنس بالجنّ يطرح الأستاذ حمو 

ا أن الله تعالى منح الجنّ قدرات خارقة، لكنه حصر النفع والضرّ بيده تستند إلى القرآن والسنة، مؤكد
ِِِذْنِ اللَّىِ وَمَا هُم بِضَار يِنَ بهِِ مِنْ أَحَدٍ إِلاى ﴿وحده:  وهنا يظهر التمايز بين منهج المؤمن الذي  ،1﴾ 

وَأنَىهُ كَانَ رجَِال  مِ نَ ﴿، كما جاء في قوله تعالى: 2يعتصم بالله، ومن يلجأ إلى الخرافات فيقع في الشرك
نسِ يَ عُوذُونَ بِرجَِالٍ مِ نَ الجِْنِ  فَ زَادُوهُمْ رهََقًا  .3﴾الْإِ

جهود الشيخ بيوض في محاربة الممارسات المشبوهة لاتقاء شرّ الجنّ، كالذبح ويشير الشيهاني إلى 
دون ذكر اسم الله أو تقديم القرابين في أماكن مُعينة، مؤكدًا أن هذه الأفعال تعُدّ انحرافاً عن التوحيد، 

                                                 
 .102سورة البقرة، الآية:  -1
 .258 صالمرجع السابق، ، ني، الفكر العقدي عند الشيخ بيوضحمو بن عيسى الشيها -2
 .06ن، الآية: سورة الج -3



 السمعيات                                             :                الثالثالفصل 

147 

 

ر من وتقربًا للجنّ يذُكّ ر بعبادة الأوثان. ويستشهد بقصة إبراهيم عليه السلام مع قومه حين سخ
 .2ليبين أن هذه الخرافات امتدادٌ لضلالات الماضي، 1﴾أَلَا تَأْكُلُونَ مَا لَكُمْ لَا تنَطِقُونَ ﴿أصنامهم: 

الشيهاني يُحسن الربط بين العقيدة والسلوك في معالجة مسألة اتقاء ضرر الجن ويستند لنصوص 
ات الشعبية المعاصرة كما لم ينُاقش قوية لكن يُلاحظ غياب التوسع في بيان أثر هذه الرؤية على الممارس

الإشكالات النفسية أو الثقافية المرتبطة بالخوف من الجن، ولا استعرض آراء المدارس الفقهية المختلفة في 
 هذا الباب، وبالتالي يبقى الطرح توجيهيًا ووعظيًا أكثر من كونه تحليلًا أكاديميًا نقديًا متكاملًا.

نبي صلى الله عليه وسلم الحلولم العملية لاتقاء شرّ الجنّ،  ويستخلص الشيهاني من سيرة ال
كتغطية الأواني وملازمة الأذكار، مُبرزاً أن النبي كان يستعيذ بالله من شرّ الشيطان والجنّ، ويعلّم أصحابه 
فعل ذلك بالمعوذتين، دون اللجوء إلى السحر أو الشعوذة. ويؤكد أن التوكل الحقيقي هو الاعتصام بقوله 

 فالله هو الكافي وحده.، 3﴾وَمَن يَ تَ وكَىلْ عَلَى اللَّىِ فَ هُوَ حَسْبُهُ ﴿عالى: ت
 زعم قدرة الجنّ على النفع أو الضرر بثلاثة أدلة: –استنادًا إلى القرآن  –ويفُنّد الشيهاني 

  جهلهم بالغيب: كما في قصة موت سليمان عليه السلام، حيث لم يدرك الجنّ موته إلا بعد
نَا عَلَيْهِ الْمَوْتَ مَا دَلهىمُْ عَلَىَٰ مَوْتهِِ إِلاى دَابىةُ الْأَرْضِ تَأْكُلُ مِنسَأتََهُ ۖ فَ لَمىا﴿سقوطه:   فَ لَمىا قَضَي ْ

 .4﴾خَرى تَ بَ ي ىنَتِ الجِْن  أَن لىوْ كَانوُا يَ عْلَمُونَ الْغَيْبَ 
  :ةَ لِلَّىِ جَِ ﴿عجزهم عن تحصيل القوة إلا بإذن الله  .5﴾يعًاالْقُوى
  :وَإِن يَمْسَسْكَ اللَّىُ بِضُرٍ  فَلَا كَاشِفَ لَهُ إِلاى هُوَ ۖ وَإِن يرُِدْكَ بخَيْرٍ ﴿عدم تملكهم للضرّ أو النفع

 .6﴾فَلَا راَدى لِفَضْلِهِ ۚ يُصِيبُ بِهِ مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ ۚ وَهُوَ الْغَفُورُ الرىحِيمُ 
 

                                                 
 .92-91سورة الصافات، الآية:  -1
 .259-258 صالمرجع السابق، ، ني، الفكر العقدي عند الشيخ بيوضحمو بن عيسى الشيها -2
 .03سورة الطلاق، الآية:  -3
 .14سورة سبأ، الآية:  -4
 .165سورة البقرة، الآية:  -5
 .107، الآية: يونسسورة  -6



 السمعيات                                             :                الثالثالفصل 

148 

 

بط بين الهدي النبوي والتوحيد الخالص في التعامل مع قضايا الشيهاني يقدّم معالجة جيدة تر 
الجن ويُحسن الاستشهاد بالنصوص القرآنية لكن الطرح يظل وعظيًا وتقريريًا دون مناقشة الإشكالات 
الواقعية المعاصرة مثل اللجوء للرقية أو التداخل بين العلاج النفسي والديني، كما أن الربط بين النصوص 

 جتماعي الحالي ضعيف مما يحدّ من فاعلية المعالجة في خطاب نقدي علمي.والسياق الا
يختتم الشيهاني بالدعوة إلى التمسك بالتوحيد الخالص، مُحذراً من الانزلاق وراء الأوهام التي و 

نسِ يَ عُوذُونَ بِرجَِالٍ ﴿تزيد الإنسان ضعفًا، كما في قوله تعالى:  مِ نَ الجِْنِ  وَأنَىهُ كَانَ رجَِال  مِ نَ الْإِ
، مؤكدًا أن النجاة تكمن في الاتباع الحرفي لهدي النبي صلى الله عليه وسلم، والالتجاء 1﴾فَ زَادُوهُمْ رهََقًا

 .3﴾يُُِيُر وَلَا يَُُارُ عَلَيْهِ ﴿، فهو الملاذ الآمن الذي 2إلى الله في الشدائد
س ما عرضه الأستاذ الشيهاني حول اتقاء شرّ الجنّ يذُكّ رنا بج وهر العقيدة الإسلامية التي تؤُسّ 

ا عن الخوف الوهمي أو الخضوع لغير وكل والاستعانة بالله وحده، بعيدلعلاقة الإنسان مع الغيب على الت
ورفض  –كما نصّ القرآن   –الخالق، وأرى في تحليله توازنًا لافتًا بين الإقرار بقدرات الجنّ الخارقة 

 .4ل هذا الإيمان إلى فزمعٍ يجرّ إلى الشركو نسياق وراء الممارسات التي تحالا
الختام الذي يقدّمه الشيهاني موفق في تأكيد مركزية التوحيد ويظُهر وعيًا جيدًا بمخاطر إن 

الانحرافات العقدية، لكن الطرح يغلب عليه الأسلوب الوعظي ويفتقر إلى تحليل سوسيولوجي أو نفسي 
ع المعاصر، كما أن غياب المقارنة مع جهود علماء معاصرين معمّق لسبب انتشار هذه الظواهر في الواق

في معالجة الخوف من الجنّ يُضعف الجانب النقدي الأكاديمي للنص ويجعله أقرب إلى خطاب ديني 
 تقليدي منه إلى تحليل علمي متكامل.

ا معاصراً قد تلامس واقعً  –كرفض الذبح لغير الله أو تقديم القرابين   –فالفكرة المحورية التي أثارها 
يظنُّ البعض فيه أن "الجنّ" سلطةٌ موازيةٌ لله، فيلجأون إلى طقوسٍ مُظلمةٍ بدل التمسك بالذكر 
والتوحيد، أعجبني تركيزه على الجانب العملي في سيرة النبي صلى الله عليه وسلم، كتغطية الأواني وملازمة 

                                                 
 .06سورة الجن، الآية:  -1
 .259 صالمرجع السابق، ، ني، الفكر العقدي عند الشيخ بيوضحمو بن عيسى الشيها -2
 .88سورة المؤمنون، الآية:  -3
 .260 صالمرجع السابق، ، ني، الفكر العقدي عند الشيخ بيوضحمو بن عيسى الشيها -4



 السمعيات                                             :                الثالثالفصل 

149 

 

ية تكمن في الجمع بين التوكل على الله والأخذ الأذكار، فهي خطواتٌ بسيطةٌ تُذكّ ر بأن الحماية الحقيق
وفي هذا ردٌّ ضمنيٌّ على من يقُللون من شأن السُّنن النبوية بدعوى أنها "رقىً تقليدية" بينما  ،بالأسباب

 المناعة الروحية. لدعمهي في الحقيقة منهجٌ متكاملٌ 
م عن التحكم في النفع والضرّ كجهل الجنّ بالغيب وعجزه  –أما الأدلة القرآنية التي استند إليها 

فهي تعُزز رؤيةً عقلانيةً للإيمان بالغيب، تُحرّ ر الإنسان من الخوف من "القوى الخفية"، وتعُيده إلى  –
مركزية القدرة الإلهية، وهذا يشُبه ما نراه اليوم في صراع الإنسان مع المخاوف الوجودية، حيث يبحث 

وَمَن يَ تىقِ سفات الوضعية، بينما القرآن يمنحنا إجاباتٍ شافيةً: ﴿البعض عن الأمان في الماديات أو الفل
 .1﴾اللَّىَ يَُْعَل لىهُ مَخْرَجًا

من خلال التطرق إلى مسألة اتقاء ضرر الجن أرى أنَّ التركيزم على التوحيد  الخالص  والتوكل  على 
نّ  أو غير هم، فالإيمانُ بأنَّ النفعم والضرَّ بيد  الله  هو حجرُ الزاوية  في مواجهة  أيّ  أذىً محتملٍ، سواءً من الج

، كما أنَّ التمسكم  هُ يُحرّ رُ النفسم من الخوف  الوهميّ  الذي يدفعُ البعضم إلى الشعوذة  أو الشرك  الله  وحدم
دون الانخراط  في يُمثّ لُ سلاحًا وقائياا يعزّ زُ المناعةم الروحيةم  –كالاستعاذة  بالمعوذتين    –بالسُّنن  النبوية  

ممارساتٍ تنُاقضُ العقيدةم، أما الربطُ بينم الذبح  لغير  الله  وعبادة  الأوثان  فيُذكّ رُنا بخطر  الانحراف  نحوم 
ل كُ ضراا ولا نفعًا، وهكذا تقُدّ مُ الرؤيةُ  الخرافات  التي تُضعفُ التوحيدم، وتجعلُ الإنسانم عبدًا ل ما لا يمم

بالغ  فيه  الذي الشرعيةُ حلاا مت
ُ
وازنًا يجمعُ بينم الإقرار  بوجود  الجنّ  ككائناتٍ مُكلَّفةٍ، ورفض  التهويل  الم

.  يُحوّ لُهم إلى قوةٍ خارقةٍ تُهدّ دُ استقرارم الفرد  والمجتمع 
 
 
 
 
 
 

                                                 
 .02، الآية: الطلاقسورة  -1



 السمعيات                                             :                الثالثالفصل 

150 

 

 المبحث الثاني: الإيمان باليوم الْخر:
ل الأستاذ ارتبطم ـحسب تحليو لعقدي الإسلامي يعُدُّ الإيمان باليوم الآخر ركيزةً أساسيةً في البناء ا

ارتباطاً وثيقًا بالإيمان بالله تعالى، إذ تُظهر النصوص الشرعية من قرآن وسنة هذا  حمو بن عيسى الشيهاني
إِن كُنتُمْ تُ ؤْمِنُونَ بِاللَّىِ ﴿فالقولُ:  ،1الربطم في سياق توجيه السلوك الإنساني نحو الخير واجتناب الشر

ر  »والحديثُ النبوي: ، 2﴾مِ الْْخِرِ وَالْيَ وْ  للََّّ  ومالْيـموْم  الْآخ   ، يُجسدان ـفي رؤية الشيهاني...«ممنْ كمانم يُـؤْم نُ با 
آليةً تربويةً لربط العقيدة بالعمل، حيث يصبح الإيمان بالحساب الأخروي محفزاً أخلاقيًا ودافعًا للالتزام 

 بتعاليم الدين.
العلاقة بين الإيمان باليوم الآخر والسلوك الأخلاقي ويُحسن الاستدلال الشيهاني يوفّق في إبراز 

بالنصوص الشرعية، لكن الطرح يبقى عامًا وتقريريًا ويفتقر إلى تفكيك دقيق لأثر هذا الإيمان في الواقع 
 العملي للأفراد والمجتمعات.

 المطلب الأول: بدء الرحلة )أطوار اليوم الْخر(:
على تأكيد حقيقة الموت كواقع لا مفر منه معتبرين إياه من الحقائق ركز علماء الإباضية 

وبناءً على ذلك يرون أن الإيمان بالموت أمر مسلم به في فطرة  ،3الواضحة التي نشهدها يومياً في حياتنا
إلا  الإنسان، وأنه لا يحتاج إلى دعوة خاصة من الأنبياء، لأن دين الله سبحانه وتعالى لا يطالب الناس

 بالإيمان بالحقائق الثابتة.
إن تأكيد علماء الإباضية على حقيقة الموت يعكس فهمهم العميق للفطرة الإنسانية، حيث أن 

وبالتالي فإن الإيمان بهذه الحقيقة يساهم  ،الموت يشكل حقيقة حتمية تشترك فيها جميع الأمم والأديان
بعد الحياة، مما يعزز روح المسؤولية والاعتبار الوعي لدى الإنسان حول ضرورة الاستعداد لما  تقويةفي 

 .للآخرة
 

                                                 
 .261 صالمرجع السابق، ، بيوضني، الفكر العقدي عند الشيخ حمو بن عيسى الشيها -1
 .59سورة النساء، الآية:  -2
 56علي يحيى معمر، سمر أسرة مسلمة، معهد القضاء الشرعي والوعظ والإرشاد، سلطنة عمان، د ت، ص  -3



 السمعيات                                             :                الثالثالفصل 

151 

 

 أولا. الموت والفناء:
تتفق المعاجم العربية القديمة والحديثة على أن الموت هو النقيض المباشر للحياة في أصله اللغوي، 

تا ومع ذلك فإن لهذا اللفظ دلالات أخرى ترتبط جميعها بمفاهيم الفناء والزوال، ويقال مات الحي مو 
 .1فارقته الحياة، ومات الشيء همد وسكن، كما جاء الموت بمعنّ زوال القوة الحسية والجهالة

في إطار دراسة مفهوم الموت عند الاباضية، قدم الباحثان فرحات الجعبيري وعاشور بن يوسف و 
 :2في كتابهما "العقيدة" تحليلًا متعمقًا يرتكز على مصدرين رئيسيين

استند الباحثان إلى معجم "مقاييس اللغة" لشرح الأصل اللغوي لكلمة  حًا:أ. الموت لغةً واصطلا
ت( يعُبرّ  عن "ذهاب القوة من الشيء"، مما يُضيء -و-"الموت"، حيث أشارا إلى أن الجذر اللغوي )م

 البُعد الدلالي للكلمة في الثقافة العربية.
الشرعي، فعرفّا الموت بأنه "مفارقة الروح  انتقل الباحثان إلى البُعد :ب. الموت في الرؤية العقائدية

 للجسد في الأجل المحدد عند الله سبحانه، الذي لا يقبل تقديماً أو تأخيراً"، مستشهدمين بقوله تعالى:
رَ اللَّىُ نَ فْسًا إِذَا جَاءَ أَجَلُهَا﴿  يَسْتَأْخِرُونَ وَلِكُلِ  أمُىةٍ أَجَل  ۖ فإَِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ لَا ﴿وقوله: ، 3﴾وَلَن يُ ؤَخِ 

 .4﴾سَاعَةً ۖ وَلَا يَسْتَ قْدِمُونَ 
وأكّدا أن هذه الآيات تؤُسس لتصورٍ إيمانٍيّ ثابتٍ عن حتمية الموت وارتباطه بالإرادة الإلهية 

 المطلقة.
ومن المستحيل على الإنسان أن يفهم جوهر الموت بالكامل حيث أن الله تعالى قد أبقى بعلم 

يجب على الإنسان الإيمان بأن الموت حقيقة محتومة وأن الله عز وجل وحده هو  الروح لنفسه، ومع ذلك
 الذي يمنح الحياة ويأخذها، ومهما بلغت قوة الإنسان فإنه لا يمكنه الهروب من هذا القدر المحتم.

                                                 
 .774ابن منظور، لسان العرب، المرجع السابق، ص  -1
 .123 ، صالمرجع السابق، 02فرحات الجعبيري، عاشور يوسف، العقيدة   -2
 .11سورة المنافقون، الآية:  -3
 .49سورة يونس، الآية:  -4



 السمعيات                                             :                الثالثالفصل 

152 

 

ولا  ، فكــل المخلوقات تفنّ وتموت بقيام الساعة1﴾كُل  شَيْءٍ هَالِك  إِلاى وَجْهَهُ ويقول تعالى: ﴿
يستثنّ شيء منها، هذا هو معتقد الاباضية في فترة البحث الذي استنتجناه من خلال تمييزهم الفرقة 

، أخذا بحديث رسول الله 2الحسينية بجملة من الآراء، من بينها: إيمان الفرقة بعدم فناء عجب الذنب
لَى كُل  شَيْءٍ مِنَ الِإنْسَانِ إِلاى »صلى الله عليه وسلم:   . 3«عَجْبَ ذَنبِْهِ فِيهِ يُ ركَىبُ الْخلَْقُ وَيَ ب ْ

ومما يؤكد أن الاباضية لا تؤمن ببقاء عجب الذنب عدم ثبات الشيخ اطفيش على موقف 
واحد من نص الحديث، فقد قال بصحة الحديث، ثََُّ عدل عن تصحيحـه وذهب إلى تأويله، وفي 

 .4د إعادتهالأخير أثبته وأوَّله بمعنّ أن عجم الذنب منه يركب بعـ
 ثانيا. ملك الموت:

تشير أبحاث فرحات الجعبيري وعاشور بن يوسف إلى أن النظام الكوني الإلهي قائم على تفويض 
المهام وفق إرادة الله تعالى، حيث يوُكَّل كل ملك بعمل محدد في عالم الشهادة. وفي هذا الإطار، يرى 

كلَّفين
ُ
، مستندين إلى قوله 5 بقبض الأرواح نيابة عن اللهالباحثان أن ملك الموت هو أحد الملائكة الم

 .6﴾قُلْ يَ تَ وَفىاكُم مىلَكُ الْمَوْتِ الىذِي وكُِ لَ بِكُمْ ﴿تعالى: 
، بل تُدار عبر منظومة ملائكية مُحكمة؛  ويؤكدان أن عملية قبض الأرواح ليست عملًا فردياا

الملائكة ينُفّ ذون أوامر الله بتنسيق دقيق،  له أعوانٌ من –كما يذكر الجعبيري وبن يوسف–فملك الموت 
 .7﴾حَتىىَٰ إِذَا جَاءَ أَحَدكَُمُ الْمَوْتُ تَ وَف ىتْهُ رُسُلُنَا وَهُمْ لَا يُ فَرِ طوُنَ ﴿وهو ما تُشير إليه الآية: 

 
 

                                                 
 .88سورة القصص، الآية:  -1
السوفي عثمان بن خلفية المارغني أبو عمرو، رسالة في بيان كل فرقة، دراسة وتحقيق وتعليق: د. ونيس عامر، مقال المجلة الزيتونة،  -2

 .299ص: 
مَاوَاتِ وَمَن في الْأَرْضِ تعالى: ﴿ البخاري، كتاب تفسير القرآن باب قوله -3  .4440﴾ رقم: وَنفُِخَ في الص ورِ فَصَعِقَ مَن في السى
 .168مصطفى بن ناصر وينتن، آراء الشيخ امحمد بن يوسف اطفيش العقدية، المرجع السابق، ص  -4
 .124 ، صالمرجع السابق، 02فرحات الجعبيري، عاشور يوسف، العقيدة   -5
 .11سجدة، الآية: سورة ال -6
 .61سورة الأنعام، الآية:  -7



 السمعيات                                             :                الثالثالفصل 

153 

 

 . قبض أرواح المؤمنيَّ:1
مع أرواح المؤمنين ز التعامل ما أن النصوص الدينية تبرز تمييرصد الجعبيري وبن يوسف في تحليله

د رحمة الله الواسعة. ويستدلان بالآية:  الىذِينَ تَ تَ وَفىاهُمُ ﴿أثناء الوفاة، حيث تقُبض أرواحهم برفقٍ يُجسّ 
حمين أن هذه اللح ،1﴾الْمَلَائِكَةُ طيَِ بِيََّ ۙ يَ قُولُونَ سَلَام  عَلَيْكُمُ ادْخُلُوا الْجنَىةَ بماَ كُنتُمْ تَ عْمَلُونَ  ظة مُوضّ 

فيها البشرى  نتقالية مليئة بالطمأنينة، تزُفّ تُحوَّل بفضل التسديد الإلهي إلى مرحلة ا –رغم صعوبتها–
 .2للمؤمن بدخول الجنة

الذي –ويُشدّ د الباحثان على أن هذا التفسير يلُقي الضوء على الحكمة الإلهية في جعل الموت 
والسلام، عبر تدخُّل الملائكة بأمر الله لتسهيل هذه الرحلة بوابةً للرحمة  –يبدو للوهلة الأولى حدثًا مُخيفاً 

 .3المصيرية
 . قبض أرواح الكفار والظالميَّ:2

يصف الأستاذ حمو بن عيسى الشيهاني عملية قبض أرواح الكفار بأنها حدثٌ مروّ عٌ تنكسر فيه 
لوجوه والأدبار، كعلامةٍ على قواعد الرحمة، حيث تنُزع الروح نزعاً عنيفاً تُصاحبه ضرباتٌ مملمكيةٌ على ا

سخط الرب. ويُشدّ د الشيهاني على أن حالة الكفار عند الموت تُشبه الغرق في ظلماتٍ متلاحقة، تبدأ 
بسكرة الموت ثَ تتُبع بسكرة العذاب الأشد، حيث يدُرك المحتضر فداحة ما فات ويعُاني من رعب ما 

ذْ يَ تَ وَفَّى الىذِينَ كَفَرُوا ۙ الْمَلَائِكَةُ يَضْربِوُنَ وُجُوهَهُمْ وَلَوْ تَ رَىَٰ إِ ﴿سيأتي، مستشهداً بقوله تعالى: 
 .4﴾وَأَدْبَارهَُمْ وَذُوقُوا عَذَابَ الْحرَيِقِ 

ماً الآراء إلى  يُبرز الشيهاني في تحليله اختلافم المذاهب الإباضية في مسألة عذاب القبر، مُقسّ 
 اتجاهين:

                                                 
 .32سورة النحل، الآية:  -1
 .124 ، صالمرجع السابق، 02فرحات الجعبيري، عاشور يوسف، العقيدة   -2
 .124 ، صالمرجع السابق، 02فرحات الجعبيري، عاشور يوسف، العقيدة   -3
 .50سورة الأنفال، الآية:  -4



 السمعيات                                             :                الثالثالفصل 

154 

 

يُ عْرَضُونَ  لنىارُ ٱيستند إلى آياتٍ كقوله تعالى عن آل فرعون: ﴿ ضية(:. الاتجاه المثُبِ ت )جهور الإباأ
هَا غُدُوًّا وَعَشِيًّا  مؤكداً أن العرض اليومي على النار دليلٌ على عذاب ما قبل القيامة. ،1﴾عَلَي ْ

يرى أن عذاب القبر ليس من الأصول الإيمانية  . الاتجاه النافي )أبو عمرو السوفي وآخرون(:ب
ر النصوصم القرآنيةم تفسيراً مجازياً، كالوارجلاني والسعدي الذين يربطون العذاب بحال الو  اجبة، بل يفُسّ 

 الروح في البرزخ لا الجسد.
ح الشيهاني أن هذا الخلاف الفقهي يعكس تنوعاً في منهجية الاستنباط لدى علماء  ويوُضّ 

 الإباضية دون إنكارٍ لحجية الأدلة النقلية.
ستاذ الشيهاني وصفًا مؤثراً لمشهد قبض أرواح الكفار، مستندًا إلى آيات قرآنية تُظهر يقدّم الأ

شدة العذاب وسخط الرب، غير أن الطابع الإنشائي في التصوير قد يُضعف الطرح العقدي إن لم 
 يُضبط بمصطلحات دقيقة، وفي عرضه لخلاف الإباضية حول عذاب القبر يُحسن بيان الاتجاهين الرئيسين

لكن يُلاحظ غياب توضيح لمحل الخلاف بدقة، هل هو في أصل الاعتقاد أم في تفاصيل الكيفية، كما 
 أن المقارنة مع بقية المذاهب الإسلامية كانت ستُغني التحليل.

 ثالثا. إثبات عذاب القبر ونعيمه:
قبر ونعيمه  يُشير الباحث حمو بن عيسى الشيهاني في تحليله إلى أن الشيخ بيوض يثُب ت عذاب ال

هَا ﴿كحقيقةٍ لا مراء فيها، مُستندًا في ذلك إلى قول الله تعالى في شأن آل فرعون:  النىارُ يُ عْرَضُونَ عَلَي ْ
حسب -حيث تُظهر الآية  ،2﴾غُدُوًّا وَعَشِيًّا ۖ وَيَ وْمَ تَ قُومُ السىاعَةُ أَدْخِلُوا آلَ فِرْعَوْنَ أَشَدى الْعَذَابِ 

 عذاب قبل وقوع يوم القيامة.تعرُّضمهم لل -تفسيره
ويؤكد الشيهاني أن هذا الرأي يتوافق مع جمهور علماء الإباضية الذين يقُرُّون بعذاب القبر، بينما 
يمستثني منهم أبا عمرو السوفي )صاحب كتاب السؤالات( الذي يمنفي هذه الفكرة، مما يُبرز اختلافاً 

 .3داخلياا في الرؤى العقدية ضمن المذهب الإباضي

                                                 
 .46، الآية: غافرسورة  -1
 .46سورة غافر، الآية:  -2
 .264 صالمرجع السابق، ، ني، الفكر العقدي عند الشيخ بيوضحمو بن عيسى الشيها -3



 السمعيات                                             :                الثالثالفصل 

155 

 

يلخّص الأستاذ حمو بن عيسى الشيهاني موقف الشيخ بيوض في إثبات عذاب القبر ونعيمه  
كعقيدة ثابتة مستدلًا بآية عرض آل فرعون على النار قبل يوم القيامة ويؤكد أن هذا الطرح ينسجم مع 

يعكس وجود ممن أنكروا عذاب القبر، مما  –كأبي عمرو السوفي   –رأي جمهور الإباضية مع استثناء قلة 
اختلاف داخلي في المذهب الإباضي حول هذه المسألة، دون أن يُخرج ذلك عن إطار التنوع في الرأي 

 العقدي.
توضح هذه المسألة تباين الآراء داخل المدرسة الإباضية حول قضية عذاب القبر، مما يعكس و 

ساس أدلة قرآنية فإن رأي أبي وبينما يثبت الشيخ بيوض العذاب على أ ،تنوع الاجتهادات الفقهية بينهم
 ير بعض النصوص المتعلقة بالآخرة.عمرو السوفي يعكس الجدل القائم في تفس

في إطار تحليله لمسائل العقيدة الإباضية يُبرز الباحث حمو بن عيسى الشيهاني رأيمين  لافتين  و 
ب الوارجلاني وجميل بن ينتميان إلى مدرسةٍ فكريةٍ داخل المذهب؛ حيث يمنقل عن العال مين أبي يعقو 

بُ الإيمان بها جزمًا   خميس السعدي اعتبارمهُما أنَّ عذاب القبر ونعيمه ليسا من الأصول الاعتقادية التي يجم
ويُشير الشيهاني إلى أن هذا  ،كباقي أركان الإيمان بل يُصنَّفان ضمن المسائل الاجتهادية القابلة للنقاش

امل مع النصوص الدينية، تقوم على التمييز بين ما هو قطعي الطرح يعكس منهجيةً خاصّةً في التع
 .1الثبوت والدلالة وما هو ظنيٌّ يحتاج إلى تأويلٍ أو توجيهٍ 

يُبرز الأستاذ حمو بن عيسى الشيهاني في تحليله اتجاهًا فكرياا داخل المذهب الإباضي يمثله 
يعتبران عذاب القبر ونعيمه من المسائل العالمان أبو يعقوب الوارجلاني وجميل بن خميس السعدي، حيث 

الاجتهادية لا من الأصول الاعتقادية اليقينية، مما يُشير إلى منهجية إباضية تُميّز بين القطعي والظني في 
 النصوص، وترتكز على التأويل والنظر العقلي في المسائل الغيبية غير المحكمة.

تمية الموت وتفويض أمره لملك الموت يذكر وفي مسألة الموت وعذاب القبر أرى أن الإيمان بح
الإنسان بضعفه أمام قدرة الله دافعا إياه للاستعداد بالعمل الصالح، رغم اختلاف آراء الإباضية حول 
عذاب القبر بين مثبت وناف، إلا أن الجوهر يبقى الإقرار بحكمة الله في عدله، سواء أكان العذاب 

بعث، وهذا الاختلاف الاجتهادي يعكس غنّ المذهب الإباضي في روحانيا في البرزخ أم جسديا بعد ال

                                                 
 .265-264 صالمرجع السابق، ، ني، الفكر العقدي عند الشيخ بيوضحمو بن عيسى الشيها -1



 السمعيات                                             :                الثالثالفصل 

156 

 

التعامل مع النصوص، محافظا على التوازن بين التسليم الغيبي والتحليل العقلي، دون إغفال دور هذه 
 .عز وجل العقيدة في ترسيخ الرقابة الذاتية والاستعداد للقاء الله

 المطلب الثاني: حياة البرزخ:
و بن عيسى الشيهاني البرزخم في اللغة بأنه "الحاجز الفاصل بين شيئين زمنيًا أو يعُرّ ف الأستاذ حم

مكانيًا"، أما اصطلاحًا فيرى أنه عالم الغيب الانتقالي الذي يبدأ بنفخة الصعق وينتهي بنفخة البعث، 
إلى أن كل الأفكار وهو مرحلةٌ مُحكممةٌ تختزل فيها الأرواحُ أقدارمها انتظاراً للحساب، وتجدر الإشارة هنا 

 المطروحة في هذا القسم تعود إلى تحليلات الأستاذ الشيهاني.
ويؤكد الشيهاني أن حقيقة البرزخ تتجاوز الإدراك البشري، إذ تُختمزل فيه مفارقات الزمن المادي؛ 

ها تظل قد تُدرمك كلمحةٍ أو ألفم عامٍ بحسابات الدنيا، لكن –بحسب رأيه  –فالفترة بين الموت والقيامة 
في علم الغيب الذي استأثر الله به، كما يربط الشيهاني بين البرزخ وسُنَّة التدرج في الكون، حيث يكون 

، يبيةٍ تتناسب مع عدل الله ورحمتهانتقال الروح من عالم الدنيا الفاني إلى عالم الآخرة الخالد عبر مراحلم غ
 :1من الجوانب التي أبرزها الشيهاني في تحليلهو 

  حيث تُجسَّد الأعمالُ في صورةٍ تناسب عالم البرزخ، زخ كمرحلة تكثيف للجزاء الروحيالبر :
 فينعم المؤمن بنعيم الروح، بينما تعاني الروحُ الكافرة عذابم الفراق.

 يرى أن نعيم البرزخ أو عذابه يختلف بحسب مراتب الناس وأعمالهم، مستندًا التفاوت البرزخي :
 .2﴾ن يَ عْمَلْ مِثْ قَالَ ذَرىةٍ شَرًّا يَ رَهُ وَمَ إلى الآية الكريمة: ﴿

 يُشير إلى أن البرزخ ليس نهاية المطاف، بل تمهيدٌ لانفجار الحقائق يوم الارتباط بالبعث :
 مراجعةم الإنسان لمسار حياته الدنيوية. –بحسب رأيه  –القيامة، مما يستوجب 

زخ من منظور روحي وفلسفي إلا أن تناوله رغم أن الأستاذ الشيهاني قدّم تصوراً ثريًا لحياة البر 
يغلب عليه الطابع التأملي دون الاستناد الكافي إلى النصوص الشرعية المفسرة بدقة مما يفتح الباب 

كما أن تركيزه على التدرج والجزء التأويلي في مفهوم   ،لتأويلات ذات طابع ذوقي أكثر منها علمي

                                                 
 .264-263 صنفسه، ني، حمو بن عيسى الشيها -1
 .08، الآية: الزلزلةسورة  -2



 السمعيات                                             :                الثالثالفصل 

157 

 

أو تقييد برؤية أهل السنة والجماعة لتفادي الغموض أو  "تكثيف الجزاء الروحي" بحاجة إلى تدعيم
كفكرة "التفاوت   –ضافة إلى ذلك فإن بعض القضايا وبالإ ،الانزلاق إلى تصورات غير منضبطة

 طرُحت دون الإشارة إلى الخلافات الفقهية أو الحديثية حولها. –البرزخي" 
دًا إلى النصوص الشرعية، مُبرزاً يستعرض الباحث سليمان الشعيلي قضية حياة البرزخ مُستنو 

اختلافم الآراء العلمية حولها، ويبدأ تحليله بالإشارة إلى أن الفترة الزمنية بين النفخة الأولى )يوم الوقت 
المعلوم( ونفخة البعث تعُرف بالبرزخ، مستدلًا بقصة إبليس في القرآن؛ حيث طلب إبليس الإنظار إلى 

ليُوضح ، 1﴾قاَلَ فإَِنىكَ مِنَ الْمُنْظَريِنَ إِلَى يَ وْمِ الْوَقْتِ الْمَعْلُومِ ﴿يوم البعث، فأجاب الله تعالى: 
 الشعيلي أن هذه الفترة غيبيّة لا يعُلم مدتها إلا الله، وأنها تشمل مرحلة ما بعد قيام الساعة حتى البعث.

 :2ويُشير الشعيلي إلى اختلاف العلماء في طبيعة هذه المرحلة
 :أن الكون يفنّ فناءً مطلقًا بعد النفخة  –حسب تحليل الشعيلي–ى بعضهم ير  الرأي الأول

قاَلُوا ﴿الأولى، فلا حياةم خلالها، ولا عذابم ولا نعيم، وهو ما يفُسر قول الكفار عند البعث: 
 حيث كانوا في حالة أشبه بالسبات.، 3﴾يَا وَيْ لَنَا مَن بَ عَثَ نَا مِن مىرْقَدِنََ 

 لشعيلي أن فريقًا آخر من العلماء يرُجح أن الكفار يعُذبون في البرزخ، لكن : يذكر االرأي الثاني
 أن ما مروا به سابقًا كان نومًا. –لدى رؤية العذاب الأكبر–عذاب الآخرة أشد، فيظنون 

﴾، مؤكدًا أن مَرْقَدِنََ غير أن الشعيلي يميل إلى ترجيح الرأي الأول، مستندًا إلى تعبير القرآن بـ﴿
 .4خاضع لإرادة الله وقدرته، وأن العلم اليقيني بالغيبيات لا يكون إلا بوحي الأمر كله

ويؤكد الشعيلي في تحليله حقيقة سؤال الملكين )منكر ونكير( في القبر، مستشهدًا بقوله تعالى: 
نْ يَا وَفي الْْ ﴿ مُفسراً إياها بأنها إلهام المؤمن ، 5﴾خِرَةِ يُ ثَ بِ تُ اللَّىُ الىذِينَ آمَنُوا بِالْقَوْلِ الثىابِتِ في الْحيََاةِ الد 

                                                 
 .38-37رة الحجر، الآية: سو  -1
منهج الشيخ إبراهيم بيوض العقدي في تفسيره في رحاب القرآن عرض ودراسة، مجلة قطاع أصول الدين، العدد  سليمان الشعيلي،  -2

 .439 ، ص2012، 07، المجلد 07
 .52سورة يس، الآية:  -3
 .440 ، صحاب القرآنالعقدي في تفسيره في ر منهج الشيخ إبراهيم بيوض  سليمان الشعيلي،  -4
 .27سورة إبراهيم، الآية:  -5



 السمعيات                                             :                الثالثالفصل 

158 

 

بالإجابة الصحيحة، بينما يبُتلى الكافر بالعجز. ويستدل بالحديث النبوي: )القبر روضة من رياض الجنة 
أو حفرة من حفر النار(، ليُقرر أن نعيم القبر أو عذابه يبدأ مباشرة بعد الموت، لكنه يتوقف عند النفخة 

 ميع، ليعودوا إلى الحياة عند النفخة الثانية.الأولى، حيث يفنّ الج
بما فيها من أسئلة وعذاب أو –ويختتم سليمان الشعيلي تحليله بالتأكيد على أن حياة البرزخ 

هي مرحلة مستقلة تسبق قيام الساعة، وأن الفترة بين النفختين مرحلة موت كامل للخلائق، لا  –نعيم
تَ نَا اثْ نَ تَ يَِّْ ﴿ا بقوله تعالى: يتخللها وجودٌ لحياةٍ سابقة، مستشهدً  مع ، 1﴾قاَلُوا ربَ ىنَا أَمَت ىنَا اثْ نَ تَ يَِّْ وَأَحْيَ ي ْ

 .2ترك التفصيلات الغيبية لله تعالى
يظُهر تحليل الأستاذ الشيهاني لحياة البرزخ رؤيةً فلسفيةً عميقةً تربط بين الزمن المادي والغيبي، 

تقال الروحي، حيث يُصبح البرزخُ جسراً يربط بين فانية الدنيا وتُبرز دورم العدل الإلهي في مراحل الان
ما يلفت الانتباه هنا هو تأكيده على أن البرزخ ليس مجرد "انتظار" سلبي، بل هو و  ،وخلود الآخرة

ا الدنيويةم استعدادًا للحساب، مما يذُكّ ر المؤمنم بضرورة مر  اجعة مرحلةٌ مُحمـكَّمةٌ تُكثَّف فيها الأرواحُ تجاربهم
كما أن ربطه بين البرزخ وسُنَّة التدرج في الكون يعُمّ ق الإيمانم بحكمة الخالق في   ،ذاته قبل فوات الأوان

 إدارة العوالم الغيبية، ويظُهر تناسقم المشيئة الإلهية بين حياة الإنسان المرئية والخفية.
يعة البرزخ مُستندًا إلى أما تحليل الباحث الشعيلي فيُسلط الضوءم على الجدل العلمي حول طب

ما يثُير التأملم هنا هو تباين و  ،النصوص الشرعية ومحاولات  العلماء تفسيرمها دون الخروج عن إطار الغيب
الآراء حول وجود الحياة خلال الفترة بين النفختين، حيث يعكس هذا الاختلافُ سمعمةم العلم البشري 

ُطلمق. كما أن تركيز
﴾ كدليلٍ على حالة السبات المؤقت مَرْقَدِنََ الشعيلي على آية ﴿ المحدود أمام الغيب الم

يذُكّ رنا بأن الإيمان بالغيبيات لا يتعارض مع العقل، بل يتطلب التواضعم لقدرة الله التي تتجاوز إدراكنا. 
بل بدايةٌ  أخيراً، الإجماعُ على حقيقة سؤال القبر ونعيم ه أو عذاب ه يعُزّ ز اليقينم بأن الموت ليس نهايةً،

 لحقائقم أكبرم تُحفّ ز العبدم للاستعداد لها بعمل الصالحات.

                                                 
 .11سورة غافر، الآية:  -1
 .441 ، صالعقدي في تفسيره في رحاب القرآنمنهج الشيخ إبراهيم بيوض  سليمان الشعيلي،  -2



 السمعيات                                             :                الثالثالفصل 

159 

 

أما في مرحلة البرزخ أجدها حلقة وصل غيبية تجسد عدل الله ورحمته، حيث تختبر الأرواح ثمرة 
 –أعمالها الدنيوية في صورة تتناسب مع عالم لا يدُرمك بالحواس، ورغم الجدل حول طبيعة هذه المرحلة 

ا للجزاء المؤقت بين من 
ً
فإن الإيمان بها يعزز الإحساس بالمسؤولية تجاه  –يراها سباتًا مؤقتًا أو عالم

وما أثار انتباهي هو الربط بين  ،الأعمال، ويذكر بأن الموت ليس نهاية المطاف، بل بوابة لما هو أعمق
د لا يخرج عن حكمة الله البرزخ وسنن التدرج الكونية، كتأكيد على أن الانتقال من الفناء إلى الخلو 

المحكمة، كما أن اختلاف الآراء حول "سؤال القبر" و"عذاب البرزخ" يعكس سعة التراث الإسلامي في 
استيعاب النصوص دون جمود، مع الحفاظ على جوهر العقيدة: الاستعداد للقاء الله بالعمل الصالح، 

 واليقين بأن الغيب بيد من لا يعجزه شيء.
 قيام الساعة: البعث، الحساب والمسُائلة:المطلب الثالث: 

 أولا. قيام الساعة:
يرُكز الباحث مصطفى بن محمد ابن إدريسو في تحليله على أن نهاية الكون مرتبطة بإرادة الله 
المطلقة، حيث ينتقل الخلق من دار الدنيا الفانية إلى دار الآخرة، مُشيراً إلى أن النصوص الشرعية 

فَ هَلْ ينَظرُُونَ إِلاى ﴿مات الدالة على اقتراب الساعة، استناداً لقوله تعالى: حددت سلسلةً من العلا
ويستعرض ابن إدريسو في دراسته رؤية العلماء  ،1﴾السىاعَةَ أَن تَأْتيَِ هُم بَ غْتَةً ۖ فَ قَدْ جَاءَ أَشْرَاطهَُا

حدّ  للإشارات النبوية والقرآنية التي تتنبأ بهذه المرحلة، مع تركيزه على من
ُ
ثين والمفسرين الإباضيين هجية الم

 :2وأبرز العلامات التي تناولها الباحث، الأوائل
رغم أهمية ربط نهاية الكون بإرادة الله والنصوص الشرعية إلا أن ابن إدريسو لم يقُدّم قراءة تحليلية 

بين الإباضيين جديدة، بل اكتفى بتجميع أقوال العلماء دون تمحيص نقدي أو إبراز التمايز المنهجي 
 وغيرهم، كما غابت المقارنة مع الرؤى الكلامية الأخرى، مما حدّ من الطابع الاجتهادي للدراسة.

يرى ابن إدريسو أن الحديث النبوي الوارد في صحيح البخاري عن أسئلة جبريل عليه السلام 
ا وملمدمت  الأمممةُ رمبّـَهما، إ ذم : »صلى الله عليه وسلميُشكل محوراً لفهم العلامات الخفية للساعة، حيث ذكر النبي  صلى الله عليه وسلمللنبي 

                                                 
 .27سورة إبراهيم، الآية:  -1
 ، ص2003لثالث الهجري، جمعية التراث، غرداية، مصطفى بن محمد ابن ادريسو، الفكر العقدي عند الاباضية حتى نهاية القرن ا -2

327. 



 السمعيات                                             :                الثالثالفصل 

160 

 

... يمان  ب ل  البـُهْم  في  البـُنـْ المذكورة في –أن هذه الأشراط الخمسة  الباحثويوُضح  ،«ومإ ذما تمطماوملم رُعماةُ الإ 
تعُتبر جوهرية في المنهج السلفي، حيث اقتصر ابن  – ،1 ﴾إِنى اللَّىَ عِندَهُ عِلْمُ السىاعَةِ...قوله تعالى: ﴿

 .2م على ذكرها دون غيرها، ربما ل ما وقع في روايته من سقطٍ نصيسلا
اعتمد ابن إدريسو في تأويله على رواية الحديث دون تعمق في أبعاده الرمزية أو مقاصده، كما 
أن ربطه المباشر بين الأشراط الخمسة والمنهج السلفي جاء عاماً ومفتقراً للدقة، خاصة في عدم تمييزه بين 

سلفي والتفسير الإباضي، ولم يبُيّن أثر السقط النصي المزعوم على دلالة الحديث أو توجيهه التأويل ال
 العقدي.

ابن إدريسو عن ابن سلام حديثاً موقوفاً على معاذ بن جبل يُبرز علاماتٍ أخلاقيةً  ينقل
بة، ووُزراء فُجرة، وقُـرَّاء فُسَّق»لاقتراب الساعة، مثل:  أن هذه الرواية تعُكس  ، مؤكداً «ظهُور أمراء كمذم

"الفتنة الغبراء" التي تُحيط  اهرؤيةً استباقيةً لانهيار الق يمم، وهو ما يوُافق تفسير ابن إدريسو ل ما أسم
 .3بالمجتمعات

رغم أن ابن إدريسو أحسن في تسليط الضوء على البُعد الأخلاقي لعلامات الساعة، إلا أن 
القيم" يفتقر إلى تأصيل علمي دقيق، كما أن توظيفه لمصطلح  استنتاجه بوجود "رؤية استباقية لانهيار

"الفتنة الغبراء" لم يدُعّم بمصادر إباضية معتبرة أو تحليل سياقي واضح، مما يُضعف الربط بين النص 
 والتأويل.

كـ هود بن –عيسى عليه السلام وظهور الدجال: يُشير الباحث إلى أن الإباضية الأوائل  نزول
توا نزول المسيح عيسى وظهور الدجال كعلامتين حقيقيتين دون تأويل، خلافاً لرأي السالمي أمثْـبم  –محكم

وَإِذَا وَقَعَ ﴿: للآيةالذي نفى إثبات الإباضية المتأخرين لهما. ويستدل ابن إدريسو بتفسير هود بن محكم 
مؤكداً أن الإباضية السابقين تمسكوا بحرفية ، 4﴾هُمْ الْقَوْلُ عَلَيْهِمْ أَخْرَجْنَا لَهمُْ دَابىةً مِ نَ الْأَرْضِ تُكَلِ مُ 

 النص.
                                                 

 .34، الآية: لقمانسورة  -1
 .328 ، صالمرجع السابقمصطفى بن محمد ابن ادريسو،  -2
 .329 ، صالمرجع السابقمصطفى بن محمد ابن ادريسو،  -3
 .82سورة النمل، الآية:  -4



 السمعيات                                             :                الثالثالفصل 

161 

 

الدابة: يرى الباحث أن إثبات هود بن محكم لخروج الدابة كحدثٍ ماديٍّ يعُارض  خروج
التفسيرات الرمزية التي تبناها بعض المتأخرين، وهو ما يتوافق مع المنهج السني الذي ذكره البيهقي في 

 "شعب الإيمان".
إدريسو تناقضًا منهجيًا دون مناقشته بعمق إذ ينقل إثبات الإباضية الأوائل لنزول يظُهر ابن 

عيسى وظهور الدجال ثَ يقُابل ذلك برفض السالمي دون تحليل لتطور الفكر العقدي الإباضي أو بيان 
ضّح خلفيات هذا التحول، كما أن المقارنة مع المنهج السني في مسألة الدابة تفتقر للتدقيق إذ لم يو 

الفوارق السياقية بين التفسيرين، مما يُضعف الاستنتاج ويجعله أقرب للتجميع منه للتحليل العقدي 
 المتماسك.

 :1التزموا بمنهجيةٍ تقوم على –كـ هود بن محكم–ابن إدريسو أن علماء الإباضية  ويؤكد
 ول عيسى : كالامتناع عن تحديد كيفيات نز النصوص دون خوضٍ في التفاصيل الغيبية إثبات

 .2﴾وَمَا يدُْريِكَ لَعَلى السىاعَةَ تَكُونُ قَريِبًاأو طبيعة الدابة، انطلاقاً من قوله تعالى: ﴿
 نّي الموت" عند رؤية القبور، عن التأويلات الفلسفية الابتعاد : كما في موقفهم من حديث "تمم

 حيث رفضوا تفسيره بغير ظاهره.
قاطمعوا مع أهل السنة في الإيمان بالأشراط الكبرى الباحث أن الإباضية الأوائل ت ويستنتج

)كطلوع الشمس من مغربها(، لكنهم اختلفوا في بعض التفاصيل الفرعية، كموقفهم من حديث "المسيح 
 .3الدجال"، حيث مال المتأخرون إلى تأويله، بينما تمسك السابقون بظاهره

تأخرين" دون تفسير واضح لأسباب اعتمد ابن إدريسو في تحليله على ثنائية "السابقين والم
التحول في المنهج الإباضي كما أن حديثه عن تقاطع الإباضية مع أهل السنة جاء عامًا دون تمييز دقيق 
بين المدارس السنية المختلفة، وبالإضافةً إلى ذلك لم يبُيّن أثر هذا المنهج الظاهري في بناء العقيدة أو 

 لأخرى، مما يقُلل من القيمة التحليلية لاستنتاجه.تفسيره ضمن سياق الفرق الكلامية ا

                                                 
 .330 ، صالمرجع السابقمصطفى بن محمد ابن ادريسو،  -1
 .63، الآية: الأحزابسورة  -2
 .331 ، صالمرجع السابقمصطفى بن محمد ابن ادريسو،  -3



 السمعيات                                             :                الثالثالفصل 

162 

 

وفي إطار دراسة التطور الفكري للمدرسة الإباضية يسلط الباحث ابن ادريسو الضوء على 
ر هود بن محكم  –موقفٍ فريدٍ تميز به علماؤها  فسّ 

ُ
تجاه قضية أشراط الساعة، ويبرز  –وعلى رأسهم الم

حرفياً صارماً في تفسير النصوص الدينية، حيث اقتصروا على ذكر البحث أن الإباضية اعتمدوا منهجاً 
ما ورد صراحةً في القرآن والسنّة النبوية، متجنبين أي تأويلٍ أو توسعٍ في تفاصيل الغيبيات، وهذا المنهج 
 كما يوُضح ابن ادريسو، ليس انعزالًا عن السرد الديني العام، بل توافقاً جوهريًا مع الرؤية السنية التي

صاغها الإمام البيهقي، والذي حصر الأشراط الكبرى في: خروج الدجال، نزول عيسى )ع(، ظهور 
 .1يأجوج ومأجوج، خروج دابة الأرض، وطلوع الشمس من مغربها

يغُفل ابن إدريسو في عرضه أن المنهج الحرفي الذي نسبه للإباضية لم يكن سمة مطلقة، إذ شهد 
لمتأخرين، وهو ما لم يعُالجه بوضوح. كما أن ربطه بين المنهج الإباضي وتصور تطوراً وتنوعًا بين الأوائل وا

البيهقي السني يظُهر تقاربًا ظاهريًا، دون مناقشة الفروق الأصولية والمنهجية بين المدرستين، مما يجعل 
 التوافق الذي ذكره مبنيًا على تشابه سطحي لا تحليل عقدي معمق.

تعكس إدراكاً عميقاً لدى  –إن جاز التعبير  –ذه العقلانية النصية ويُشير ابن ادريسو إلى أن ه
الإباضية لحدود المعرفة البشرية، حيث يفُسَّر الامتناع عن الخوض في تفاصيل الغيب كتعبيٍر عن الإيمان 

 –بقدسية العلم الإلهي المحفوظ. وبالرغم من أن هذا التوجه يقُلص الحيز التخييلي حول القيامة، إلا أنه 
يعُزز الوحدة العقائدية بين المذاهب الإسلامية في القضايا الجوهرية، مُجنباً إياها الانزلاق  –وفقاً للباحث 

 نحو التفسيرات الأسطورية التي شهدتها بعض التيارات الكلامية المبكرة.
 وبهذا يقدم ابن ادريسو نموذجاً لفهم الإباضية كجزءٍ من النسق الإسلامي العام، لا كفرقةٍ 

منعزلة، مستنداً إلى تشابه هُم مع أهل السنة في تأصيل الغيبيات عبر النص دون الانزياح نحو التأويل 
 الفلسفي أو الانزياح المذهبي.

رغم أن ابن إدريسو يقُدّم تصوراً إيجابيًا للعقلانية النصية عند الإباضية إلا أن حديثه عن "تعزيز 
إذ يتجاهل الفروقات الجوهرية بين المدارس في تأويل الغيبيات،   الوحدة العقائدية" فيه قدر من التبسيط

كما أن وصفه لبعض التفسيرات الكلامية بـ"الأسطورية" يعُد حكماً تقويمياً غير مدعوم بتحليل علمي، 

                                                 
 .331 ، صالمرجع السابقمصطفى بن محمد ابن ادريسو،  -1



 السمعيات                                             :                الثالثالفصل 

163 

 

ويُضعف حيادية الطرح، وأخيراً فإن إبراز الإباضية كجزء من النسق العام للإسلام دون توضيح حدود 
 قد يُشوّش على الخصوصية العقدية للمذهب. هذا الاندماج
 ثانيا. البعث: 

وفقًا لما جاء به الأستاذ حمو بن عيسى الشيهاني فإنَّ مفهوم البعث يُستقى من قوله تعالى: 
لقيام حيث يُشير إلى الحقيقة الغيبية  ،1﴾وَنفُِخَ في الص ورِ فإَِذَا هُم مِ نَ الْأَجْدَاثِ إِلَىَٰ رَبِِ ِمْ ينَسِلُونَ ﴿

طلقة.
ُ
 الخلائق من قبورهم حميّ ين بعد النفخة الثانية في الصور، استجابةً لقدرة الله الم

ويؤكّ د الأستاذ الشيهاني أنَّ البعث لا يقتصر على الروح فحسب، بل يشمل الجسدم الحقيقيَّ 
عزَّ —للهللإنسان، مهما بلغت حالات فمنائه الدنيوية، كالاحتراق أو التمزُّق بوحوش الغاب. فا

زهُا —وجلَّ  القادر على بدء الخلق قادرٌ على إعادته، ع لْمُه محيطٌ بكلّ  ذمرَّةٍ في الكون، وإرادته لا تعُج 
 .2إعادةُ التركيب مهما تعاظمت الصعوبات في تصوُّر البشر

د اليقينم بقدرة الله تعالى، —كما قدَّمه الأستاذ حمو بن عيسى الشيهاني—هذا التفسير يُجسّ 
الخوض في تفاصيل خلافية أو نقدٍ للرأي، انطلاقاً من إيمانٍ راسخٍ بموعود الآخرة كما ورد في  دون

 النصوص الشرعية.
تميّز طرح الشيهاني بالتأكيد على قدرة الله المطلقة في إحياء الأجساد وهو طرح سليم من الناحية 

ة أو مقارنة بالآراء العقدية المختلفة، لا العقدية غير أنه اتّسم بالطرح التقريري دون معالجة علمية موسّع
سيما في مسألة إعادة الأجساد وهي من القضايا التي خاض فيها المتكلمون كثيراً، كما غابت الإشارة 

 إلى أدلة السنة وآثار الصحابة مما جعل التناول أقرب إلى الموعظة منه إلى الدراسة التحليلية النقدية.
 :ثالثا. المحاسبة والمسُائلة

: إذا كـان البشر  في أنظمتهم الوضعية  —يثير الأستاذ بلحاج قاسم بن أحمد تساؤلًا جوهرياا
يقُ رّون مبدأ المكافأة والعقاب )كالأسرة في تربيتها، أو الحكومات في قوانينها، أو حتى الشركات في  —

                                                 
 .19سورة يس، الآية:  -1
 .266 صالمرجع السابق، ، ني، الفكر العقدي عند الشيخ بيوضحمو بن عيسى الشيها -2



 السمعيات                                             :                الثالثالفصل 

164 

 

قيته رغم منط-لال حوافزها(، فهل يعُقل أن يخلو النظام الكوني من هذا المبدأ؟ لكن هذا الاستد
يمفتح الباب أمام إشكالات فلسفية عميقة -الظاهرة

1: 
 حدود التشبيه بيَّ العدالة البشرية والإلهية: .1

إذا كـان الأب أو الحاكم يكافئ ويعاقب وفقًا لمعايير نسبية )تتأثر بالجهل، التحيز، أو محدودية 
ة؟ أليس في هذا تشبيهٌ للمحدود بلا الإدراك(، فكيف يُمكن نقل هذه الآلية إلى عدالة إلهية مطلق

محدود؟ هنا يقُدّم بلحاج رؤية توفيقية مؤكدًا أن الغاية ليست تسوية العدالتين، بل استنباط "منطق 
 الثواب والعقاب" كأساسٍ أخلاقي مشترك.

 الثواب والعقاب: غاية أم وسيلة؟ .2
ية )طاعة = جنة، معصية = ينتقد بعض الفلاسفة فكرة الربط الآلي بين الفعل وردة الفعل الإله

نار(، باعتبارها تُختزل العلاقة بين الخالق والمخلوق في معادلة، ولكن بلحاج يُجيب بأن هذا الربط ليس 
تقسيطاً دنيوياا بل هو تعبير عن حكمة إلهية ترُاعي توازن الكون، وتثُبّ ت القيم الأخلاقية في الوعي 

 الجمعي.
 رى:مقارنة مع نظريات العدالة الأخ .3

في مقارنةٍ مع نظريات كـ"العدالة الاجتماعية" أو "العقد الاجتماعي" يظهر أن فكرة الثواب 
ليست مجرد ردعٍ عن الشر، بل ضمانٌ لاستمرارية الخير كقيمة  -كما يطرحها بلحاج-والعقاب الإلهي 

 مطلقة، حتى لو لم يُحقّ ق نتائج ملموسة في الحياة الدنيا.
على المنهج الحرفي للإباضية الأوائل في تفسير أشراط الساعة مثل خروج ركز تحليل ابن إدريسو 

الدابة ونزول عيسى، مع تجنب التأويلات الفلسفية، تأكيداً على قدسية النص الغيبي وحدود المعرفة 
البشرية. هذا المنهج يتقاطع مع الرؤية السنية في الإيمان بالأشراط الكبرى )كطلوع الشمس من مغربها(، 

كما قدمه –ه يختلف في تفاصيل فرعية كتأويل المتأخرين لبعض العلامات. أما البعث الجسدي لكن
فيستند إلى قدرة الله المطلقة على إعادة تركيب الأجساد مهما بلغ تفتتها، دون الخوض في  –الشيهاني

                                                 
 ، ص2003، جمعية التراث، غرداية، 01الشيخ علي يحيى معمر أضواء على شخصيته وفكره، ط  قاسم بن أحمد الشيخ بالحاج، -1

322. 



 السمعيات                                             :                الثالثالفصل 

165 

 

الآخرة، ويجنب تفاصيل مادية )كإعادة المادة الأولى أم غيرها(، مما يعكس تسليماً إيمانياً بغيبيات 
 .1العقيدةم إشكالاتٍ فلسفيةً قد تُضعف اليقين

ركز تحليل ابن إدريسو على المنهج الحرفي للإباضية الأوائل في تفسير أشراط الساعة مثل خروج 
الدابة ونزول عيسى مع تجنب التأويلات الفلسفية، تأكيداً على قدسية النص الغيبي وحدود المعرفة 

يتقاطع مع الرؤية السنية في الإيمان بالأشراط الكبرى )كطلوع الشمس من مغربها( البشرية، وهذا المنهج 
كما قدمه   –لكنه يختلف في تفاصيل فرعية كتأويل المتأخرين لبعض العلامات، أما البعث الجسدي 

فيستند إلى قدرة الله المطلقة على إعادة تركيب الأجساد مهما بلغ تفتتها دون الخوض في  –الشيهاني 
فاصيل مادية )كإعادة المادة الأولى أم غيرها( مما يعكس تسليماً إيمانياً بغيبيات الآخرة، ويجنب العقيدةم ت

 إشكالاتٍ فلسفيةً قد تُضعف اليقين.
وطرح بلحاج قضيةم المحاسبة كضامنٍ لاستقرار القيم المطلقة في الكون، مقارنًا إياها بنظريات 

ورغم  ،والعقاب الإلهيان كحافزٍ داخليٍ لإتقان العدالة الدنيويةالعدالة الوضعية، حيث يظهر الثواب 
يُبرز هذا الربطُ تكاملاً  –كاختلاف العدالة الإلهية المطلقة عن البشرية النسبية   –التحديات الفلسفية 

بين المنظورين: الغيبي والدنيوي، فالإيمان بالحساب يعمق الالتزام الأخلاقي حتى في غياب الرقابة 
جية، ويُجنب القيمم الانحصارم في النفعية أو العدمية. هكذا تقُدم المحاسبةُ الإلهيةُ رؤيةً متوازنةً تعُلي من الخار 

 .2شأن العدالة كقيمةٍ كونيةٍ، دون اختزالها في معادلةٍ ماديةٍ أو فصلها عن الحكمة الإلهية
بهذه المراحل الغيبية يمثل ركنًا  أما في تأملي لمسألة قيام الساعة والبعث والمحاسبة أرى أن الإيمان

جوهريًا في ترسيخ العدالة الإلهية المطلقة التي تتجاوز حدود الإدراك البشري، فكما ركز ابن إدريسو على 
المنهج الحرفي في تفسير أشراط الساعة دون تأويل، فإن التمسك بالنصوص يعزز اليقين بقدرة الله على 

هو ما أكده الشيهاني في تحليله للبعث الجسدي. وأما طرح بلحاج إعادة الخلق مهما تعاظم التفتت، و 
للمحاسبة كضامن للقيم الكونية، فيبرز تكاملًا بين العدالة الدنيوية والأخروية، حيث يصبح الإيمان 
بالحساب دافعًا داخليًا للالتزام الأخلاقي حتى في غياب الرقابة، مجسّدًا حكمة الله في توازن نظام الكون 

                                                 
 .266 صالمرجع السابق، ، ني، الفكر العقدي عند الشيخ بيوضحمو بن عيسى الشيها -1
 .322 ، صالمرجع السابققاسم بن أحمد الشيخ بالحاج، الشيخ علي يحيى معمر أضواء على شخصيته وفكره،  -2



 السمعيات                                             :                الثالثالفصل 

166 

 

الظاهر والغيب، دون الوقوع في فخ التشبيه أو التعطيل، مما يذكر الإنسان بمسؤوليته تجاه أفعاله بين 
 واستعداده لما بعد الموت.

مما سبق نجد أن هناك تأملًا قيمًا يربط بين الغيب والإيمان بالعدالة الإلهية لكنها تميل إلى الطابع 
تماد على المنهج الحرفي دون مساءلة أبعاده أو مقارنته الإنشائي أكثر من التحليل النقدي، كما أن الاع

بمناهج عقلانية أخرى يقُلل من عمق الطرح، وأيضًا رغم استحضار آراء ابن إدريسو الشيهاني وبلحاج 
إلا أن الربط بينها جاء عامًا دون توضيح نقاط التلاقي أو التمايز بدقة، مما أضعف البناء الحجاجي 

 للفكرة.
 ع: الميزان والصراط:المطلب الراب
 أولا. الميزان: 

تشكل قضية "الميزان" في العقيدة الإسلامية محوراً للجدل بين المدارس الكلامية، إذ تطرح 
تساؤلات حول طبيعته المادية أو المعنوية، وكيفية تطبيقه على الأعمال غير الملموسة. يقُدم الأستاذ 

اء، مستندًا إلى النصوص الشرعية والمنهج التحليلي، مع إبراز بلحاج قاسم بن أحمد قراءةً نقديةً لهذه الآر 
 .1أوجه الاختلاف والاتفاق بين المذاهب

 :تعدد التصورات واختلاف المناهج –. الميزان 1
 :أ. المدرسة السلفية: التفسير الحرفي للميزان

 ديث النبوية  : ترى المدرسة السلفية الميزان كجسم مادي ذي كفتين، استنادًا إلى الأحاالرأي
تُ في  ك فَّةٍ ومالب طماقمةُ في  ك فَّةٍ »كحديث:  لاَّ ج   …«.فمـتُوضمعُ السّ 

 يشير الأستاذ إلى أن هذا التصور يعتمد على النقل دون مراعاة الطبيعة النقد عند بلحاج :
 المجردة للأعمال، لكنه ينُاقش إشكالية تحويل الأعمال إلى كيانات مادية قابلة للوزن، متسائلاً 

 عن الآلية الميتافيزيقية لهذا التحوُّل.
 
 

                                                 
 .330 ، صالمرجع السابق، شيخ بالحاج، الشيخ علي يحيى معمرقاسم بن أحمد ال -1



 السمعيات                                             :                الثالثالفصل 

167 

 

 :ب. المدرسة الأشعرية والمعتزلة: الإيمان بالغيب دون تفصيل
 تؤمن هذه المدارس بحقيقة الميزان كوعد إلهي، دون الخوض في تفاصيله المادية، استنادًا الرأي :

 .1﴾ةِ وَنَضَعُ الْمَوَازيِنَ الْقِسْطَ ليَِ وْمِ الْقِيَامَ ﴿إلى آيات مثل: 
 :يوضح أن هذا الموقف يحافظ على الغيبيات بعيدًا عن التأويل المادي، لكنه  تحليل بلحاج

يلفت إلى أن الإمساك عن التفصيل قد يفُقد النقاش عمقه الفلسفي، خاصة في عصر يبحث 
 عن تفسيرات متوافقة مع المنطق الحديث.
 :ج. المدرسة الإباضية: الميزان كرمز للعدل الإلهي

 ع الإباضية الميزان إلى معنًّ مجازي، كتعبير عن دقة الحساب الإلهي، مستشهدة بقوله الرأي : ترُج 
ئًا﴿تعالى:   .2﴾وَنَضَعُ الْمَوَازيِنَ الْقِسْطَ ليَِ وْمِ الْقِيَامَةِ فَلَا تُظْلَمُ نَ فْس  شَي ْ

 الأعمال  : يؤيد هذا التوجه، مُستندًا إلى رأي الشيخ اطفيش الذي يرفض تحويلبلحاج تأكيد
إلى أجسام، ويرى أن التفسير المادي يقُلل من سمو العدل الإلهي. كما يستشهد بموقف الشيخ 
معمر الذي يصف الميزان بأنه "الفصل الحق"، معتبراً أن التصور المادي يبدو ساذجًا في ضوء 

 التقدم العلمي الذي كشف عن مقاييس غير مادية )كقياس الذكاء(.
يناقش الأستاذ بلحاج التناقض الظاهري في استخدام  بيَّ النقل والعقل: –. إشكالات منهجية 2

الأدلة العقلية )كالإشارة إلى العلوم الحديثة( لتفنيد الرأي السلفي، رغم تأكيده أن مصدر المعرفة في 
لم البشري في كيف يعتمد الشيخ معمر على الع» ويُبرز هذا الإشكال في قوله: ،الغيبيات هو النقل

ويعُلق بأن هذا قد يفتح الباب للخلط بين منهج النقل )في العقائد( ومنهج ، «مسألة غيبية؟نقاش 
 .3العقل )في العلوم التجريبية(

يخلص بلحاج إلى أن الخلاف حول طبيعة الميزان لا  نقاط الالتقاء: –. نَو تصالح بيَّ المذاهب 3
 يلُغ ي الاتفاق الجوهري بين المدارس على مبدأين:

                                                 
 .47سورة الأنبياء، الآية:  -1
 .47سورة الأنبياء، الآية:  -2
 .333-332 قاسم بن أحمد الشيخ بالحاج، الشيخ علي يحيى معمر، المرجع السابق، ص -3



 السمعيات                                             :                الثالثالفصل 

168 

 

 لعدل الإلهي في الحساب.حتمية ا 
 ن مصير الإنسان مرتبط بأعماله.أ 

ويرى أن التركيز على هذه النقاط المشتركة أولى من الخوض في الخلافات التأويلية، خاصةً في 
 سياق الحوار الإسلامي المعاصر.

تُظه ر أطروحات الأستاذ بلحاج قاسم بن أحمد أن الجدل حول الميزان يعكس تباين المناهج 
ويبقى التذكير  ،مية في التعامل مع النصوص الغيبية بين التمسك بالظاهر والبحث عن المغزىالكلا

بالعدل الإلهي كأساسٍ جامعٍ للمسلمين دون إغفال ضرورة تقديم رؤى تتلاءم مع تساؤلات العقل 
 الحديث.

بلحاج قاسم إلى تتشعب الآراء حول مفهوم "الصراط" في الفكر الإسلامي عند الأستاذ ثانيا. الصراط: 
 :1اتجاهين رئيسيين

يرى أن الصراط جسراً ماديًا فوق جهنم، وهو موقف السلفية والأشاعرة وبعض . الاتجاه الحسي: 1
﴾، وأحاديث نبوية كوصف وَإِن مِ نكُمْ إِلاى وَاردُِهَاالإباضية، مستندين إلى نصوص قرآنية كقوله تعالى: ﴿

 اس عليه باختلاف سرعاتهم.النبي صلى الله عليه وسلم لمرور الن
يفسره كمنهج إلهي يجب التمسك به، وهو رأي غالبية الإباضية وبعض المعتزلة، . الاتجاه المجازي: 2

ومؤولين ، 2﴾اهْدِنََ الصِ رَاطَ الْمُسْتَقِيمَ صِرَاطَ الىذينَ أنَْ عَمْتَ عَلَيْهِمْ ﴿مستدلين بقوله تعالى: 
سياق العقدي، كتأويل الشيخ علي معمر للصراط بـ"صعوبة الالتزام الأحاديث الواردة بما يتوافق مع ال

 بالشريعة وسط الفتن".
يتبنّ الأستاذ بلحاج موقفًا نقديًا تجاه الرأي المجازي، وخاصة تأويلات الشيخ علي معمر، حيث 

كما يعاب يشير إلى تناقضٍ في استخدام العقل لتأويل النصوص الغيبية رغم الإقرار بأولوية النقل فيها،  
إغفال تأويل الأحاديث التي تصف الصراطم تفصيلًا، كتلك التي  –وفقًا لبلحاج  –على هذا الموقف 

 تذكر "الكلاليب" و"الخطاطيف"، مما يضعف التفسير المجازي.

                                                 
 .333 عمر، المرجع السابق، صقاسم بن أحمد الشيخ بالحاج، الشيخ علي يحيى م -1
 .07-06سورة الفاتحة، الآية:  -2



 السمعيات                                             :                الثالثالفصل 

169 

 

 مناقشة آراء بلحاج:
ط لكنه يغفل أن ينتقد بلحاجُ المعتزلةم لاستخدامهم العقلم في تأويل الصرا أولًا: إشكالية العقل والغيب:

الإباضية أنفسهم يقبلون التأويلم في مسائل العقيدة عند تعارض النص مع العقل، كمسألة رؤية الله 
 تعالى، مما يُضعف حجته.

صحيح أن المدرسة المجازية لم تؤول جميع الأحاديث، لكن هذا لا ينفي  ثانيًا: إغفال التأويل الشامل:
تُحممل على الاستعارة لشدة  –كحديث الكلاليب   –كورة صحة منهجها طالما أن الأحاديث المذ 

 الابتلاء في الالتزام بالدين، كما أن بعض الروايات ضعيفة السند وفقًا لمعاييرهم.
يتجاهل بلحاج رأيم الشيخ اطفيش الذي يصنف الخلافم فرعياا لا يُكفَّرُ  ثالثاً: مسألة الفرعية العقدية:

ن يُسقط شرطم الإلزام بتفسيٍر واحد، خاصةً مع اختلاف السياقات المخالفُ فيه، مما يفُترض به أ
 التفسيرية للمصطلح القرآني بين الآيات.

أن يلتزم بموقف الشيخ اطفيش في اعتبار المسألة  –وفقًا لمنهجه  –يفُترض بالأستاذ بلحاج 
مَسْنَا عَلَىَٰ أَعْيُنِهِمْ فاَسْتَ بَ قُوا وَلَوْ نَشَاءُ لَطَ ﴿فرعية، لا سيما أن الأدلة النقلية قابلة للتأويل، كالآية 

التي قد تشير إلى التسابق نحو الحق لا جسراً ماديًا، مما يجعل الخلافم لفظياا و  1﴾الصِ رَاطَ فأََنّىَٰ يُ بْصِرُونَ 
 في تفسير المصطلح، لا جوهرياا في حقيقة الصراط.

  –خروجًا عن منهج الإباضية أنفسهم  إن إصرار الأستاذ بلحاج على تخطئة المدرسة المجازية يعُدُّ 
 ،كما أن نقده غير متسقٍ مع اعترافه بفرعية المسألة  –كالشيخ السالمي الذي دعا إلى تفويض الأمر 

وبالتالي، فإن الرأي الأرجح هو الجمع بين التفسيرين: فالصراط منهجٌ ربانيٌّ في الدنيا، ومحكٌّ ماديٌّ يوم 
 نسان به في الحياة الدنيا.القيامة، تجسيدًا لالتزام الإ

فيما يخص مسألتي الميزان والصراط أرى أن الجوهر العقدي يتمحور حول إقرار العدل الإلهي 
المطلق في محاسبة الأعمال، سواء فسر الميزان ماديا أم رمزيا، فالإيمان بحقيقة الحساب يبقى الركن الأهم، 

ة في ظل الاتفاق على المبدأ. أما الصراط، فأجد أن بينما الخلافات التأويلية حول الكيفية تظل ثانوي
الجمع بين الرؤية الحسية )كجسر أخروي( والرمزية )كمنهج حياة( يعبر عن تكامل بين ظاهر النص 

                                                 
 .66سورة يس، الآية:  -1



 السمعيات                                             :                الثالثالفصل 

170 

 

وحكمته، حيث يمثل الاختبار الأخير امتدادا طبيعيا لالتزام الإنسان بالاستقامة في الدنيا، وهذا التوازن 
 فية أو الإفراط في التأويل، محافظا على قدسية الغيب مع إدراك دلالاته الأخلاقية.يجنبنا الجمود على الحر 

 المطلب الخامس: الشفاعة والمصير:
 أولا. الشفاعة:

يرصد الباحث حمو الشيهاني أن المفهوم اللغوي للشفاعة يقوم على ثنائية )الفرد والضمّ( حيث 
 تصور العام الذي يحصرها في "التوسل بالغير".يشير قوله: "الشفع نقيض الوتر"، بينما ينتقد ال

من خلال استقراء النصوص الشرعية يخلص الشيهاني إلى أن التعريف الاصطلاحي يتمثل في: و 
ل دخول المؤمنين الجنة أو ترفع من درجاتهم"، مستندًا في ذلك إلى تفسير الإمام  "مكرمة إلهية تعُجّ 

 .1السالمي
 :2. قسما الشفاعة1
  العامة: لشفاعةأ. ا

 .يرى الشيهاني أنها خاصة بالنبي محمد صلى الله عليه وسلم وفق حديث الشفاعة الطويل 
  يلفت إلى أنها وإن شملت عموم الخلائق، إلا أن أثرها الحقيقي يقتصر على المؤمنين، مستدلًا

 {.وَلَا يَشْفَعُونَ إِلاى لِمَنِ ارْتَضَىَٰ بقوله تعالى: }
  الشفاعة الخاصة:ب. 

ز الشيهاني دورها في تعظيم المنزلة الأخروية مع تأكيده على أنها ليست تعويضًا عن التقصير يبر و 
 بل مظهر من رحمة الله.

رغم محاولة الشيهاني تقديم رؤية تحليلية لمفهوم الشفاعة إلا أن معالجته ظلت محدودة بالمصطلح 
سلامية حولها خاصة بين أهل السنة دون التوسّع في أبعاده العقدية أو عرض الخلافات بين الفرق الإ

والمعتزلة الذين أنكروا بعض صور الشفاعة، كما أن اعتماده على تفسير الإمام السالمي فقط دون تنويع 

                                                 
 .270 صالمرجع السابق، ، ني، الفكر العقدي عند الشيخ بيوضحمو بن عيسى الشيها -1
 .271 صالمرجع السابق، ني، حمو بن عيسى الشيها -2



 السمعيات                                             :                الثالثالفصل 

171 

 

المصادر التفسيرية والحديثية قد ضيّق الأفق العلمي للطرح، ويفتقر التناول إلى التوثيق النقدي للروايات 
 الخاصة.خصوصًا في عرض الشفاعة العامة و 

 :1. شرطا الشفاعة2
ِِِذْنهِِ ﴿يستنبط من آية  الإذن الإلهي للشافع:أ.  أن التفويض ، 2﴾مَن ذَا الىذِي يَشْفَعُ عِندَهُ إِلاى 

 الرباني هو الأساس، ناقدًا الممارسات الشعائرية التي تبُنّ على مزاعم دون سند شرعي.
يَ عْلَمُ مَا بَ يََّْ أيَْدِيهِمْ ﴿لارتضاء" في قوله تعالى يؤكد الباحث أن شرط "ا الرضا عن المشفوع له:ب. 

يتجاوز النطق بالشهادة إلى  ،3﴾وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلاى لِمَنِ ارْتَضَىَٰ وَهُم مِ نْ خَشْيَتِهِ مُشْفِقُونَ 
 {.وَمَا هُم بمؤُْمِنِيََّ التطبيق العملي، مستشهدًا بآية المنافقين }

يهاني على دور الإيمان بالمصير في تهذيب السلوك الإنساني، معتبراً أن اليقين بالآخرة يرُكز الشو 
موضحًا أن  ،4﴾وَبٱِلْخِرَةِ هُمْ يوُقِنُونَ ﴿ركيزة أساسية لإصلاح الفرد والمجتمع. ويستدل بقوله تعالى: 

ارعة إلى الخيرات، خوفاً والمس اتهذا اليقين ليس مجرد تصديق، بل إيمانٌ راسخ يترجم إلى اجتناب المنكر 
 .5من العذاب وطلبًا للرحمة

طرح الشيهاني لشرطي الشفاعة قائم على استقراء جيد للآيات غير أنه يغلب عليه الطابع 
الوعظي أكثر من التحليل العقدي المقارن إذ لم يتطرق إلى الخلافات بين الفرق في فهم شرط "الرضا" 

على تحقق الشفاعة، كما أن تعميمه لنقد "الممارسات الشعائرية" ومعناه ولم يناقش مدى تأثير الذنوب 
التي يراها دون سند شرعي بحاجة إلى مزيد من التحديد والتوثيق تجنـّبًا للغموض أو إسقاط الأحكام 

 العامة على ممارسات قد تكون لها جذور فقهية معتبرة.
لقة وهي مشروطة بشرطين الشفاعة بيد الله وحده فلا تتحقق إلا بإذنه وفق حكمته المط

أساسيين: الإذن للشافع، فلا يملك أي مخلوق الشفاعة إلا إذا أذن له الله، والرضا عن المشفوع له، فلا 

                                                 
 .272 صنفسه،  -1
 .225سورة البقرة، الآية:  -2
 .28، الآية: الأنبياءسورة  -3
 .04سورة البقرة، الآية:  -4
 .273 صالمرجع السابق، ، ني، الفكر العقدي عند الشيخ بيوضحمو بن عيسى الشيها -5



 السمعيات                                             :                الثالثالفصل 

172 

 

تُمنح الشفاعة لمن مات على الكفر أو الشرك، بل هي خاصة بالمؤمنين الصادقين، والشكل الموالي يوضح 
لصحيح مع تسليط الضوء على الفرق بين المخطط التالي باختصار شروط الشفاعة ومفهومها ا

 :التصورات الصحيحة والخاطئة حولها
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 الشفاعة فضل من الله وفق حكمته

 الشفاعة ليست امتيازًا للأولياء

 اعة  ليست حقًا مطلقًا لأحدالشف

 الإذن للشافع شرط أساسي

 الشفاعة بيد الله وحده

 لا أحد يشفع إلا بإذن الله

 اتباع أوامر الله واجتناب نواهيه

 تحقيق شروط الإيمان والتوبة

الرضا عن المشفوع له شرط 
 ضروري 

 لا شفاعة للكافرين والمشركين



 السمعيات                                             :                الثالثالفصل 

173 

 

 ثانيا. المصير:
يُبرز الشيخ حمو بن عيسى الشيهاني في تحليله أنَّ إدراك الإنسان لحقيقة المصير الأخروي و 

حيث يرى أنَّ قوة هذا التأثير  يُشكّ ل ركيزةً أساسيةً لضبط السلوك الإنساني وتوجيهه نحو الاستقامة،
تتناسب طردياً مع درجة اليقين بالبعث والحساب، الذي يعُتبر من أصول الإيمان التي يجب أن ترتقي إلى 

طلق، مستشهداً بقوله تعالى: 
ُ
وفقاً  –فاليقين بالآخرة  ،1﴾وَبٱِلْخِرَةِ هُمْ يوُقِنُونَ ﴿مرتبة "اليقين" الم

نح الفردم دافعاً داخلياً للاجتهاد في الطاعات  ليس مجرد اعتقادٍ  –للشيهاني  عابر، بل هو إيمانٌ راسخ يمم
 .2واجتناب المنكرات، خوفاً من عذاب الله وطمعاً في رحمته

على أنَّ ترسيخ العلم اليقيني في القلب يُحفّ ز  –انطلاقاً من رؤية الشيخ بيوض–ويؤكد الشيهاني 
نع العبدم من الأعضاءم على العمل الصالح بشكلٍ تلقائ ي، إذ أنَّ استحضار عواقب الأعمال في الآخرة يمم
هَا في شَك ٍ ﴿اقتراف الذنوب، مستنداً إلى قوله تعالى:  فالشك  ، 3﴾لنَِ عْلَمَ مَن يُ ؤْمِنُ بِالْْخِرَةِ مِىنْ هُوَ مِن ْ

اليقيُن بالجزاء  هو ما يغُري العصاةم بالإمعان في الانحراف، بينما ينُتج –بحسب تحليله  –في الحساب 
 نظرةً متوازنةً للحياة، تجعل المؤمنم يقُيّ م كلَّ فعلٍ أو قرارٍ بمدى ارتباطه برضا الله أو سخطه.

يعتمد الشيهاني في طرحه للمصير على بعدٍ إيماني وأخلاقي واضح لكنه يركّز على الجانب 
سائل التي تناولها علم الكلام الوعظي دون معالجة عقلية أو عقدية معمقة رغم أن قضية المصير من الم

والفلسفة الإسلامية بتحليل دقيق، كما أن استناده إلى رؤية الشيخ بيوض جيد من حيث التواصل مع 
التراث الإباضي لكنه يفتقر إلى التوسّع في مقارنته مع الرؤى الأخرى ما يُضعف من القيمة الجدلية 

 والموضوعية للنقاش.
لارتباط اليقين بالسلوك، كقول عمر بن  صحابة كمثال عملياني بمواقف الويستشهد الشيه

لوجود، يُحوّ ل ، مبيّناً أنَّ الإيمان بالغيب يوُلّ د وعياً مختلفاً ل«لولا الآخرة لكان غير ما ترون»الخطاب: 
شوَّ  الدنيا إلى ممر

ُ
ه للاستعداد للدار الآخرة، دون إهمال لعمارتها بالعمل النافع. ويُحذّ ر من الفهم الم

بين  الحضاري للأمة نتج عن فصلٍ خاطئ للآخرة الذي يعُارض السعيم الدنيوي، معتبراً أنَّ الانحطاط
                                                 

 .04سورة البقرة، الآية:  -1
 .383 صالمرجع السابق، ، ني، الفكر العقدي عند الشيخ بيوضحمو بن عيسى الشيها -2
 .21سورة سبأ، الآية:  -3



 السمعيات                                             :                الثالثالفصل 

174 

 

يجب أن يسيرا في خطٍّ واحدٍ يراعي شرع  –وفقاً لرؤيته  –"العمل للدنيا" و"العمل للآخرة"، فكلاهما 
 .1الله، سواء في التجارة أو الزراعة أو غيرها

بمناقشة قصة توبة آدم عليه السلام كرمزٍ لضرورة التوبة النصوح، مُستنكراً يختتم الشيهاني تحليله 
تمنيّ  بعض الناس دخول الجنة دون تنصُّلٍ من ذنوبهم أو ردٍّ للمظالم. ويذُكّ ر بأنَّ المتاع الدنيوي الزائل لا 

 .2عن سبيل النجاةيقُارن بعذاب الآخرة الدائم، داعياً إلى مجاهدة النفس واتقاء الشهوات التي تبُعد 
يعكس طرح الشيهاني وعيًا تربويًا وأخلاقيًا نافعًا إلا أن معالجته يغلب عليها الطابع الخطابي 
العام دون ضبط المفاهيم بحدودها العقدية أو تأصيلها من منطلق علمي مقارن، كما أن الربط بين 

جة إلى تحليل أعمق يعالج العوامل الانحطاط الحضاري وسوء فهم العلاقة بين الدنيا والآخرة يبقى بحا
المركبة للتراجع الحضاري بدل اختزالها في بعُد إيماني فقط. أما قصة توبة آدم، فقد عولجت برؤية وعظية 

 دون استثمارها في نقاش مسائل عقدية كالتوبة، الذنب، والعفو الإلهي.
نفسُ العمل للآخرة" إذا ما أثار انتباهي بشكلٍ خاص هو تأكيده على أنَّ "العمل للدنيا هو 

وُفّ قم العبدُ في نيَّته واتَّبع شرعم الله. فهذه الرؤية تُـعمدُّ ترياقاً لفهمٍ خاطئٍ ساد لدى بعض الناس، ظنُّوا أنَّ 
المادّي"، ويجمع و الزهد في الدنيا يعني هجرمها وإهمالم عمارتها، بينما الإسلامُ يرفض ثنائيةم "الروحانّي 

وهذا ما يحتاجُه الشبابُ اليومم لمواجهة  إغراءات العولمة التي ترُوّ ج للسعادة  ،كاملبينهما في نسقٍ مت
 الفورية دون اعتبارٍ للمسؤولية الأخلاقية.

كما أعُجبتُ بتركيزه على قصَّة سيدنا آدم عليه السلام كرمزٍ للتوبة والأمل، فهي رسالةٌ قويةٌ لمن 
مع الجدّ  في  –فالتذكير بقدرة الرحمن على المغفرة  ،دة إلى اللهيشعرون بأنَّ أخطاءهم قد قطعت طريق العو 

يعُيد بناءم الثقة بين العبد وربّ ه، ويُجنّ به اليأسم الذي يعُدُّ من أخطر الأمراض النفسية في  –العمل الصالح 
 عصرنا.

                                                 
 .383 صالمرجع السابق، ني، و بن عيسى الشيهاحم -1
 .384 صالمرجع السابق، ، ني، الفكر العقدي عند الشيخ بيوضحمو بن عيسى الشيها -2



 السمعيات                                             :                الثالثالفصل 

175 

 

عيد أعتقد أنَّ هذا الطرح ليس مجرد حديثٍ عن الغيب، بل هو مشروعٌ إصلاحيٌّ يُ  وفي الأخير
تشكيلم وعي الأفراد والمجتمعات، ويُحوّ ل الإيمانم من شعاراتٍ مجرَّدةٍ إلى برنامج عملٍ يوميٍّ يُصلح القلبم 

 والحياةم معاً.
وفي الأخير يبرز تحليل الشيهاني للشفاعة والمصير عمق الرؤية الاباضية في توظيف الغيبيات لبناء 

في ربط اليقين بالآخرة بضبط السيرورة الحياتية فلا سلوك إنساني متوازن حيث تتجلى حكمة الشرع 
يقف الأمر عند حدود التصورات العقدية المجردة بل يتعداه ليصبح محورا لإصلاح الواقع الفردي 
والاجتماعي، وفي ظل انهماك العصر في الماديات، تظهر أهمية تأكيد الشيهاني على سلامة التصور 

روحية، وإعادة صياغة الوعي الإنساني ليكون العمل الدنيوي جزءا للدارين كمفتاح لتجاوز الأزمات ال
من العبادة بشرط صحة النية والاقتداء بالهدي الشرعي، وكما أشار بذكاء إلى قصة آدم كرمز للأمل 
والتوبة، فإن تذكير الإنسان بسعة رحمة الله وعدالته يخلق توازنا بين الخوف والرجاء، دافعا إلى مجاهدة 

 اسبتها قبل أن تحاسب، في وقت تحتاج فيه البشرية إلى مثل هذه الرسالات.النفس ومح
 المطلب السادس: الجنة والنار:

 :1التعريف اللغوي والاصطلاحي أ.
 . الجنة )مفهومًا ولغةً(:1

اشتقاقها اللغوي من "الستر والتغطية" بسبب تكاثف أشجارها، وهو ما ذكره الأستاذ بلحاج 
ه. لكن يُلاحمظ أن هذا التعريف يرُكّ ز على الجانب الحسّي )كحديقة مادية(، قاسم بن أحمد في شرح

ُطلمق ور ضوان الله، مما قد 
بينما يهُم ل البُعد الروحي في النصوص الدينية التي تصف الجنة كمكان للنعيم الم

 يقُلّ ل من شمولية المفهوم.
 . النار )مفهومًا ولغةً(:2

نار" يعود إلى "النور" بالضم، لكن هذا الرأي يخالف بعض يرى بلحاج قاسم أن أصل كلمة "
ر" )بفتح النون( بمعنّ اللهب، و"نوُر" )بضم النون( بمعنّ الضوء. وهذا  المراجع اللغوية التي تفُرّ ق بين "نام

                                                 
 .323 قاسم بن أحمد الشيخ بالحاج، الشيخ علي يحيى معمر، المرجع السابق، ص -1



 السمعيات                                             :                الثالثالفصل 

176 

 

ح أن "نار" مشتقة من الجذر  الالتباس يُضع ف التفسير اللغوي المقدَّم، خاصةً مع وجود آراء أخرى ترُجّ 
" الذي يعبرّ  عن الحرارة والاشتعال."نمـ   ومرم
 . جهنم )خصوصية المفهوم(:3

يؤُكّ د بلحاج قاسم أن "جهنم" كلمة أعجمية تدل على القعر البعيد، لكن هذا الرأي غير مُجممع 
عليه، إذ يرى باحثون مثل ابن فارس في "مقاييس اللغة" أنها عربية الأصل، مشتقة من "جهمنممم" بمعنّ 

ضبًا. كما أن وصفها بأنها "لا تعُرف بالألف واللام" يحتاج إلى تدقيق، لأن النصوص الدينية ترد اشتدّ غ
 فيها مُعمرَّفةً مثل "جمهمنَّمم" في القرآن.

 التعريف الاصطلاحي: ب.
الذي وضعه الشيخ و  اللجنّة والنار اصطلاح تعريفايقُدّ م الأستاذ مُصطفى بن الناصر وينتن 

حًا طلق  اطفيش، مُوضّ 
ُ
ول يائه، تتميز بصور النعيم الم أنَّ الجنة في رؤيته هي دار الثواب التي أعدَّها الله لأ 

. أما النار فهي في مُقابل ذلك ،من قصور شاهقة، وأنهارٍ جارية، ون عممٍ لا توُصمف، تجسيدًا ل رضوانه تعال
يلام أعداء الله، حيث تُحرق الأجسادم والأ جرمين دار العقاب، مُصمَّمةً لإ 

ُ
رواحم بنارٍ يتجدَّد أوقوُدُها من الم

 .1والحجارة، وفقًا ل ما جاء في تفسير الشيخ اطفيش
، بل يحمل أبعادًا روحيةً وعقائديةً تهدف  يؤُكّ د وينتن أن هذا التصوير ليس مجرد وصفٍ ماديٍّ

ا عن المعصية. ويُشدّ د على إلى ترسيخ مبدأ الجزاء في الآخرة، بحيث تكون الجنة محفزاً للطاعة، والنار رادعً 
أن هذه الرؤية تنسجم مع المنهج العقدي الإباضي في توضيح ثنائية الثواب والعقاب، دون الخوض في 

ثبتة.
ُ
 تفاصيل غيبية تخرج عن نطاق النصوص الم

 :ج. إشكالية الفصل بيَّ اللغة والاصطلاح
صطلاحي إشكاليةً منهجية، إذ يثُير استخدام بلحاج قاسم للتعريف اللغوي كأساس للتعريف الا

فمثلاً  ،أن المفاهيم العقدية )كالجنة والنار( تتجاوز دلالاتها اللغوية إلى أبعاد غيبية لا تُدرمك باللغة وحدها
وصف الجنة بـ "دار الثواب" لا يُمكن اختزاله في "الحديقة"، بل يشمل مفاهيم كالرّ ضوان والأمن الروحي، 

 افٍ.وهو ما لم يوُضَّح بشكل ك
                                                 

 .183لمرجع السابق، ص مصطفى بن ناصر وينتن، آراء الشيخ امحمد بن يوسف اطفيش العقدية، ا -1



 السمعيات                                             :                الثالثالفصل 

177 

 

 أولا. أوصاف الجنة والنار:
تناول الباحث مصطفى بن محمد ابن إدريسو في دراسته أوصاف الجنة والنار كما وردت في  
كتابات علماء الإباضية خلال الفترة الزمنية محل البحث، مع التركيز على الجوانب الحسية والروحية لكل 

 :1منهما. وفيما يلي أبرز النقاط التي أوردها
اعتمد ابن إدريسو في وصفه للجنة على روايات إباضية ترُكّ ز على ثنائية الثواب المعنوي  ة:الجن .1

 والنعيم المادي:
 أ. النعيم الروحي:

  نقل عن لواب بن سلام الإباضي قوله: إن رائحة الجنة تُشم من مسيرة خمسمائة عام، وربط
وجمها من زينة التعطُّر والخ ضاب ممنْ حمرمممتْ ز »هذا الوصف بسلوكيات المؤمنين، كاشفًا أن 

 «.حُر ممتْ رائحةم الجنة
  أشار إلى أن هذه الرموز )كالرائحة الطيبة( تعُبرّ  عن تطهير النفس من الذنوب، لا مجرد متعة

 حسية.
يميل ابن إدريسو في عرضه إلى توظيف الرموز الإباضية بشكل وعظي أكثر منه تحليلي خصوصًا 

ن سلام، حيث يغيب التمييز بين المعنّ المجازي والمعنّ العقدي، كما أن ربط في تفسيره لرواية لواب ب
النعيم الروحي بسلوك فردي )كزينة الزوجة( دون سياق فقهي أو تأويلي أوسع يظُهر انتقائية في 

 الاستدلال، ويُضعف التعميم العقدي الذي يرُاد إثباته.
 ب. النعيم المادي:

مسلم عدَّد مواد الجنة )المسك، الزعفران، العنبر، الكافور( كرموز ذكر ابن إدريسو أن أبا عبيدة 
 لفمضْل الله، لكنه نبه إلى تحريم استخدامها دنيوياا في سياق الصراع مع الأعداء، لارتباطها بالمقدَّس.

طرح ابن إدريسو لفكرة ربط مواد الجنة بالمقدّس يعكس بعدًا رمزيًا مهمًا لكنه لم يفُسّر بوضوح 
كما أن ربطه ذلك   ي،تحريم استخدامها دنيويًا ولا قدّم تأصيلًا فقهيًا لهذا المنع في الفكر الإباضسبب 

                                                 
 .344 ، صالمرجع السابقمصطفى بن محمد ابن ادريسو،  -1



 السمعيات                                             :                الثالثالفصل 

178 

 

بالسياق الحربي يفتقر للتوضيح التاريخي والتحليل العقدي، مما يجعل الاستنتاج غامضًا ويقلل من عمق 
 الطرح في مسألة النعيم المادي.

نار كتجسيدٍ لـحكمة الله في العقاب، مستندًا إلى نصوص وائل حلَّل الباحث رؤية الإباضية لل . النار:2
 :1بن أيوب

 أوضح أن النار خُل قمتْ انتقامًا لله من العصاة، وجزاءً على مخالفة الأمر الإلهي. أ. غاية الخلَق:
نمـقمل عن المصادر الإباضية أن عذاب النار لا يقتصر على الألم الجسدي، بل  ب. طبيعة العذاب:

 يشمل:
  َبغُض الملائكة والأنبياء لأهل النار.لب الرحْةس : 
 الخالدين فيها ما دامت السماوات والأرض»: وصفهم بـاللعنة الدائمة.» 
 نمـفْي إمكانية التخفيف عنهم أو المغفرة.التكريس للعقاب : 

د القطيعة الأبدية مع الله ج. البعد النفسي: ، عبر إزالة أبرز ابن إدريسو أن النار في الفكر الإباضي تُجسّ 
 .2صفات الرأفة والمحبة عن أهلها

أرى أن تقسيم الباحث ابن إدريسو لأوصاف الجنة والنار إلى محاور )روحي/مادي، 
نفسي/جسدي( يُبر زُ رؤيةً منهجيةً متوازنةً لفكر الإباضية حيث كشف عن سعيهم لربط الثواب 

اب(، مما يجعل المفاهيم الغيبية قريبةً من الأخروي بسلوكيات الدنيا عبر رموز محسوسة )كالعطر والخض
قُ البُعد الأخلاقي في العقيدة   ،إدراك العامَّة كما أن تركيزه على فكرة القطيعة مع الله في عذاب النار يعُمّ 

حكمة »الإباضية، ويجعل العقاب ليس مجرد رد فعل إلهي، بل نتيجة حتمية لاختيار الإنسان المناقض لـ
 «.الخلق

رى إبرازُ الباحث لـالرمزية في نعيم الجنة )كالربط بين الروائح الطيبة وتطهير النفس( من جهة أخو 
مة العقلانية في  يُشير إلى وعي الإباضية بضرورة تجاوز الحرفية في فهم النصوص وهو ما يتوافق مع سم 

ب فيكشف عن أما تحليله لموقف أبي عبيدة من تحريم استخدام مواد الجنة في الحر  ،مدرستهم الكلامية

                                                 
 .345 ، صالمرجع السابقمصطفى بن محمد ابن ادريسو،  -1
 .346 ، صالمرجع السابقمصطفى بن محمد ابن ادريسو،  -2



 السمعيات                                             :                الثالثالفصل 

179 

 

رؤية تقديسية للموروث الديني، حيثُ يصبح التفريق بين المقدَّس والدنيوي ضابطاً أخلاقياا حتى في أدق 
 التفاصيل.

رغم أن ابن إدريسو نجح في تقديم تقسيم منهجي لأوصاف الجنة والنار إلا أن استنتاجاته غالبًا 
وتطهير النفس أو بين تحريم مواد الجنة والحرب ما تتجاوز ما تسمح به النصوص فمثلًا ربطه بين العطر 

كما أن حديثه عن "القطيعة مع الله" كعقوبة نفسية يتطلب مزيدًا من   ،يفتقر لأدلة أصولية واضحة
وأخيراً وصفه للمدرسة الإباضية بتجاوز  ،التأصيل داخل المنظومة الإباضية لا مجرد إسقاطات أخلاقية

ن اعتمادهم على التفسير الحرفي، مما يكشف عن تذبذب في التحليل الحرفية يناقض ما أكده سابقًا م
 المنهجي.

 ثانيا. الخلود في الجنة والنار:
الخلود في اللغة يعني الدوام والبقاء الأبدي، وهو سمةٌ رئيسيةٌ للحياة في الآخرة، حيث تقُدَّم 

لشيهاني إلى أن الإيمان بالخلود يعُد يُشير الشيخ حمو بن عيسى او  ،الجزاءات النهائية وفق عدل الله المطلق
ركيزةً أساسيةً في العقيدة الإسلامية، إذ تبُنّ عليه مفاهيم الثواب والعقاب، وتتضح من خلاله حكمة الله 

في  وَتنُذِرَ يَ وْمَ الْجمَْعِ لَا ريَْبَ فِيهِ ۚ فَريِق  في الْجنَىةِ وَفَريِق  يقول الله تعالى: ﴿ ،1في خلق الإنسان وابتلائه
 .2﴾السىعِيرِ 

 . الخلود في الجنة:1
أكّد الشيخ الشيهاني أن الجنة ليست مجرد جزاءٍ للمؤمنين، بل هي تتويجٌ لرحمة الله التي تمسمعُ من 

وَسَارعُِوٓاْ ﴿وقد وصف القرآن نعيمها بأسلوبٍ يثُير الشوق ويعُزز اليقين، كقوله تعالى:  ،التمس بتقواه
تُ وَٱلۡأَرۡضُ أُعِدىتۡ لِلۡمُتىقِيََّ  عَرۡضُهَا وَجَنىةٍ  بِ كُمۡ رى  مِ نإِلَىَٰ مَغۡفِرَة  وََٰ ويُبرز النص القرآني تفاصيلم  ،3﴾ٱلسىمََٰ

مُُ الْأبَْ وَابُ ﴿رمزيةً كفتح أبواب الجنة استقبالًا لأهلها:  ، مما يؤُكد أن النعيم 4﴾جَنىاتِ عَدْنٍ م فَتىحَةً لهى

                                                 
 .275 صالمرجع السابق، ، ني، الفكر العقدي عند الشيخ بيوضحمو بن عيسى الشيها -1
 .07، الآية: الشورىة سور  -2
 .133سورة آل عمران، الآية:  -3
 .50سورة ص، الآية:  -4



 السمعيات                                             :                الثالثالفصل 

180 

 

 بية يؤُمن بها المسلم دون تشبيهغي ر الفضية والحور العين، وهي أمورساو فيها يتجاوز إدراك البشر، كالأ
 أو تأويل.

ويرى الشيخ أن تحديد عدد الحوريات أو تفاصيلهن ليس محور الإيمان بل الثقة بوعد الله الذي 
: 1يعُطي المؤمن ما يرُضي روحه وينُسيه تعب الدنيا، مع التركيز على أن النعيم الحقيقي هو رضوان الله

 .2﴾سَلَام  قَ وْلًا مِ ن رىبٍ  رىحِيمٍ ﴿
يعتمد الشيهاني في تناوله للخلود في الجنة على أسلوب وعظي يعُزّز الإيمان ويثير الشوق لكنه 
يفتقر إلى معالجة عقدية دقيقة لمسائل مثل طبيعة النعيم أو الرد على الإشكالات التي أثارها بعض 

والثواب الأبدي، كما أن رفضه للتركيز على عدد الحوريات ونحوها  الفلاسفة أو المعتزلة حول الخلود
موقف متوازن لكنه كان يحتاج لتأصيل من كتب العقيدة أو التفسير المعتمدة لتقوية حجّته وغلبة الجانب 

 الإنشائي في الوصف جعلت المعالجة قاصرة عن الطابع العلمي المقارن الذي ينُتظر في دراسات العقيدة.
 لود في النار:. الخ2

ينُبه الشيخ الشيهاني إلى و  ،إذا كانت الجنة رحمةً فالنار تمثيلٌ لعدل الله الذي لا يظُلم مثقال ذرة
إِنى أن عذاب النار ليس مُتجانسًا، بل يتفاوت بحسب الجرم، كما في قوله تعالى عن المنافقين: ﴿

ضلين يتحملون أوزارهم 3﴾وَلَن تجَِدَ لَهمُْ نَصِيراًالْمُنَافِقِيََّ في الدىرْكِ الْأَسْفَلِ مِنَ النىارِ 
ُ
، مشيراً إلى أن الم

وَليََحْمِلُنى أثَْ قَالَهمُْ وَأثَْ قَالًا مىعَ أثَْ قَالهِِمْ ۖ وَليَُسْألَُنى يَ وْمَ الْقِيَامَةِ عَمىا كَانوُا ﴿وأوزار ممن أضلّوهم: 
 .4﴾يَ فْتَ رُونَ 

الة أو العادات المنحرفة، مؤكدًا أن الإضلال الجماعي يُشدّد على خطورة نشر الأفكار الضو 
 .5يُضاعف العقوبة، لأنهّ يُشكّل اعتداءً على حرمة المجتمع وقيمه

                                                 
 .278-277 صالمرجع السابق، ، ني، الفكر العقدي عند الشيخ بيوضحمو بن عيسى الشيها -1
 .58سورة يس، الآية:  -2
 .145، الآية: النساءسورة  -3
 .13سورة العنكبوت، الآية:  -4
 .290-289 صالمرجع السابق، ، ، الفكر العقدي عند الشيخ بيوضنيحمو بن عيسى الشيها -5



 السمعيات                                             :                الثالثالفصل 

181 

 

ركّز الشيهاني على عدل الله في عذاب النار وتفاوت مراتبها وهو طرح سليم في مضمونه لكن 
العصاة من أهل الكبائر وهي من أبرز المعالجة افتقرت إلى التعمّق في المسائل الخلافية كمسألة خلود 

مواطن الخلاف العقدي بين الفرق الإسلامية، كما أن حديثه عن أوزار المضلّين جاء عامًا دون تقييد 
بمستوى التكليف أو العلم وكان من الأفضل دعم هذا الجانب بمواقف المفسرين أو شروح علماء العقيدة 

 يم.ليتّسم التناول بالعمق والضبط لا بالتعم
 ثالثا. مسألة الخلود:

على أن الخلود في الجنة أو النار ليس تعسفًا، بل هو  يؤكدتحليله في الشيخ حمو الشيهاني و 
انعكاسٌ لحكمة الله في جزاء كل نفسٍ بما كسبت، معتبراً أن الإيمان بهذا اليوم يعُد دافعًا للإنسان لمراجعة 

 .2﴾وَات ىقُوا النىارَ الىتِِ أُعِدىتْ لِلْكَافِريِنَ : ﴿، كما في قوله تعالى1أعماله والسعي نحو التوبة
أرى أن ما تفضل به الشيخ حمو بن عيسى الشيهاني يذُكّ رنا بعظمة العدل الإلهي الذي يجمع 
بين الرحمة والقسوة بحكمةٍ بالغة، فالجنة ليست مجرد جائزة، بل هي تتويجٌ لرحلة إيمانٍ وعملٍ صالح، 

 مًا، بل هي نتيجةٌ حتميةٌ لاختيار الإنسان.والنار ليست انتقا
وأعتقد أن هذا التصور يزرع في النفس حافزاً داخلياا للاستقامة، ليس خوفاً من النار فحسب، 

﴿فَلَا تَ عْلَمُ نَ فْس  مىا أُخْفِيَ لَهمُ مِ ن قُ رىةِ أَعْيٍَُّ جَزَاءً بل شوقاً إلى نعيمٍ لا يُشبهه نعيم، كما قال تعالى: 
 .3ا كَانوُا يَ عْمَلُونَ﴾بمَِ 

يركّز الشيهاني على البعد الوجداني والتربوي لمسألة الخلود من خلال ربطه بالعدل الإلهي والدافع 
إلى التوبة غير أن المعالجة بقيت في دائرة الوعظ والتأمل دون التوسّع في الجدل العقدي المرتبط 

؟ أو هل يخرج الموحدون منها؟ وهي قضايا خلافية بإشكاليات كـ: هل الخلود في النار أبدي لكل العصاة
بين الفرق تستحق الوقوف عندها، كما أن التوازن بين الرحمة والعقوبة لم يدُعّم بأدلة كافية من السنّة أو 

 من كلام أئمة علم الكلام ما يُضعف البنية العلمية للموقف.

                                                 
 .291-290 صالمرجع السابق، ني، حمو بن عيسى الشيها -1
 .131، الآية: آل عمرانسورة  -2
 .17، الآية: السجدةسورة  -3



 السمعيات                                             :                الثالثالفصل 

182 

 

لجمع بين الحسي والروحي، حيث يبرز تحليل مفهومي الجنة والنار تشعب الرؤية العقدية في ا
يظهر جليا أن تصور النعيم والعذاب ليس مجرد وصف مادي، بل هو مرآة لعمق الرابطة بين السلوك 
الدنيوي والجزاء الأخروي، فإبراز ابن إدريسو لرمزية الروائح الطيبة في الجنة كتجلية لطهارة النفس يؤكد 

ريبة من وعي العامة، مع حفظ القداسة المرتبطة بتلك سعي العلماء لتجسيد المفاهيم الغيبية بصور ق
الرموز كما في تحريم استخدامها دنيويا، وفي المقابل يكشف تنويع العذاب في النار بين الجسدي والنفسي 
عن رؤية شاملة ترتكز على فكرة القطيعة مع الله، مما يعزز البعد الأخلاقي للعقاب الأخروي، أما 

عريف اللغوي والاصطلاحي فتدل على تعقد ترجمة المفهوم الإلهي إلى لغة البشر، إشكالية الفصل بين الت
، وأرى أن تأكيد الشيخ 1حيث يتعذر اختزال الجنة في "حديقة" أو النار في "نار" بمعناهما الحسي

الشيهاني على تفاوت درجات العذاب والثواب يجسد رحمة الله وعدله معا، فالخلود ليس قسرا، بل هو 
اس لحكمة الاختيار الإنساني بين التقوى والضلال، مما يجعل الإيمان بالمصير حافزا للمحاسبة الذاتية انعك
. قبل  الفموْت 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                 
 .291 صالمرجع السابق، ني، حمو بن عيسى الشيها -1



 السمعيات                                             :                الثالثالفصل 

183 

 

 خاتمة الفصل:
في ختام هذا الفصل يظهر لنا أن موضوع السمعيات يمثل أساسًا راسخًا في فهمنا لعلاقتنا بالله 

في هذا الفصل بعمق حول الإيمان بالملائكة واليوم الآخر وأبرزنا  عز وجل وبالعالم الخارجي، فقد بحثنا 
كيفية تأثير هذه المفاهيم على الحياة الدينية والمعاملات اليومية لنا كمسلمين، وبيَّنا كيف تعزز هذه 
المعتقدات من قيمنا الأخلاقية وتوجهات السلوك الإسلامي عندنا مما يعزز من تماسك المجتمع الإسلامي 

يشه السلمي، لذا يمكن القول إن التطرق لهذا الموضوع يمثل جزءًا حيويًا من الهوية الإسلامية ويعزز وتعا
الروحانية والإيمان لدينا، مما يعزز من قدرتنا على تحمل المسؤوليات والمشاركة الفعالة في بناء مجتمعات 

  وتحقيق العدالة والتعايش السلمي في العالم.



 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

: الرابعالفصل   
 الإنسانيات



 الإنسانيات                                             :                الرابعالفصل 

185 

 

 تمهيد: 
يعتبر موضوع القضاء والقدر من أهم الموضوعات التي شغلت فكر المسلمين عبر العصور إذ 
يشكل جزءاً لا يتجزأ من عقيدتهم وإيمانهم بالله تعالى، ومن خلال هذا الفصل سنلقي الضوء على 

لهذا المفهوم  يةالاباضمفهوم القضاء والقدر كما ورد في الشريعة الإسلامية وسنتناول تفسير علماء 
ونستعرض أبعاده وقضاياه المتعلقة بالإيمان، بالإضافة إلى ذلك سنتناول قضية الأسماء والأحكام والكيفية 

 في ضوء الأدلة الشرعية، وسنقسم هذا الفصل إلى:  الاباضيةالتي تعامل معها علماء 
 القضاء والقدر؛المبحث الأول : 
 الأسماء والأحكام؛المبحث الثاني : 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 الإنسانيات                                             :                الرابعالفصل 

186 

 

 المبحث الأول: القضاء والقدر:
يعُتبر الإيمان بالقضاء والقدر أصلا من الأصول العقدية التي تمثبتُ بموجب النصوص الشرعية،  
كما نجد أن هذه الأخيرة تجعل الإنسان يتساءل عن حقيقة القدر، وما علاقة ذلك بقدرته على العمل 

 بحث.والحرية فيه وهو ما سنتناوله في هذا الم
 المطلب الأول: تعريف القضاء والقدر والإيمان بِما:

 أولا. تعريف القضاء والقدر:
 التعريف اللغوي: أ.

 تعددت المعاني اللغوية لمصطلح "القضاء" في القرآن الكريم، منها: القضاء:
  :هُ ﴿الحكم الفصل: كقوله تعالى فهم منه الأمر حيث يُ  ،1﴾وَقَضَىَٰ ربَ كَ أَلاى تَ عْبُدُوا إِلاى إِياى

 الإلهي المطلق.
 .الإتمام والأداء: كما في قضاء الصلاة أو الأجل 

يُلاحظ أن الأستاذ بلحاج قاسم بن أحمد يرُكّ ز في تحليله على البُعد التشريعي للقضاء، مُستندًا 
إلى آية الإسراء، مع إغفال الجانب التقديري الكوني الذي قد يُستفاد من آيات أخرى، مثل: 

 .2﴾ضَاهُنى سَبْعَ سَماَوَاتٍ فَ قَ ﴿
 .3﴾إِنَى كُلى شَيْءٍ خَلَقْنَاهُ بِقَدَرٍ ﴿يدور المعنّ اللغوي حول التقدير والقياس، كما في قوله تعالى:  القدر:

يرى بلحاج قاسم أن التقدير مرتبط بحكمة الله في خلق الأشياء بحساب، لكنه لا يربط هذا و 
 والاختيار، وهو ما يعُتمبر قصوراً في تحليله عند مقارنته بمنظور بوضوح بالجمدمل الكلامي حول الجبر

 .4الماتريدية أو الأشاعرة
 
 

                                                 
 .23سورة الإسراء، الآية:  -1
 .12ية: ، الآفصلتسورة  -2
 .49سورة القمر، الآية:  -3
 .285 قاسم بن أحمد الشيخ بالحاج، الشيخ علي يحيى معمر، المرجع السابق، ص -4



 الإنسانيات                                             :                الرابعالفصل 

187 

 

 التعريف الاصطلاحي: .ب
 :ف القضاء بأنه "حكم الله في الأزل"، والقدر بأنه "تنفيذ هذا الحكم فييعر  رأي الشيخ بيوض 

لو من ح التلازم بين العلم الإلهي الأزلي و الواقع"، وهو تعريف يوض التحقق العملي، لكنه لا يخم
 إشكالية التسيير والتخيير.

 :ا، فيرى أن التقدير الإلهي في تعريفه للقدر بعدا تفصيلي ضيفي رأي بلحاج قاسم بن أحْد
لَهاَ مَا كَسَبَتْ يشمل تفاعلم الإنسان مع الأقدار عبر الاختيار، مستشهدًا بقوله تعالى: ﴿

هَا مَا اكْتَسَبَتْ  إلا أن طرحه يمفتقر إلى توضيح الآلية التي تجمع بين علم الله السابق  ،1﴾وَعَلَي ْ
 وحرية الإنسان، مما يثُير إشكاليةً منطقيةً في منظوره.

إن آراء الأستاذ بلحاج قاسم بن أحمد في القضاء والقدر تقُدّ م قراءةً قرآنيةً تركّ ز على التفاعل 
 تعميق  الجانب العقلاني ومواجهة الإشكالات التاريخية في الإنساني مع الأقدار لكنها تظلُّ بحاجةٍ إلى

 المذاهب الإسلامية لتكون رؤيةً شاملةً.
قام الشيخ بلحاج قاسم بن أحمد بجمع تعريفات متنوعة لمصطلحي "القضاء" و"القدر" من و 

 :2مراجع مختلفة، حيث استند في عرضه إلى آراء ثلاثة علماء
 تعريف القضاء: . أ
 زلحكم الله على الخلق في الأ: »عند الشيخ معمر.» 
  :وجود المكونَت في اللوح إجالاً »وعند الشيخ السالمي.» 
  :علم الله بالأشياء كلها في الازل على ما تكون عليه في المستقبل»وعند الشيخ البوطي.» 
 تعريف القدر: . ب
  تنفيذ قضاء الله على المخلوقات في ما يزال»يمرى الشيخ معمر أنه.» 
  وجودها في المواد تفصيلاً »يف السالمي: ويذكر تعر.» 
  :ُُإيُاد تلك الأشياء بالفعل طبقًا لعلمه الأزلي»أما البوطي فيـُعمرّ فه.» 

                                                 
 .286، الآية: البقرةسورة  -1
 .286 ، صالمرجع السابق، شيخ بالحاج، الشيخ علي يحيى معمرقاسم بن أحمد ال -2



 الإنسانيات                                             :                الرابعالفصل 

188 

 

بذل الشيخ بلحاج قاسم بن أحمد جهداً مشرفاً في جمع آراء علماء الإباضية وتقديمها بصورة 
ات القضاء والقدر في التراث الإباضي، منظمة، مما يجعل عمله مرجعاً مفيداً لمن يريد الوقوف على تعريف

فله منا كل التقدير والدعاء بالتوفيق في مشاريعه العلمية التي تخدم التراث العقدي الإباضي وتحافظ على 
 إرثه العريق.

 ثانيا. حقيقة الإيمان القضاء والقدر:
ء والقدر ركيزةً أشار الباحث خضير بن بكير بابا واعمر إلى أن الجيطالي اعتبر الإيمانم بالقضا

 :1جوهريةً في العقيدة الإسلامية، واجبةً على كل مكلَّف، مُستندًا في ذلك إلى نصوص شرعية منها
 ( :لا يؤمن عبد حتى حديث علي بن أبي طالب رضي الله عنه: عن النبي صلى الله عليه وسلم

ه ابن ماجه في روا (يؤمن بأربع: شهادة أن لا إله إلا الله... والبعث بعد الموت، والقدر
 .81مة، باب في الإيمان، حديث رقم سننه، كتاب المقد

  حديث العبادة بن الصامت رضي الله عنه: حيث بيّن النبي صلى الله عليه وسلم أن إدراك
حقيقة الإيمان مرتبطٌ بالإيمان بالقدر )خيره وشره(، مع التأكيد على أن ما أصاب الإنسان لم 

 يكن ليُخطئه، والعكس.
  جبريل عليه السلام: الذي أضاف الإيمانم بالقدر إلى أركان الإيمان الستة.حديث 
 ( :كل شيء بقضاء الله وقدره حتى العجز والكيسرواية جابر بن زيد رضي الله عنه)  رواه ابن

 .81باب الإيمان بالقدر، حديث رقم ماجه في سننه، كتاب المقدمة، 
العبد أن   أن القضاءم والقدرم يعنيان إدراك حأوض الجيطاليفإن وحسب ما نقله الباحث خضير 

مرتبطٌ بمشيئة الله تعالى وعلمه الأزلي، وأنه الخالق المدبّ ر  —خيراً كان أم شراً  —كلَّ حدثٍ في الكون 
 لكل ما في الوجود، فلا يقع شيءٌ إلا بقضائه، ولا يتجاوز المخلوقون ما قدّره الله لهم من أرزاقٍ وآجال.

شدّد الجيطالي في كتابه "عقيدة التوحيد" على أن الله تعالى هو   فقدباحث خضيروفقًا لعرض ال
المريدُ الحكيمُ الذي لا يعُجمزُ عن شيء، ولا يُسألُ عن فعله، بينما يُسأل العبادُ عن أعمالهم. كما ربط 

                                                 
 .300-299 ، صالمرجع السابقطالي وفكرة العقدي، خضير بن بكير بابا واعمر، الإمام إسماعيل الجي -1



 الإنسانيات                                             :                الرابعالفصل 

189 

 

 واقعة -رٍ أو إيمانمن كف-الجيطالي بين إرادة الله المطلقة وخلقه لكلّ  شيء، مؤكدًا أن الأفعالم البشرية 
 .1ه في تقدير الأمورلكن ذلك لا ينُفي عدل الله وحكمت ضمن علمه وقضائه

ونقل الباحث خضير بن بكير تحذيرم الجيطالي من التَّعمُّق في مسائل القضاء والقدر، واعتبر 
 ذلك من الغيبيات التي استأثر الله بعلمها، مستشهدًا بأحاديث منها:

 رواه اللالكائي في  (إذا ذكر القدر فأمسكوا)رضي الله عنه أنه قال:  عن عبد الله بن مسعود
 .(210اد أهل السنة والجماعة )رقم شرح أصول اعتق

  :رواه مسلم في  (اعملوا فكل ميسر لما خلق له)عن علي بن أبي طالب رضي الله عنه قال
 .2647حيحه، كتاب القدر، حديث رقم ص
  :نْ يَانََْنُ قَسَمْنَا ب َ ﴿وقوله تعالى نَ هُم مىعِيشَتَ هُمْ في الْحيََاةِ الد   .2﴾ي ْ
  هذا التحذيرم بقصور العقل البشري عن إدراك كُنْه  الغيب،  -كما أورد الباحث-وعلّل الجيطالي

 مقارنًا ذلك بعجزه عن فهم بعض الحقائق المادية المحسوسة، فكيف بما يتجاوزها؟!
الجيطالي رأى في النهي عن الخوض في القدر رحمةً اختتم الباحث خضير عرضه بالإشارة إلى أن و 

إلهيةً بالبشر، داعيًا إلى التركيز على العمل بما أمُ روا به، والوقوف عند حدود الوحي دون تعمّقٍ في ما 
 .3سُك تم عنه

يلامس لبَّ الإيمان الإسلامي في  -كما نقله الباحث خضير بن بكير-أرى أن طرح الجيطالي 
ليم لمشيئة الله والمسؤولية البشرية؛ فالإيمان بالقدر لا يعني جمود العبد أو تنصُّلمه من أفعاله، توازنه بين التس

بل يذُكّ ره بأن الله خالقُ الأسباب والمسببات، وأن عليه أن يجتهد في فعل ما أمُ ر به مع ثقته بأن النتائج 
سميه الأشاعرة( يعُيد ترتيب وعي هذا التكامل بين الجبر الاختياري )أو الكسب كما يو  ،بيد خالقه

المسلم بحياته، فيجمع بين التفاؤل برحمة الله وقدرته، والاجتهاد في تغيير ما يمكن تغييره، دون أن يقُعده 
 القلق أو اليأس.

                                                 
 .300 ، صالمرجع السابقخضير بن بكير بابا واعمر،  -1
 .32سورة الزخرف، الآية:  -2
 .301 ، صالمرجع السابقخضير بن بكير بابا واعمر، الإمام إسماعيل الجيطالي وفكرة العقدي،  -3



 الإنسانيات                                             :                الرابعالفصل 

190 

 

يبدو حكيماً في  —وفق ما أورده الباحث  —كما أن تحذير الجيطالي من الخوض في القدر 
ار فيه إشكالات فلسفية قد ترُبك العامّة، فالفكر البشري محدودٌ سياقه، خاصة في عصرنا الذي تثُ

هذا التحذير و  ،بإدراك الزمن والحيز، بينما علم الله مُطلقٌ يشمل الماضي والحاضر والمستقبل في آنٍ واحد
ليس هروبًا من التفكير، بل حمايةٌ لسلامة العقيدة من فخاخ "لماذا؟" و"كيف؟" التي لا تنتهي، وتوجيهٌ 

 للطاقة العقلية نحو العمل والعبادة، بدلاً من التيه في متاهات الغيب الذي استأثر الله بعلمه.
تبرز محاومتي في تحليل مفهوممي القضاء والقدر تلازم العلم الإلهي الأزلي مع حرية الاختيار 

وازن دقيق بين الثقة الإنساني، حيث يظهر جليًا أن التسليم لقضاء الله ليس تخليًا عن المسؤولية، بل هو ت
بحكمة الخالق والجد في عمارة الأرض، فإبراز الشيخ بلحاج قاسم للجانب التشريعي في القضاء، مع 
إشارته إلى تفاعل الإنسان مع الأقدار، يؤسس لرؤية عملية تجتمع فيها العبودية لله مع فاعلية الإرادة 

لقدر أرى أنه توجيه حكيم لصرف الطاقة البشرية، وفي سياق تحذير الجيطالي من الخوض في غامض ا
العقلية نحو العمل الصالح، بدل التوغل فيما يتعذر إدراكه، فالعقل البشري محدود بزمنه ومكانه، بينما 
علم الله مطلق يستوعب الأزمل والأبد، وكما أشارت المراجع العلمية إلى تعريف القضاء بأنه "حكم الله في 

الواقع" فإن تصوري لهذه الثنائية يرتبط بتجسيد الرضا بالقضاء مع السعي الأزمل" والقدر "تنفيذه في 
الدؤوب للتغيير، فكل مسلم مدعو أن يكون فاعلًا في مجتمعه، واثقًا بأن نهاية الأمور بيد من يدبر 

 الأسباب والمسببات.
 للقضاء والقدر: الاباضيةالمطلب الثاني: تفسير علماء 

حول موضوع القضاء والقدر، وسنستعرض آراء  الاباضيةعلماء  نستعرض هنا مجموعة من أقوال
وتفسيراتهم لهذه القضايا العقدية الحساسة، وتلُقي هذه الأقوال  الاباضيةمتعددة توضح مواقف العلماء 

بين هذين الجانبين في  الاباضيةالضوء على العلاقة بين الإرادة الإلهية واختيار الإنسان، وكيف يوُازن 
 لعقيدة الإسلامية.تفسيرهم ل
  يرى جابر بن زيد أن مسألة القضاء والقدر تُحسم بالرجوع إلى نصوص الوحي دون الخوض في

تأويلات فلسفية. وتذكر المصادر الإباضية أن الحجاج بن يوسف الثقفي ساوره الشك حول 
لم، الذي القدر، فاعتقد أن الإنسان هو خالق أفعاله، مما دفعه إلى استشارة كاتبه يزيد بن مس

ادة نصحه بمراسلة جابر بن زيد في البصرة لمكانته العلمية. فجاء رد جابر بأن أمر الحجاج بإع



 الإنسانيات                                             :                الرابعالفصل 

191 

 

فاستوعب الحجاج أن ، 1﴾مَن يُضْلِلِ اللَّىُ فَلَا هَادِيَ لَهُ : ﴿خطبته، فتكرر ذكر قوله تعالى
، 2القًا لأفعالهالهداية والضلال بيد الله، دون أن يعني ذلك سلب الإنسان حريته أو كونه خ

ويؤكد الباحث الجعبيري أن موقف جابر يتطابق مع موقف الصحابة الذين آمنوا بقدرة الله، 
 .3وتجنبوا الخوض في تعقيدات المسألة

يعكس موقف جابر بن زيد منهج السلف في التعامل مع قضايا القضاء والقدر، حيث التزم 
ويظُهر رده على الحجاج بن يوسف فطنة في  ،يبالنصوص الشرعية دون الانجرار إلى الجدل الفلسف

توجيه الفكر نحو التأمل في القرآن لاستخلاص الحقائق، مما يدل على عمق فهمه وخبرته في معالجة 
 الإشكالات العقائدية بأسلوب حكيم يجمع بين الحجة الشرعية والتوجيه العملي.

 لة القدر، حيث يمكن تلخيص آرائه أما أبو عبيدة مسلم فقد اعتمد منهجًا حذراً في تناول مسأ
 :في النقاط التالية

 .الامتناع عن الخوض في تفاصيل القدر تفاديًا للجدل العقيم 
  الأزلي المحيط بكل شيء.تعالى التأكيد على علم الله 
 .تقديم تفصيل متوازن للمسألة من خلال التفريق بين القدر كمشيئة إلهية والمقدور كأفعال العباد 

أبي عبيدة مسلم في تناوله لمسألة القدر بين الحذر من إثارة الجدل بين العامة، يتجلى نهج 
والتأكيد على علم الله الأزلي، مع تقديم تحليله لمسألة القضاء والقدر عند الحاجة، خاصة في سياق 

 المناظرات الفكرية، مما يعكس فهماً متوازناً يجمع بين العقيدة والمنهج الجدلي.
 مسلم وأبو مودود حاجب الطائي مناظرات مع تلامذتهم الذين أنكروا القدر  خاض أبو عبيدة

ومن بينهم حمزة الكوفي الذي استدل بنسبة الإرادة ، 4وأثبتوا استقلال العبد بأفعاله، ومن بينهم
                                                 

 .186سورة الأعراف، الآية:  -1
، 1974، 02ن سليمان بن علي بن يخلف الدرجيني، طبقات المشائخ بالمغرب، تحقيق وطباعة إبراهيم طلاي، ج أحمد بن سعيد ب -2

 .212ص 
 .413، مكتبة الاستقامة، مصر، د ت، ص 02فرحات بن علي الجعّبيري، البعد الحضاري للعقيدة عند الإباضية، ج  -3
الشماخي، كتاب السير للشماخي، وزارة التراث القومي والثقافة، سلطنة  أحمد بن سعيد أبي عثمان بن عبد الواحد، بدر الدين -4

 ..120-105، ص 1987عمان، 



 الإنسانيات                                             :                الرابعالفصل 

192 

 

والمشيئة للإنسان، غير أن أبا عبيدة ردَّ عليه موضحًا أن هذه النسبة لا تتعارض مع إثبات 
عال العبد تندرج ضمن علم الله المسبق، أما إنكار القدر كليةً فيفضي إلى القول القدر، لأن أف

 .1بأن العبد خالق أفعاله، وهو ما رفضه

يبرز في هذا النقاش عمق الجدل حول مفهوم القدر وعلاقته بأفعال العباد، حيث سعى أبو و 
ويعكس موقفه التوجه الوسطي  ،لهيعبيدة إلى إيجاد توازن بين إثبات إرادة الإنسان وعدم نفي القدر الإ

الذي يجمع بين المسؤولية البشرية والعلم الإلهي، مما يعكس جانبًا من دقة المدرسة الإباضية في معالجة 
 قضايا العقيدة بعيدًا عن الغلو أو التفريط.

يتجلى في هذا الموقف اختلاف أساليب التعامل مع المخالفين داخل المدرسة الإباضية، حيث و 
ل أبو عبيدة الشدة في مواجهة نشر الأفكار المخالفة، بينما تبنّّ حاجب الطائي نهجًا أكثر لينًا، ربما فضّ 

بدافع المسؤولية عن تأثيره السابق على حمزة. وهذا يعكس تباين المواقف بين الحزم والرفق في معالجة 
 .2الخلافات العقدية

المخالفين حيث رأى أبو عبيدة في ويكشف هذا الموقف عن اختلاف منهجية التعامل مع 
هجران حمزة وسيلة لقطع تأثيره، بينما اختار حاجب الطائي الرفق به، مما يعكس تباين الأساليب في 

 معالجة القضايا العقدية بين الحزم والتسامح.
يا أهل المدينة، من ادّعى أن »خطب أبو حمزة المختار بن عوف الشاري في أهل المدينة قائلًا: 

يكلّف الإنسان بما يفوق طاقته، أو يطلب منه ما لم يمنحه، فقد جعل من الله عدواً، ونحن له  الله
 .4الإنسانيةوفي هذا القول رفض قاطع لعقيدة الجبر ودعوة للتمسك بمبدأ المسؤولية ، 3«خصوم

 
 

                                                 
 .241الدرجيني، طبقات المشائخ بالمغرب، المرجع السابق، ص  -1
 .244الدرجيني، طبقات المشائخ بالمغرب، المرجع السابق، ص  -2
 .377، ص 2013صر للنشر والتوزيع، محمد صالح ناصر، منهج الدعوة عند الإباضية، دار نا -3
مبارك بن عبد الله بن حامد الراشدي، الإمام أبو عبيدة مسلم بن أبي كريمة التميمي وفقهه، جامعة السلطان قابوس، سلطنة عمان،  -4

 .288، ص 1993



 الإنسانيات                                             :                الرابعالفصل 

193 

 

ى بن الذي تبنّاه موس 1ل"إدريسو في تحليله مفهومم "الجمبْ  يُبرز الباحث مصطفى بن محمد ابنو 
يونس النفوسي وأهل جبل نفوسة، مُستندًا في ذلك إلى تفسير الجيطالي الذي عرّف العباد بأنهم 

، مُشيراً إلى أن «مُخلمقون ليفعلوا ما عمل مم اُلله أنهم سيفعلونه قبل خملْق هم، دون جمبْرٍ لهم أو اكتسابٍ »
وَات ىقُوا الىذِي خَلَقَكُمْ وَالْجبِِلىةَ ﴿ه تعالى: ل" يستمدّ مرجعيته من القرآن الكريم، كما في قولمصطلح "الجمبْ 

ويوُضّح الباحث أن هذا المفهوم يحاول الجمع بين إثبات علم الله الأزلي بأفعال العباد ونمـفْي   ،2﴾الْأَوىلِيََّ 
العلم  كصيغة مُخفَّفة للجبر، لارتباطه بفطرة الخملْق  وفق  –بحسب تحليله  –الجبر عنهم، رغم أنه قد يفُهم 

 .3الإلهي السابق
ل" يعود إلى رفضهم لنظرية بني أهل جبل نفوسة لمفهوم "الجبويرى الباحث أن الدافع وراء ت

"الكمسْب" الأشعرية التي تتعارض مع الموروث العقدي الإباضي، مُستدلاا على ذلك باتجاه إباضية عصر 
ُسبمق، مع ما يحمله هذا التفسير من  الدراسة إلى تفسير القضاء والقدر عبر التركيز على علم الله

الم
كما يذكر   –تقاطعات مع فكرة الجمبمل. غير أنه ينُبّ ه إلى أن هذا لا يعني انحياز الإباضية إلى الجبرية، فهم 

يؤُكّ دون اختيار الإنسان لفعله، ولهمُ نصوصٌ عديدة تردُّ على الجبرية، لكن إثباتهم لعلم الله الأزلي يعُدّ  –
لتجنُّب الوقوع في ثنائية "الجبر المطلق" أو "الاختيار المطلق"، ساعيًا بذلك إلى بلورة رؤيةٍ محاولةً 
 .4وسمطى

يعرض ابن إدريسو مفهوم "الجبل" بقدر من التوازن لكنه لا يُميّز بدقة بين الفروق المفاهيمية 
بين المصطلحات العقدية، كما الدقيقة بين "العلم السابق" و"الجبر المقنّع" ما يجعل تحليله عرضة للخلط 

أن ربطه هذا المفهوم بموقف إباضية جبل نفوسة دون تتبّع تطوره في سائر البيئات الإباضية يُضيق أفق 

                                                 
عله، دون أن يكون مفهوم عقدي تبناه بعض علماء جبل نفوسة، ويعني أن الإنسان مخلوق ليفعل ما علم الله أنه سيف -1

﴾؛ وقد اعتُبر هذا المفهوم محاولة للجمع بين علم الله وَات ىقُوا الىذِي خَلَقَكُمْ وَالْجبِِلىةَ الْأَوىلِيََّ مجبوراً، مستندًا إلى قوله تعالى: ﴿
الي، تحليل لمفهوم السابق ونفي الجبر، وإن فُهم أحيانًا كصيغة مخففة له. انظر: مصطفى بن محمد ابن إدريسو، تفسير الجيط

 "الجبل".
 .184سورة الشعراء، الآية:  -2
 .381 ، صالمرجع السابقمصطفى بن محمد ابن ادريسو،  -3
 .382 ، صالمرجع السابقمصطفى بن محمد ابن ادريسو،  -4



 الإنسانيات                                             :                الرابعالفصل 

194 

 

التحليل، وأخيراً تقديمه للرؤية الإباضية كـ"رؤية وسطى" بين الجبر والاختيار جاء إنشائيًا دون اختبار 
 ص التي ذكرها، مما أضعف البنية الحجاجية لاستنتاجه.جدي لمواطن التوتر أو التناقض في النصو 

ويشير الباحث إلى أن إشكالية تحديد الموقف العقدي من القضاء والقدر تعود إلى تعدد 
النصوص الشرعية، فبعضها يوُحي بالجبر )كالنصوص التي تؤُكّ د علم الله الشامل(، وأخرى تُبرز اختيار 

ولية(، مما يوُقع المفسر في التحيّز لأحد الجانبين ما لم يرُاع  التكامل العبد )كالنصوص التي تحمّله المسؤ 
يُخفي حقيقةم القضاء والقدر كغيبٍ إلهي، بينما  –في رأيه  –بينها. ويعُلّق ابن إدريسو بأن هذا التعدد 

الذي هو الجوهر  –مع الإيمان بالعلم الإلهي  –يبقى الاجتهاد في العمل واختيار الطاعة أو المعصية 
 .1يجب أن ينطلق منه الإنسان

تحليل ابن إدريسو لإشكالية القضاء والقدر يظُهر وعيًا بتعدد الدلالات النصية لكنه يعالج 
  ،المسألة بأسلوب توفيقي عام دون الغوص في الجدل الكلامي العميق الذي شهدته المدارس الإسلامية

القدر" يبقى طرحًا تأمليًا أكثر منه تأصيلًا كما أن قوله بأن "تعدد النصوص يُخفي حقيقة القضاء و 
علميًا إذ لا يقُدّم آلية لفهم هذا الغيب أو ضبطه ضمن منهج إباضي واضح مما يجعل استنتاجه أقرب 

 للموعظة منه إلى الطرح العقدي المنهجي.
 يتجلى في الطرح الإباضي لمسألة القضاء والقدر سعي واضح لتحقيق توازن بين إثبات علم الله

 ،الأزلي بأفعال العباد وإقرار مسؤوليتهم عن أفعالهم دون الوقوع في الجبر المطلق أو الاختيار المطلق تعالى
ويعكس تنوع الآراء بين علماء الإباضية من جابر بن زيد إلى موسى بن يونس النفوسي، مدى حرصهم 

ومع  ،وجيه الفكر العقديعلى الابتعاد عن الجدل الفلسفي، مع التركيز على النصوص الشرعية في ت
ذلك فإن محاولتهم التوفيق بين الجانبين تظل معقدة، نظراً لطبيعة المسألة وتشعب الأدلة الشرعية مما 

 يجعل تفسيرهم أقرب إلى المنهج النقلي منه إلى التحليل الكلامي العميق.
لثوابت العقدية يبرز تناول علماء الإباضية لموضوع القضاء والقدر حرصهم على التوفيق بين ا

والنصوص الشرعية من جهة وواقع المسؤولية الإنسانية من جهة أخرى، حيث اتخذوا النصوص القرآنية 
والسنة مرجعيةً أولى لتجنب الانزلاق في التأويلات الفلسفية المجردة، كما في موقف جابر بن زيد الذي 

                                                 
 .383 ، صالمرجع السابقمصطفى بن محمد ابن ادريسو،  -1



 الإنسانيات                                             :                الرابعالفصل 

195 

 

ولم يقتصر منهجهم على  ،لحجاج الثقفياعتمد على التوجيه القرآني المباشر لتفنيد شبهة الجبر لدى ا
الجانب النقلي فحسب بل سعوا لبناء رؤية متوازنة تجمع بين إثبات العلم الإلهي الأزلي واختيار الإنسان، 
عبر مفاهيم كـ"الجمبمل" التي حاولت تجاوز ثنائية الجبر والاختيار المطلق، رغم ما يحيط بها من إشكالات 

عن  -بين الحزم واللين في مواجهة المخالفين  - أساليب تعامل علمائهم كما كشف التنوع في  ،تأويلية
مرونة في التعاطي مع الخلافات العقدية، تعكس وعيًا بواقع التعدد الفكري وضرورة الحفاظ على الوحدة 

وبذلك مثّل الفكر الإباضي في هذه المسألة محاولةً لاستلهام منهج  ،المجتمعية دون تنازل عن الثوابت
لسلف في التمسك بالنص مع الانفتاح على الحوار العقلاني الهادف لسد الثغرات العقدية، دون إغفال ا

 البعد العملي لمسؤولية الفرد في ظل الإيمان بالقدر الإلهي المحيط.
 المطلب الثالث: أبعاد وقضايا الإيمان بالقضاء والقدر:

  أولا. أبعاد الإيمان بالقضاء والقدر:
حمو بن عيسى الشيهاني في تحليله لأصل الإيمان بالقضاء والقدر أبعاده العملية  تناول الباحث

التي تنعكس على سلوك المؤمن، مُبرزاً كيف يُحرّ ر هذا الإيمانُ الإنسانم من التبعية للمخلوقات بالارتباط 
خ في نفسه اليقين بأن الله هو مدبّ ر الأمور، وأن كل ما يحدث في ال كون يسير وفق تقديره بخالقها، ويرُسّ 

لِ كَيْلَا ﴿الأزلي، مما يعُين المؤمن على الطمأنينة تجاه أرزاقه وأقداره. وقد استشهد الباحث بالآية الكريمة: 
ُ لَا يحُِب  كُلى مُختَْالٍ فَخُورٍ   .كأساس لهذا التوجه،1﴾تَأْسَوْا عَلَىَٰ مَا فاَتَكُمْ وَلَا تَ فْرَحُوا بماَ آتَاكُمْ ۗ وَاللَّى

تجنَّب الخوض في مباحث ذات الله وغيب  –كما يرى   –وأوضح الشيهاني أن الشيخ بيوض 
القدر، معتبراً إياها من الأسرار التي استأثر الله بعلمها، وأن إثارة الجدل فيها لا يثُمر يقينًا إيمانياا، بل 

نذهب إلى ما وراء هذا ولا »يُـفْضي إلى الخلاف. وقد نقل الباحث عن الشيخ قوله في مسألة القدر: 
الحد، حتى لا يشكل علينا الأمر وندخل في علم الله، وما استأثر به، والذي يجب أن نعلمه يقينًا هو أن 

صًا موقف الشيخ في الربط بين العدل الإلهي ونفي الظلم عن الله، مع «الله تعالى لم يظلمهم... ، مُلخّ 
 التوقف عند هذا الإطار دون توسُّع.

                                                 
 .23سورة الحديد، الآية:  -1



 الإنسانيات                                             :                الرابعالفصل 

196 

 

أولى اهتمامًا ملحوظاً بالجانب العملي  –من جهة أخرى–الشيهاني أن الشيخ بيوض كما أبرز 
هم في تحقيق ثمرات ميدانية،  اسدًا أن التركيز على هذا الجانب يالمرتبط بإرادة الإنسان وفعله، معتق

ة تعزز دور كتحمُّل المسؤولية، والسعي في الحياة دون تواكل، مما يفتح آفاقاً لتطبيقات اجتماعية وأخلاقي
 .1الإيمان في حياة الفرد والمجتمع

ركّز الشيهاني في تحليله على الأثر السلوكي للإيمان بالقدر وهو طرح مهم تربويًا إلا أن الاقتصار 
على هذا الجانب العملي جاء على حساب التعمق في الإشكالات العقدية الكبرى المرتبطة بمسألة 

وكسب العبد، وهي محاور كان من الواجب مناقشتها ولو بإيجاز،   القضاء والقدر مثل الجبر والاختيار
كما أن اعتماد موقف الشيخ بيوض في تجنّب الخوض في تفاصيل القدر يمثل توجهًا سليمًا عند العامة 

 لكنه لا يغُني عن المعالجة العلمية في سياق بحث أكاديمي خاصة إذا كان موضوعه عقائديًا.
 :التوكل المطلوب .1

يهاني أن الإيمان بالقدر لا يعطل العمل، بل يدفع المؤمن لاتخاذ الأسباب الدنيوية يرى الش
كما –والأخروية بجدٍّ وكأنها كل شيء، مع التعلق بالله وكأن الأسباب ليست بشيء. فالتوكل الحقيقي 

ويحذر من  ،يجمع بين السعي البشري والاعتماد على الله، إذ خلق الله الأسباب وأمرنا بالأخذ بها –يذكر
الانحراف الفكري الذي يدعو للقعود عن العمل بحجة التسليم للقدر، معتبراً أن هذا الفهم "أدى إلى 

 .2إفساد الأمة وتأخرها الحضاري
ا لمفهوم التوكل، يجمع بين الأخذ بالأسباب والاعتماد على الله عز قدّم الشيهاني تصوراً سليم

غير أن تحذيره من "الانحراف الفكري" الذي عطّل الأمة لم  وجل وهو طرح يتماشى مع مقاصد الشريعة،
يدُعّم بأمثلة تاريخية أو تحليلات فكرية فجاء عامًا ومفتقراً للسند العلمي، كما أن الربط بين سوء فهم 
التوكل والتخلف الحضاري وإن كان وجيهًا إلا أنه بحاجة إلى تأصيل أعمق وربطه بواقع المجتمعات 

 راتها الفكرية المعاصرة.الإسلامية وتيا
 

                                                 
 .317 صالمرجع السابق، ، ني، الفكر العقدي عند الشيخ بيوضاحمو بن عيسى الشيه -1
 .318 صالمرجع السابق، ني، حمو بن عيسى الشيها -2



 الإنسانيات                                             :                الرابعالفصل 

197 

 

 :الصبر الإيُابي .2
يؤكد الشيهاني أن الصبر في الإسلام ليس استسلامًا سلبياا للواقع، بل هو مقاومةٌ روحيةٌ وماديةٌ 
للمصائب مع الاحتساب. فالمؤمن يصبر على البلاء مع الأخذ بأسباب الخلاص منه، مدركًا أن ما 

ض المسلمين حوّلوا مفهوم القضاء والقدر إلى ذريعةٍ للسلبية، ويشير إلى أن بع، أصابه لم يكن ليخطئه
 .1بينما كان السلف يجمعون بين الصبر والعمل الفاعل

يعالج الشيهاني مفهوم الصبر برؤية توازنية تجمع بين المعاناة والعمل وهو طرح متزن إلا أن النقد 
ضح أصناف الصبر وأنواعه، ولا ناقش يوجَّه إلى غياب التأصيل الفقهي والحديثي للمفهوم، إذ لم يو 

ارتباطه بالإيمان بالقدر ضمن الخلاف العقدي بين الفرق، بل اكتفى بإشارة عامة إلى السلف دون 
 إسناد أو تحليل.

 :استحقاق النصر الموعود .3
يربط الشيهاني بين الإيمان بالقدر وتحقيق النصر، فالتدافع بين الحق والباطل سنةٌ إلهية، لكن 

رتبطٌ بشرطين: الأخذ بالأسباب المادية )كالقوة العسكرية والعلمية( والالتزام بالجانب الروحي النصر م
أُذِنَ لِلىذِينَ يُ قَاتَ لُونَ بِأنَ ىهُمْ ظلُِمُوا ۚ وَإِنى اللَّىَ عَلَىَٰ نَصْرهِِمْ ﴿)كالتقوى والعدل(. ويستشهد بقوله تعالى: 

ليوم ليست قدراً محتومًا، بل نتيجة تقصيرهم في الجمع بين "القوة ، موضحًا أن هزيمة المسلمين ا2﴾لَقَدِير  
 .3"الإيمانية والقوة المادية

طرح الشيهاني لمسألة النصر موفق في ربطه بين الأسباب المادية والروحية، لكن العرض بقي 
عرض وعظيًا أكثر من كونه تحليليًا، كما لم يوضح اختلاف المفسرين في مفهوم "النصر"، ولا است
 الأسباب السياسية والاجتماعية المعاصرة للهزيمة، فبقي التفسير دينيًا صرفاً دون قراءة واقعية معمّقة.

 
 

                                                 
 .319 صنفسه،  -1
 .39سورة الحج، الآية:  -2
 .319 صالمرجع السابق، ، ني، الفكر العقدي عند الشيخ بيوضحمو بن عيسى الشيها -3



 الإنسانيات                                             :                الرابعالفصل 

198 

 

 :الاستسلام لأحكام الله .4
يوسع الشيهاني مفهوم الرضا بالقدر ليشمل الاستسلام الكامل لأوامر الله ونواهيه، فلا يقتصر 

ويضرب مثالًا بإبراهيم عليه  ،تثال الاختياري للشرععلى الصبر على المصائب، بل يتجاوزه إلى الام
، معتبراً أن هذا التسليم هو جوهر الإسلام الذي يميز 1﴾أَسْلَمْتُ لِرَبِ  الْعَالَمِيََّ ﴿السلام حين قال: 

 .2المؤمن الحقيقي عن غيره
ييز بين التوسع في مفهوم الرضا ليشمل الامتثال للشرع إضافة جيدة غير أن طرحه افتقر إلى التم

"الرضا" و"التسليم" وهما مفهومان متمايزان في كتب العقيدة، كما لم يبُيّن ما إذا كان الامتثال الشرعي 
 شرطاً لكمال الرضا أم أحد مظاهره مما أضعف دقة الطرح من الناحية المفهومية.

 :الثبات على الحق .5
إِن ن ىتىبِعِ الْهدَُىَٰ ﴿له تعالى: يختتم الشيهاني بأهمية الثبات في مواجهة التحديات مستدلاا بقو 

ويؤكد أن اليقين بالقدر يمنح المؤمنين قوةً روحيةً تجعلهم أهلاً للنصر مهما ، 3﴾مَعَكَ نُ تَخَطىفْ مِنْ أَرْضِنَا
 عمظُمت التحديات، فـ"من اعتصم بالله فلن يضرهّ كيد البشر".

يمان بالقدر وهو الثبات في وجه المحن غير أن يُبرز الشيهاني في هذه الفقرة بعُدًا معنويًا مهمًا للإ
الطرح بقي عامًا ومقتضبًا دون تحليل عميق للسياق القرآني أو للبعد التاريخي لقضية الثبات كأمثلة 

 الأنبياء والصحابة في الابتلاء.
 قراءة هذا الطرح العميق للأستاذ تذكرني بأن الإيمان بالقضاء والقدر ليس استسلامًا للواقع، بل

« المؤمن يجتهد لعمارة الدارين»هو قوة دافعة تحول اليقين بالله إلى فعل وإصرار وعطاء وأرى في قوله: 
تلخيصًا لما نحتاجه اليوم: همةّ تعانق السماء، وأقدام تثبت الأرض، ففي زمن التحديات حيث يختلط 

اضرنا، ونستعد لمستقبل نعلم اليأس بالضجيج نجد في الإيمان بالقدر سندًا نرفع به رؤوسنا، ونبني به ح
 .4أن الله كتب له الخير ما دمنا على الحق

                                                 
 .131سورة البقرة، الآية:  -1
 .320 صالمرجع السابق، ، ني، الفكر العقدي عند الشيخ بيوضن عيسى الشيهاحمو ب -2
 .57سورة القصص، الآية:  -3
 .321 صالمرجع السابق، ، ني، الفكر العقدي عند الشيخ بيوضحمو بن عيسى الشيها -4



 الإنسانيات                                             :                الرابعالفصل 

199 

 

 :مسائل متعلقة بالقضاء والقدر ثانيا. قضايا تتعلق بالقضاء والقدر:
 . الدعاء:1

يرصد الباحث ابن ادريسو في تحليله العلاقة بين الدعاء والقدر، مُؤكّ دًا أن الدعاء نفسه جزء من 
قدَّ 

ُ
ر، إذ يردُّ الله البلاءم بناءً على علمه السابق بدعاء العبد. ويستشهد الباحث النظام الكوني الم

 :1بنموذجين
  :اللهم إن كنت كتبت عليَّ ذنبًا فامحه...»عمر بن الخطاب: الذي كان يدعو أثناء الطواف» ،

كما أورده الهواري في ،  2﴾يَمْحُو اللَّىُ مَا يَشَاءُ وَيُ ثْبِتُ ۖ وَعِندَهُ أمُ  الْكِتَابِ ﴿مُستندًا إلى آية 
 روايته.

  أبو عبيدة مسلم: الذي فسَّرم تغيير القضاء بالدعاء عبر التمييز بين قضاء نافذ )ثابت في أم
 الكتاب( وقضاء مُحدمث )قابل للتعديل(، وفقًا لتوثيق الباحث.

دي، إلا أن طرح ابن إدريسو لمسألة الدعاء والقدر يعكس توازنًا بين النص الشرعي والتأويل العق
استدلاله بنموذج عمر بن الخطاب دون مناقشة خلفياته المذهبية يُضعف انسجام الطرح مع الإطار 
الإباضي، خاصة أن الهواري نفسه لم يفُصّل في المعنّ الكلامي للآية. كما أن التمييز بين القضاء النافذ 

حدمث عند أبي عبيدة يستدعي مزيدًا من التأصيل، إذ لم يوضح
ُ
الباحث كيف تّم ضبط المفهوم داخل  والم

 العقيدة الإباضية دون الوقوع في ثنائية الجبر والاختيار من جديد.
 . الرزق:2

 :3ينقل ابن ادريسو الخلاف العقدي حول مفهوم الرزق
 يقتصر الرزق الشرعي على الحلال فقط، استنادًا إلى أن الله لا يعُظّ م الحرام. أ. رأي المعتزلة:
يشمل الرزق كافة الأشياء )حلالًا وحرامًا(، مُستدلين بأن الحرامم نتاجُ  شاعرة والاباضية:ب. رأي الأ

 اختيار الإنسان، لا نقصًا في رزق الله. ويذكر الباحث أن هذا التفسير تبناه:

                                                 
 .391 ، صالمرجع السابقمصطفى بن محمد ابن ادريسو،  -1
 .39سورة الرعد، الآية:  -2
 .392 ، صالمرجع السابقبن محمد ابن ادريسو، مصطفى  -3



 الإنسانيات                                             :                الرابعالفصل 

200 

 

 مُعلّ لًا بأن الله خلق الموارد الأساسية )كالماء والأرض(، لكن الإنسان هو من عيسى بن عمير :
 إلى حلال أو حرام.يحوّلها 

 اللذان أكدا أن إنكار شمول الرزق ينُاقض عدل الله، الحسيَّ الأطرابلسي والفزاري ابن :
 خاصةً في حالات ممن نشأوا في بيئات مُحرَّمة.

تناول ابن إدريسو لمسألة الرزق يظُهر جهدًا في عرض التعدد العقدي لكن تحليله يظل ناقصًا 
قد اكتفى بعرض الأقوال دون تقييم لأثر كل تفسير في تصور ف ،من حيث تفكيك دوافع كل رأي

كما أن استدلاله بكلام الإباضيين كعيسى بن عمير والفزاري   ،العدالة الإلهية أو في بناء المسؤولية الفردية
جاء دون ربط واضح بالمصادر الأصولية للمذهب مما جعل الطرح أقرب إلى التجميع منه إلى النقاش 

 سك.العقدي المتما
 . الأجل:3

 :1يحلل ابن ادريسو إشكالية الأجل
 المقتول ظلُمًا مات قبل أجله، لتحميل القاتل مسؤولية فعله كـ"خالق" له )بناءً موقف المعتزلة :

 على مبدأ خلق الأفعال(.
  :فإَِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ لَا ﴿موقف الأشاعرة والفزاري: الموت حتمي بأجله، مستشهدين بقوله تعالى

ورأوا أن إنكار علم الله المسبمق بالأجل يفُقد التوحيدم  ،2﴾تَأْخِرُونَ سَاعَةً ۖ وَلَا يَسْتَ قْدِمُونَ يَسْ 
 معناه.

 وفقًا لتوثيق الباحث، انحازوا للرأي الأشعري، مُشدّ دين على أن محاولة الفصل بين الاباضية :
 الأجل والحدث البشري تفُضي إلى تعطيل الحكمة الإلهية.

إدريسو لموقف الإباضية في مسألة الأجل جاء متأثراً بالرؤية الأشعرية دون توضيح  عرض ابن
كما أن   ،خصوصية التأصيل الإباضي للمسألة مما يوحي بذوبان الخصوصية المذهبية في الطرح السني
ا لم وأخيرً  ،اختزاله موقف المعتزلة بتحميلهم القاتل صفة "الخالق" فيه تبسيط لموقفهم في خلق الأفعال

                                                 
 .393 ، صالمرجع السابقمصطفى بن محمد ابن ادريسو،  -1
 .34سورة الأعراف، الآية:  -2



 الإنسانيات                                             :                الرابعالفصل 

201 

 

يفُصّل الباحث في كيفية توافق هذا الموقف مع مبدأ الاختيار والمسؤولية في العقيدة الإباضية، مما يجعل 
 استنتاجه غير مكتمل عقديًا.

وما يلُفت الانتباه في دراسة الباحث ابن ادريسو دقَّة الربط بين النصوص الشرعية والخلافات 
لقضاء والقدر ليس مجرد صراعٍ فلسفي، بل هو انعكاسٌ العقدية حيث نجح في توضيح أن الجدل حول ا

ففي قضية الدعاء مثلًا بينَّ الباحث كيف أن  ،لفهمٍ متوازنٍ بين حكمة الله المطلقة ومسؤولية الإنسان
النصوص لم تغُفل دور العبد الفاعل، بل جعلت منه جزءاً من المنظومة الإلهية التي تجمع بين العلم السابق 

هذا الجمع بين و  ،مكن، مما يعُطي أملًا للمؤمن بأن سعيه ليس عبثاً، حتى لو كان القدرُ محيطاًوالتغيير الم
تعارضة إلى رحابة التكامل.

ُ
 "الجبر" و"الكسب" يذُكّ ر بأن الإسلام دينٌ يتجاوز الثنائيات الم

وأبي وتميز عمل الباحث بتنوع المصادر التي اعتمد عليها، من آراء السلف كعمر بن الخطاب 
عبيدة، إلى اختلافات المدارس الكلامية كالمعتزلة والأشاعرة والاباضية، مما يظُهر ثراءم التراث الإسلامي في 

كما أن الاستشهاد بأقواهل العلماء مثل الفزاري وابن الحسين الأطرابلسي   ،معالجة القضايا المصيرية
لم تكن صراعًا جامدًا بل حواراً حضارياا  يعكس حرص الباحث على إبراز أن الخلافات العقدية تاريخياا

هذه المنهجية تعُيد الاعتبارم لدراسة العقيدة كعلمٍ حيويٍّ و  ،هدفه تقريب المفاهيم لا تعميق الفجوات
 يتفاعل مع أسئلة الواقع، لا كمتحفٍ للأفكار الميتة.

منجذبًا إلى ذلك وفي قراءتي لتحليل الباحثين حول أبعاد الإيمان بالقضاء والقدر أجد نفسي 
التوازن الدقيق الذي رسموه بين اليقين بالحكمة الإلهية ومسؤولية الفعل الإنساني، حيث يظهر الإيمانُ 
ليس كقيدٍ يعُيق الحركة، بل كجناحين يُحلق بهما المؤمن بين السعي الدؤوب والتسليم الواعي، فالشيخ 

متاهات الغيب المجردة، مركزاً على البُعد العملي نجح في تجنب الانزلاق إلى  -كما وثّق الشيهاني-بيوض 
، بينما قدّم ابن ادريسو في نقاشه للدعاء والرزق والأجل 1الذي يربط القلبم بالعمل، والفكرم بالواقع

نموذجًا حياا لتفاعل العبد مع القدر عبر أدوات الشرع، مبيـّنًا أن الخلافات العقدية التاريخية لم تكن سوى 
يس فهمٍ متكاملٍ يزاوج بين علم الله المطلق وإرادة الإنسان الفاعلة، مما يعكس غنّ التراث محاولات لتكر 

                                                 
 .393 ، صالمرجع السابقمصطفى بن محمد ابن ادريسو،  -1



 الإنسانيات                                             :                الرابعالفصل 

202 

 

تعارضة، وتصنع من التوكل قوّة، ومن الصبر منطلقًا، 
ُ
الإسلامي في إنتاج رؤيةٍ وجوديةٍ ترفض الثنائيات الم

 السماء وإصلاح الأرض.ومن الثبات على الحق هويةً تعُيد للمؤمنين دورهم الحضاري المرتبط بإرادة 
في ضوء تحليل الشيخ حمو بن عيسى الشيهاني لمسائل القضاء والقدر يبرز ميله إلى التركيز على 
البعد التربوي والسلوكي مؤكدًا على أثر الإيمان في تهذيب النفس وتحفيزها للعمل غير أن طرحه اتسم 

صوصًا في المسائل الخلافية الكبرى، وقد أحسن في أحيانًا بالوعظية وافتقر إلى المعالجة العقدية المقارنة خ
عرض موقف الشيخ بيوض الذي ركّز على التطبيق العملي للإيمان وتجنب الجدل في الغيب بينما قدّم 
ابن ادريسو رؤية مكمّلة تُبرز تفاعل الإنسان مع القدر عبر الدعاء والعمل مما يعكس ثراء التراث 

يربط بين علم الله المطلق ومسؤولية الإنسان، ويجعل من التوكل والصبر الإسلامي في تقديم تصور متوازن 
 والثبات عناصر فاعلة في بناء الهوية الحضارية للمؤمن.
 منه: الاباضيةالمطلب الرابع: إرادة الله وفعل الإنسان وموقف 

 . إثبات الإرادة:1
كّ د أنَّ تحقُّقم أيّ  أمرٍ في يستعرض الباحث حموّ بن عيسى الشيهاني رؤيةً لاهوتيةً عميقةً تُـؤم 

اَ قَ وْلنَُا لِشَيْءٍ إِذَا أَرَدْنََهُ أَن ﴿الوجود لا يتم إلا بتوجيه الإرادة الإلهية المطلقة، مُستندًا إلى قوله تعالى:  إِنَّى
لكاف" ويُشير الشيهاني إلى أنَّ الآيةم لا تُحممَّل على ظاهرها الحرفي )كـ"ا ،1﴾ن ىقُولَ لَهُ كُن فَ يَكُونُ 

و"النون"(، بل تُكشف عن حقيقةٍ غيبيةٍ وهي أنَّ تعلُّقم إرادة الله بالشيء يجعله واقعًا في لمح البصر، دون 
د عظمةم الخالق وقدرتمه الفائقة على التحكُّم في  حاجةٍ إلى وسيطٍ زمني أو مادي، وهو سرٌّ إلهيٌ يُجسّ 

، 2﴾ا خَلْقُكُمْ وَلَا بَ عْثُكُمْ إِلاى كَنَ فْسٍ وَاحِدَةٍ مى ﴿الكون. ويستدل الباحث على ذلك بالآية الكريمة: 
ليـُؤمكّ د أنَّ خملْقم البشر جميعاً وإحياءهم يوم القيامة يتمان بسهولةٍ تُضاهي خملْقم نفسٍ واحدةٍ، مما يعُزّ ز 

 .3فكرةم السُّرعة  المطلقة  والكمال  الإلهي في تنفيذ الإرادة

                                                 
 .40سورة النحل، الآية:  -1
 .28سورة لقمان، الآية:  -2
 .310 صالمرجع السابق، ، لعقدي عند الشيخ بيوضني، الفكر احمو بن عيسى الشيها -3



 الإنسانيات                                             :                الرابعالفصل 

203 

 

الإلهية بأسلوب إيماني قوي غير أن تناوله ظل وصفيًا وتعظيميًا يعرض الشيهاني مفهوم الإرادة 
دون أن يتعمق في الخلاف العقدي حول علاقة الإرادة بالخلق والكسب خاصةً بين الأشاعرة والمعتزلة 
والقدرية، كما أن تأويله لعبارة "كن فيكون" بكونها "غير حرفية" جاء دون تعليل لغوي أو استناد إلى 

رين ما يفتح المجال للتأويل الذاتي دون ضبط منهجي، وكان من الأفضل التوسّع في بيان أثر أقوال المفس
 هذه الإرادة في فهم العلاقة بين القدرة الإلهية ومشيئة العبد.

 . الإرادة والرضا:2
 :1أشار الشيهاني إلى أن الإباضية يفُرّ قون بين نوعين من الإرادةوقد 

 :)وهي مشيئة الله التي تشمل كلَّ ما يحدث في الكون، خيراً كان أم  الإرادة الكونية )القدرية
وَمَا تَشَاءُونَ إِلاى أَنْ يَشَاءَ شراا، كالابتلاءات والاختيارات البشرية، مصداقاً لقوله تعالى: ﴿

 .2﴾اللَّىُ 
 :)اللهُ وهي ما أمر الله به وحثَّ عليه، كالطاعات والفضائل، فلا يرضى  الإرادة الشرعية )الرضا

ُ لَا يرُيِدُ ظلُْمًا لِلْعِبَادِ إلاَّ بها، كما في قوله: ﴿  .3﴾وَاللَّى
ولفت إلى أن قبولم الله لبعض الأفعال )كالكفر( كونياا لا يعني رضاه عنها شرعًا، بل هو جزءٌ 

سمح له من حكمته في ابتلاء العباد واختبار إرادتهم، مع تأكيد أن الله لم يُجبر الإنسانم على الشر، بل 
 باختياره ضمن نظام السنن الكونية.

تمييز الشيهاني بين الإرادة الكونية والشرعية يعكس فهمًا دقيقًا لمفهوم الإرادة في الفكر العقدي 
وهو طرح يتماشى مع مقولات أغلب الفرق الإسلامية لكن عرضه جاء دون ربط واضح بالخلافات 

ل الإرادة الإلهية للشرور أو الأشاعرة الذين يرون أن كل الكبرى مثل موقف المعتزلة الذين ينكرون شمو 
شيء بإرادة الله دون أن يستلزم الرضا، كما أن الشيهاني لم يبيّن أثر هذا التفريق في الفقه أو السلوك 

 فبقي الطرح نظريًا لا يلامس التطبيقات العملية التي تهم الباحث في العقيدة والسلوك معًا.

                                                 
 .311 صالمرجع السابق، ني، حمو بن عيسى الشيها -1
 .50، الآية: الإنسانسورة  -2
 .31، الآية: غافرسورة  -3



 الإنسانيات                                             :                الرابعالفصل 

204 

 

 الفعل الإنساني: من الاباضية. موقف 3
 تنقسم آراء العلماء بشأن إثبات الفعل الإنساني ونفيه إلى موقفين متباينين:

 ينكر بعض العلماء أي دور للإنسان في أفعاله، ويرون أن جميع تصرفاته تحدث الموقف الأول :
 تحت تأثير اضطراري لا إرادة له فيه، وهؤلاء هم أصحاب المذهب الجبري.

 لى النقيض هناك من ينسب الفعل إلى الإنسان وحده، معتقدين أن الإنسان : وعالموقف الثاني
 هو خالق أفعاله ومسؤول عنها بالكامل، وهؤلاء يعُرفون بالقدرية أو المعتزلة.

وكلا الطرفين غالًا في حكمه؛ ذلك أن الجبرية ركنت إلى بعض الأدلة التي تدل حسب ظاهرها 
، دون أن توُلي وجهها إلى باقي 1﴾وَلَوْ شَاءَ اللَّىُ مَا أَشْركَُوالى: ﴿على الجبر وتمسكت بها، مثل قوله تعا

الأدلة التي تعطي الحرية للإنسان، أما القدرية فهروبا من موقف الجبر رأوا أن ينفوا أي تدخل إلهي في 
ءَ فَمَن شَا، مثل قولـه تعالى: ﴿2فعل الإنسان، واستدلوا على موقفهم بأدلة توافق ظاهريا مذهبهم

 .3﴾فَ لْيُ ؤْمِن وَمَن شَاءَ فَ لْيَكْفُرْ 
يقول الأستاذ حمو بن عيسى الشيهاني في تحليله لرأي الشيخ بيوض حول هذه المسألة: إن 

فهو يرى أن  ،الشيخ بيوض يتبنّ مبدأ "الكسب" في تفسير العلاقة بين إرادة الإنسان وقدرة الله تعالى
حيث ينسب الخلق إلى الله تعالى، بينما تنسب المباشرة إلى  الفعل الإنساني يتحقق بمشيئة الله وإذنه،

ويؤكد الشيخ بيوض أن إرادة الإنسان ومباشرته للأفعال لا تتم إلا بعلم الله وإذنه، مما يجعل  ،الإنسان
فالفعل واحد، ولكنه ينسب إلى الله خلقًا، وينسب »ويوضح ذلك بقوله:  ،الأمر كله عائدًا إلى الله تعالى

نسان مباشرة لأنه باشره، ولكن لما كانت هذه المباشرة بإذن الله وخلقه وعلمه، كان الأمر كله إلى الإ
 .4«لله

                                                 
 .107سورة الأنعام، الآية:  -1
 .150-149، ص 1985زيع، بيروت، أحمد محمود صبحي، في علم الكلام المعتزلة، دار النهضة العربية للطباعة والنشر والتو  -2

 .29سورة الكهف، الآية:  -3
 .313 صالمرجع السابق، ، ني، الفكر العقدي عند الشيخ بيوضحمو بن عيسى الشيها -4



 الإنسانيات                                             :                الرابعالفصل 

205 

 

يعرض الشيهاني رأي الشيخ بيوض في مسألة الكسب بوضوح متبنيًا صيغة توفيقية بين الخلق 
إلى التمييز بين   الإلهي والمباشرة الإنسانية وهو طرح قريب من التصور الأشعري، غير أن التحليل افتقر

كسب الأشاعرة والمسؤولية الأخلاقية عند المعتزلة ولم يوضّح موقع الإباضية من هذا الجدل بدقة، كما 
أن العبارة الختامية للشيخ بيوض تعكس موقفًا عقليًا متماسكًا لكن الشيهاني لم يعُمّق مناقشتها أو 

 ن كونه نقدياً تحليلياً.يقارنها بمفاهيم بديلة مما جعل العرض تقريرياً أكثر م
يُبرز الأستاذ بلحاج قاسم بن أحمد في تحليله آراءم الإباضية حول القضاء والقدر، مُستندًا إلى ما 
قدمه الشيخ علي معمر في تفسيره لهذه المسألة. فبحسب العرض الذي يقدمه بن أحمد، يقُرر الشيخ 

أن الإنسان لا يستطيع الفعل خارج إرادة الله علي معمر أن إرادة العبد مرتبطة بإرادة الله تعالى، و 
الكونية، كما لا قدرة له على الامتناع عما قُدّ ر له. ويشير بن أحمد إلى أن هذا التفسير يتوافق مع 

تعلم أن ما أصابك لم يكن ليخطئك، وما أخطأك لم يكن »... حديث الرسول صلى الله عليه وسلم: 
 .1المركزيةم في العلاقة بين إرادة الإنسان وقدرة الله ، والذي يلُخّص الفكرةم «ليصيبك...

فلو أن من في السموات »ويوضح بلحاج أن الشيخ علي معمر عبرَّ عن هذا المبدأ بقوله: 
والأرض اجتمعوا على شيء لا يريده الله فإن ذلك الشيء لن يكون، ولو أن أهل السماوات والأرض 

، مؤكدًا بذلك أن القدرة الإلهية هي المحور «ن لاجتماعهم أثراجتمعوا على منع شيء أراده الله لما كا
 الذي تدور حوله كلُّ الأفعال الإنسانية.

أن الفعل صادر عن إرادة العبد، لكنه لا  –وفق توثيق الأستاذ وينتن  –يرى الشيخ اطفيش و 
ة. ويمكن تفكيك رؤيته يتحقق خارج مشيئة الله الكونية، مع تأكيد أن إرادة الله لا تعني رضاه عن المعصي

 :2عبر ثلاث محاور
 
 
 

                                                 
 .292-291 ، صالمرجع السابق، شيخ بالحاج، الشيخ علي يحيى معمرقاسم بن أحمد ال -1
 .335اطفيش العقدية، المرجع السابق، ص  مصطفى بن ناصر وينتن، آراء الشيخ امحمد بن يوسف -2



 الإنسانيات                                             :                الرابعالفصل 

206 

 

 :أ. الإرادة الكونية الشاملة
عن إرادة الله المطلقة، إذ يستحيل وقوع ما لم يرُ دْه،  –إيمانًا كان أو كفراً  –لا يخرج أي حدث 

"، لا الإجبار أو فالإرادة هنا تعني "القمضماء الأزلي ،1﴾وَلَوْ شَاءَ اللَّىُ مَا أَشْركَُوا﴿مصداقاً لقوله تعالى: 
 .التوجيه الأخلاقي

 :بين –كما يذكر وينتن   –يُميّ ز اطفيش ب. التمايز الجوهري بيَّ الإرادة والأمر: 
 .الإرادة الكونية )الخملْق ية(: وهي شاملة لكل ما يقع في الوجود، كالكفر والمعصية

 .لطاعاتالإرادة الشرعية )الأممْر ية(: وهي ما يطُلمب من العباد امتثاله كا
فالله أراد الكفر كواقعٍ في ملكوته، لكنه لم يأمرْ به، لذا يبقى الكافر مُخالفًا للأمر الإلهي رغم 

 .وقوع فعله ضمن الإرادة الكونية
 :ج. فصل الإرادة عن الرضى

يؤكد وينتن أن الشيخ اطفيش يفُرّ ق بين إرادة الله كـقانون كوني، ور ضاه كـقيمة أخلاقية، فالكفر 
وهنا يمبرزُ الفارق بين  ،2﴾وَلَا يَ رْضَىَٰ لِعِبَادِهِ الْكُفْرَ ﴿لا يرُضيه، لقوله تعالى:  –ن وقع بإرادة الله وإ –

 .3 ("الإرادة التكوينية" )التي تتحقق لا محالة( و"الإرادة التكليفية" )التي يثاب أو يعُاقمب عليها العبد
 :تأصيل الموقف الإباضي في كتابات الأستاذ وينتن

 :4ستند وينتن إلى تفسيرات اباضية سابقة، مثلي
 الذي يرى أن إرادة الله للمعصية تهدف إلى بيان ضمآلة الإنسان أمام أبو عمار عبد الكافي :

 .القدرة الإلهية، ودفعًا ل سوء الظن بوجود تعارض بين حكمته وإرادته
 نه"، ليكشف عن حقيقة : الذي يشبّه الموقف بـ"سيد يأمر عبده بفعلٍ وهو يعلم عصياالسالمي

 .الاختيار البشري تحت مظلة العلم الإلهي

                                                 
 .107سورة الأنعام، الآية:  -1
 .07سورة الزمر، الآية:  -2
 .355مصطفى بن ناصر وينتن، آراء الشيخ امحمد بن يوسف اطفيش العقدية، المرجع السابق، ص  -3
 .356مصطفى بن ناصر وينتن، المرجع السابق، ص  -4



 الإنسانيات                                             :                الرابعالفصل 

207 

 

غير أن الأستاذ ينُبّ ه إلى أن التشبيهات البشرية )كالسيد والعبد( قاصرة عن إدراك كمال العلم 
 الإلهي، فالله لا يُجبر العبد على المعصية، بل يقُدّ رها مع نمـهْي ه عنها، ليتحمل الإنسان مسؤولية اختياره.

ز الأستاذ وينتن في تحليله اتساق الرؤية الإباضية مع منطق التوحيد عبر الجمع بين إثبات يُبر  
القدرة الإلهية المطلقة، والعدل في محاسبة العبد على فعله الاختياري، دون إقحام الله في ثنائية "الرضى 

 .1بالشر" أو "العجز عن منعه"
ل الإنسان أرى أن الموقف العقدي الذي رسموه وفي تأملي لرؤية الإباضية حول إرادة الله وفع

 –يحمل بصمة التوازن بين التمكين للإرادة الإلهية المطلقة وعدم إلغاء المسؤولية البشرية، فالشيخ بيوض 
نجح عبر مبدأ "الكسب" في تجاوز إشكالية الثنائيات الفلسفية )جبراً واختياراً(  –ما يوثق الشيهاني

 وليد مشيئة مزدوجة: إرادة كونية تمنحه الوجود ضمن نظام السنن الإلهية، بتأكيد أن الفعل الإنساني
ول دون  وإرادة شرعية تحكمه بقيم الأمر والنهي، وهذا التفريق الدقيق بين الإرادتين )الكونية والرضا( يحم

بي تحميل الله مسؤولية الشرور مع إبقاء كل حدث تحت سيطرته المطلقة، كما أن تشبيهات السالمي وأ
تجسد محاولات التراث الإباضي لتبسيط هذه المعادلة الوجودية التي تجمع بين علم  –رغم قصورها–عمار 

الله الأزلي وحرية الإنسان المحدودة، مما ينُتج وعيًا مؤمنًا يرفض التواكل تحت ذريعة التسليم، ولا يقع في 
فاعلًا مسؤولًا  –في هذه الرؤية–الفرد الغرور البشري بدعوى الاستقلال عن الإرادة الإلهية، بل يبقى 

 تحت مظلة "كن فيكون".
 منه: الاباضيةالمطلب الخامس: خلق الأفعال وموقف علماء 

في هذا الموضوع، حيث تسعى جميعها إلى إسناد  الاباضيةتعددت الآراء المنقولة عن علماء 
 ء وفق التصنيف التالي:الخلق إلى الله مع إثبات حرية الإنسان، ويمكننا استعراض هذه الآرا

 . نسبة الفعل الإنساني إلى علم الله الأزلي:1
في دراسته لمواقف علماء الإباضية حول العلاقة بين علم الله الأزلي وفعل الإنسان أبرز الباحث و 

ع مصير العباد إلى علم الله السابقحيث  مصطفى بن محمد ابن إدريسو رؤية جابر بن زيد التي ترُج 
ءٍ له ينص على طلب المغفرة "ممَّا سمبمقم في ع لمه" مما سيُقد م عليه العباد، مؤكدًا أن نهاية استشهد بدعا

                                                 
 .377شيخ امحمد بن يوسف اطفيش العقدية، المرجع السابق، ص مصطفى بن ناصر وينتن، آراء ال -1



 الإنسانيات                                             :                الرابعالفصل 

208 

 

الخلق محكومة بما قضاه الله في الأزل. ويرى ابن إدريسو أن هذه النظرة ترُسّخ فكرة الحتمية الإلهية مع 
 .1الحفاظ على مسؤولية الإنسان عن أفعاله

منهج صحار العبدي في مجادلة القدرية، حيث اعتبر صحار  من جهة أخرى حلّل ابن إدريسوو 
أن الإقرار بعلم الله الشامل يُشكّ ل حجةً دامغةً على خصومه، لأن إنكار هذا العلم  –وفقًا للباحث  –

عدَّ  ،يعُدُّ إنكاراً لصفةٍ إلهيةٍ، وبالتالي خروجًا عن الإيمان
ُ
لة ويوُضح ابن إدريسو أن هذه الرؤية الاعتزالية الم

 تؤُسس لفلسفةٍ كلاميةٍ تدمج بين الجبر الجزئي وحرية الاختيار.
يظُهر محاولة للجمع بين علم الله الأزلي ومسؤولية الإنسان لكنه لم يوُضّح   هناطرح ابن إدريسو 

كيف توُفَّق هذه الرؤية مع نفي الجبر في العقيدة الإباضية مما يجعل حديثه عن "حتمية إلهية" متناقضًا 
كما أن وصفه موقف صحار العبدي بـ"الرؤية الاعتزالية المعدّلة" غير دقيق تاريخيًا   ،مع "الاختيار" ضمنيًا

يختلفون معهم أصوليًا ولا يجوز اختزال  –رغم اتفاقهم مع بعض نتائج المعتزلة  –ومنهجيًا لأن الإباضية 
 فكرهم في تفرعات من المدارس الأخرى دون تأصيل مستقل.

نقل ابن إدريسو عن أبي عبيدة موقفًا نقديًا من فكرة "القدر" كممُسوّ غٍ لسلوك وفي سياق متصل 
أن الإيمان بعلم الله السابق يكفي للإقرار بالقدر دون  –بحسب الدراسة  –العباد، حيث رأى أبو عبيدة 

تبر مسألة كما أشار الباحث إلى حوارٍ دار بين أبي عبيدة ورجلٍ اع  ،الدخول في جدلياتٍ لاهوتيةٍ عقيمة
محاولات بعض الأتباع تجنُّب  –وفق تحليل ابن إدريسو  –العلم الإلهي "ممسائل الضعفاء"، مما يظُهر 

 .2الخوض في قضايا الفلسفة القدرية
أما أبو عبد الله محمد بن محبوب، فقد قدّم ابن إدريسو قراءةً لموقفه من قصة ذبح إبراهيم، 

لا ينفي علم الله المسبق بالتدخل الإعجازي لإنقاذ  –الرؤية الإباضيةفي –مُستخلصًا أن الأمر الإلهي هنا 
كما نوّه الباحث إلى أن ابن محبوب نسب   ،الولد، مما يؤكد التفريق بين الإرادة التشريعية والعلم الكوني

 ا،على أن العباد يكتسبونها اختيار  مع تأكيده عز وجل خلق الأفعال جميعها )حسنها وقبيحها( إلى الله
 للتوفيق بين النصوص الشرعية والمنطق العقلي. –يرى ابن إدريسو–في محاولةٍ 

                                                 
 .369 ، صالمرجع السابقمصطفى بن محمد ابن ادريسو،  -1
 .370 ، صالمرجع السابقمصطفى بن محمد ابن ادريسو،  -2



 الإنسانيات                                             :                الرابعالفصل 

209 

 

لّخص ابن إدريسو رؤية أبي الحواري الداعية إلى التوقف عن الجدل في القدر والتركيز على و 
في  –العمل، انطلاقاً من أن العلم الإلهي لا يلُغي تكليف الإنسان، مُشيراً إلى أن هذه الرؤية تهدف 

إلى تجاوز الثنائيات الفلسفية بين الجبر والاختيار، والحفاظ على التوازن العقدي عند  –يل النهائي التحل
 .1الإباضية

يحاول ابن إدريسو في تحليله أن يظُهر المواقف الإباضية بوصفها وسطاً توفيقيًا بين الجبر 
قديًا، فرؤية أبي عبيدة والاختيار لكنه في كثير من المواضع يكتفي بوصف الظواهر دون تفكيكها ن

ورفضه للجدل في القدر تعُرض كحكمة عملية دون فحص لمدى اتساقها مع أصول العقيدة، كما أن 
نسبة خلق الأفعال لله عند ابن محبوب دون توضيح كيفية اكتسابها من العباد يجعل الطرح عرضة 

لجبر والاختيار" يبقى حُكمًا عامًا ما لم للتناقض أو الغموض، وأخيراً القول بأن الإباضية "تجاوزوا ثنائية ا
 يدُعّم بتحليل منهجي لمسائل التكليف، الحرية، والتعارض بين الإرادة والعلم الإلهي في كتبهم الكلامية.

 . مشيئة الله:2
يناقش الباحث مصطفى بن محمد ابن ادريسو آراء أبي عبد الله محمد بن محبوب، الذي ميّز بين 

)التي تشمل كلَّ ما يحدث في الوجود( والأمر التكليفي )ما يطُلب من العباد فعله أو  مشيئة الله الكونية
أن الله أجبرهم على  –حسب تحليل الباحث–لا يعني « إن الله شاء من العباد المعاصي»تركه(. فقوله: 

ان، بدليل قول ابن المعصية أو أمر بها، بل يشير إلى أنَّ المشيئة هنا كونيةٌ غير مرتبطة بالرضا أو الاستحس
ويؤكد ابن ادريسو أن الفصل «. لم نعلم أن أحداً عمل... إلا وقد شاءها الله ليس مشيئة محبة»محبوب: 

بين المشيئة الكونية والأمر التكليفي يُجنب الوقوع في إشكالية الجبر، إذ ليس كل ما شاءه الله شرعاً أمممرم 
 .2به

المشيئة الكونية والتكليف الشرعي بشكل متماسك يعرض ابن إدريسو تمييز ابن محبوب بين 
ظاهريًا لكنه لا يعُالج بعمق التوتر الذي قد ينشأ من إقرار أن الله شاء المعصية دون أن يرضاها وهو ما 

كما أن اعتماد الباحث على هذا الفصل كحلّ ،  يحتاج إلى تأصيل دقيق لتجنّب الانزلاق نحو الجبر المقنّع

                                                 
 .371 ، صالمرجع السابقمصطفى بن محمد ابن ادريسو،  -1
 .373 ، صالمرجع السابقريسو، مصطفى بن محمد ابن اد -2



 الإنسانيات                                             :                الرابعالفصل 

210 

 

ى مبسطاً إذ لم يبُيّن كيف عالجت المصادر الإباضية هذا التعارض ضمن إطار أصولي لإشكالية الجبر يبق
 وعقمدي متكامل مما يجعل تحليله أقرب للشرح منه للنقد العقدي المقارن.

 . توفيق الله:3
ويتناول الباحث حواراً بين الإمام الربيع بن حيب وعمران الإباضي، الذي عبرَّ عن إشكالية 

–ويرى ابن ادريسو أن ردَّ الربيع بن حبيب  ، يطُاق إذا منع الله العبادم من تحقيق المأمورالتكليف بما لا
يُبرز أن تفضيل الله لبعض العباد )كأبي بكر( على آخرين )كأبي جهل(  –باستنطاق مفهوم التوفيق

الإشكالم عبر ليس جبراً، بل هو تفعيلٌ لحريتهم في الاستجابة للتوفيق الإلهي أو رفضه. وبذلك يحلُّ 
 .1تأكيد أن التوفيق لا يلُغي المسؤولية الفردية

تحليل ابن إدريسو لمفهوم التوفيق في حوار الربيع بن حبيب يظُهر محاولة لفهم العلاقة بين الهداية 
الإلهية وحرية الإنسان لكنه لا يقدّم تعريفًا دقيقًا لمفهوم "التوفيق" في الفكر الإباضي مما يجعل الاستنتاج 
عامًا، كما أن طرحه أن التوفيق "لا يلُغي المسؤولية" يحتاج إلى تبرير أصولي أقوى خاصة في ظل وجود 
إشكالية التكليف بما لا يطُاق، فغياب التوسّع في معالجة هذا الإشكال العقدي يجعل حله المقدم أقرب 

 إلى التبرير منه إلى تحليل علمي دقيق.
 . القدر والمقدور:4

ريسو الخلافم بين واصل بن عطاء وأبي عبيدة مسلم في مسألة تعذيب الله على ويحلل ابن اد
 ،2﴾وكََانَ أَمْرُ اللَّىِ قَدَراً مىقْدُوراً﴿القدر )فعل الله( أم المقدور )فعل العبد(، مستنداً إلى الآية الكريمة: 

عُ فبينما يرى واصل أن التعذيب على القدر )لأن الله خالق الأفعال(، يرفض أبو  عبيدة ذلك ويرُج 
المسؤولية إلى المقدور )اختيار العبد(. يوضح الباحث أن هذا الجدل يعكس تمايزم المدرسة الإباضية )التي 

 .3تميل إلى نفي الجبر( عن غيرها في تفسير العلاقة بين إرادة الله المطلقة واختيار الإنسان
ة، إلا أن تحليله يبقى سطحيًا في يعرض ابن إدريسو الخلاف بين واصل وأبي عبيدة بدقة نسبي

فرفض أبي عبيدة للتعذيب على "القدر" بحاجة إلى توضيح  ،تفصيل الخلفية الأصولية للموقف الإباضي
                                                 

 .374 ، صالمرجع السابق، ريسو، الفكر العقدي عند الاباضيةمصطفى بن محمد ابن اد -1
 .40سورة النحل، الآية:  -2
 .375 ، صالمرجع السابق، ريسو، الفكر العقدي عند الاباضيةمصطفى بن محمد ابن اد -3



 الإنسانيات                                             :                الرابعالفصل 

211 

 

كما أن استخدام الآية دون   ،لحدود مسؤولية الإنسان في ضوء علم الله ومشيئته وهو ما لم يبُيّنه الباحث
يجعل الفرق بين "القدر" و"المقدور" في الطرح أقرب إلى تحليل لغوي أو سياقي يُضعف الاستدلال و 

 الاصطلاح الجدلي منه إلى تصور كلامي متكامل.
 . مصدر المعصية:5

ينقل الباحث رأيم الإمام أبي عبيدة في نفي الجبر، حيث يؤكد أن علم الله الأزلي لا يلُزم العبادم و 
ويستدل ابن ادريسو بحوار أبي عبيدة مع ابن  ،بفعل المعصية، بل اختيارهُم الحر هو أساس المسؤولية

الشيخ البصري، الذي حاول ربطم العلم الإلهي بالجبر، فردَّ أبو عبيدة بأنَّ الإنسانم هو من يختار 
الانسياق وراء هواه أو وسوسة الشيطان، بينما علم الله مجرد إحاطة سابقة باختياراتهم. ويُبرز الباحث 

 .1ة في الجمع بين العدل الإلهي وحرية الإرادةهنا تماسكم الرؤية الإباضي
يعرض ابن إدريسو موقف أبي عبيدة بشكل منسجم مع مبادئ نفي الجبر لكن تحليله يفتقر إلى 
مناقشة الإشكال العميق المرتبط بكون العلم الأزلي وإن لم يُجبر إلا أنه يجعل أفعال العباد معلومة سلفًا ما 

قيقي" من الناحية الفلسفية، كما أن وصفه للرؤية الإباضية بأنها قد يُضعف مفهوم "الاختيار الح
"متماسكة" يأتي حكميًا دون تقديم مقارنة مفصلة مع المدارس الكلامية الأخرى أو بيان التحديات التي 

 تواجه هذا الجمع بين العدل والحرية.
ية الإسلامية والمنطق تمثل محاولات علماء الإباضية جهداً لافتاً للجمع بين الثوابت العقدو 

العقلي، خاصة في قضية خلق الأفعال وحرية الإرادة، فمن خلال التمييز بين المشيئة الكونية الإلهية 
الشاملة والأمر التكليفي استطاعوا تجنب إشكالية الجبر المطلق، مع الحفاظ على سيادة العلم الإلهي 

رغم نسبتها إلى خلق الله يعكس محاولةً  الأزلي، كما أن تأكيدهم على "اكتساب" العبد لأفعاله
لاستيعاب النصوص الشرنية التي تنُسب الخلق لله، دون إلغاء مسؤولية الإنسان، وهو توازن دقيق يشبه 
إلى حدٍّ ما رؤى المعتزلة في العدل والحرية، لكن مع خصوصيةٍ تُبرز التزامهم بالإطار العام لعقيدة 

 التوحيد.

                                                 
 .377 ص، المرجع السابق، ريسو، الفكر العقدي عند الاباضيةمصطفى بن محمد ابن اد -1



 الإنسانيات                                             :                الرابعالفصل 

212 

 

على تجاوز الجدل الفلسفي لصالح العمل والالتزام التكليفي، فيُظهر أما تركيز بعض علمائهم 
وعياً عميقاً بخطورة الانزلاق في متاهات القدرية أو الجبرية التي قد تُضعف الحافز الأخلاقي، وقد نجحوا 

في صياغة رؤيةٍ تُحافظ على العدل الإلهي دون التناقض مع  –عبر مفاهيم مثل "التوفيق" و"المقدور"  –
حرية الاختيار، مما يجعل مواقفهم إضافةً مهمةً في تاريخ الفكر الإسلامي، تُحفّ ز على إعادة قراءة التراث 

 الكلامي بعيٍن تبحث عن التكامل بدلاً من الاصطفاف المذهبي.
وفي تأملي لمواقف علماء الإباضية في قضية خلق الأفعال أرى أن جهدهم الفكري تمحور حول 

ان الإرادة الإلهية المطلقة وحرية الإنسان المحدودة، فتمييزهم بين المشيئة الكونية )التي بناء جسر بين سلط
تستوعب كل حدث( والأمر التكليفي )الذي يربط الفعل بالثواب والعقاب( يقدم حلًا أنيقًا لإشكالية 

، كما في رؤية أبي الجبر والاختيار، حيث يظل الله خالقًا لكل شيء دون أن يُحمَّل وزر اختيارات العباد
عبيدة الذي ربط المسؤولية بالاختيار البشري رغم سبق العلم الإلهي، وكما في تحليل ابن إدريسو 
للخلاف بين واصل وأبي عبيدة حول "القدر والمقدور"، الذي كشف عن سعي المدرسة الإباضية 

باشرة الإنسانية، وهذا لتجنب فخ الجبرية عبر تأكيد "الكسب" كمنطقة وسطى بين الخلق الإلهي والم
يعيد تشكيل الجدل الكلامي التقليدي من صراع مذهبي إلى حوار يبحث عن  –في تصوري  –النهج 

التكامل بين النص والواقع، ويجعل من "التوفيق" مفهومًا جوهريًا لفهم التفاعل بين هداية السماء 
فلسفة لصالح العمل يعبر عن وعي واجتهاد الأرض، دون إغفال أن تركيز بعض علمائهم على تجاوز ال

 عميق بضرورة تحويل العقيدة إلى دافع أخلاقي فاعل في الحياة.
 
 
 
 
 
 
 
 



 الإنسانيات                                             :                الرابعالفصل 

213 

 

 المبحث الثاني: الأسماء والأحكام:
حول الإيمان ومستوياته في الفكر  مصطفى بن محمد ابن ادريسوانطلاقاً من دراسة الباحث 

وم الإيمان الواجب على المكلف بمنهجية متدرجة، الإسلامي، يُلاحظ أن علماء المسلمين تناولوا مفه
في تحليله أن الإيمان ليس حالةً ثابتةً، بل هو  ابن ادريسوويؤكد  ،تربط بين الجوانب العقدية والسلوكية

وفي ، اتبه وآثاره على الأحكام الشرعيةمسار ديناميكي يتأثر بطاعة المرء أو معصيته، مما يفرض فهمم مر 
أن الولوجم إلى آراء علماء الإباضية في الإيمان يستلزم أولًا تحديدم "عناصر  ن ادريسوابهذا السياق يرى 

—الإيمان الجوهرية" التي اعتمدها بعض أعلام المدرسة الإباضية خلال الفترة المدروسة، والتي تُشكّ ل 
سم لفهم تطور المفهوم وتفاعله مع السياقات الك —حسب تحليله ؤسّ 

ُ
 .1لامية والفقهيةالإطارم النظري الم

يفتتح ابن إدريسو طرحه عن الإيمان بنظرة عامة ومنهجية لكنه لا يقُدّم في هذه الفقرة تحديدًا 
واضحًا لـ"عناصر الإيمان الجوهرية" التي أشار إليها مما يجعل التحليل نظريًا أكثر من كونه تطبيقيًا، كما أن 

ة عند المعتزلة وغيرهم دون إبراز خصوصية الموقف حديثه عن "ديناميكية الإيمان" يُكرر طروحات سابق
الإباضي بوضوح، ويُلاحظ أيضًا أن ربط المفهوم بالسياقات الكلامية والفقهية جاء عامًا دون أمثلة أو 

 تفصيل ما يُضعف القوة التحليلية للمقدمة.
 المطلب الأول: مفهوم الإيمان وأقسامه:

قال  ،عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قالالإيمان:  والإيمان بالله هو الركن الأول من أركان
أن تؤمن بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، واليوم الْخر، وتؤمن بالقدر خيره صلى الله عليه وسلم: )

 .2(وشره
 أولا. تعريف الإيمان:

لكنه يُشير الأستاذ مصطفى بن الناصر وينتن إلى أن الإيمان في اللغة يفُيد التصديق الجازم، 
تعارمف عليه في المذهب الإباضي الذي يجمع بين التصديق القلبـي والقول اللساني 

ُ
ينُاقش التعريف الم
يوضح وينتن أن هذا التعريف الثلاثي )التصديق، القول، العمل( يعُتبر أساسًا في و  ،والعمل الجوارحي

                                                 
 .393 ص المرجع السابق،مصطفى بن محمد ابن ادريسو، الفكر العقدي عند الاباضية حتى نهاية القرن الثالث الهجري،  -1
 .8مسلم، كتاب الإيمان، رقم  -2



 الإنسانيات                                             :                الرابعالفصل 

214 

 

لاف ماهيتها عن حقيقة الإيمان الفكر الإباضي، لكنه يرى أن تتابع هذه الأركان في الذكر يوُحي باخت
حقيقةٌ مستقلةٌ عن القول والعمل، إذ يُضافان إليه ليكتملام به، لا  –بحسب تحليله  –الجوهرية؛ فالإيمان 

 ليشكّلا أصله.
، «الإيمان لا يمتمُّ إلا بالقول والعمل»يستدلُّ وينتن على ذلك بمنطق العلماء الذين يقولون: و 

كد أن الإيمان يمبقى أصلًا قائمًا بذاته، بينما يأتي القول والعمل مُتمّ ممين لصورته مُبر زاً أن هذا الطرح يؤ 
ويؤُكّ د أن الفرق جوهريٌّ بين أصل الشيء )الإيمان كتصديق( وبين ما يُضاف إليه ليُصبح كاملًا  ،الكاملة

 .1لمتكامل)القول والعمل(، فالأول يعُبرّ  عن الجوهر الثابت، والثاني يشُير إلى المظهر ا
في إطار بحثه استعرض الباحث مصطفى بن محمد ابن ادريسو تفسير هود بن محكم لمفهوم و 

الإيمان، مشيراً إلى أن الأخير ربط بين الإيمان والعمل بشكل جوهري في تفسيره للقرآن، ونقل الباحث 
ؤكد في كل مناسبة إن الشيخ الهواري لا يفتأ ي»عن الشيخ شريفي )مُحقق تفسير هود بن محكم( قوله: 

يوُضح ابن ادريسو «. على أن الإيمان بالقول وحده لا يكفي، بل لا بد من العمل الذي يحققه ويتم به
 :2أن هود بن محكم عرّف الإيمان بأنه التصديق بالقلب، والقول، والعمل، مستندًا إلى أدلة قرآنية منها

إِذَا قِيلَ لَهمُْ آمِنُوا كَمَا آمَنَ النىاسُ وَ ﴿يشير الباحث إلى أن هود بن محكم فسّر قوله تعالى: 
كما   –المقصود بأن دعوة المنافقين لاستكمال إيمانهم بالأعمال و ، 3﴾قاَلُوا أنَُ ؤْمِنُ كَمَا آمَنَ الس فَهَاءُ 

ادريسو تحليل هود للسياق التاريخي، حيث   نبدلًا من اقتصارهم على القول. ويُبرز اب –فعل المؤمنون 
 افقون يمسخرون من التزام الصحابة الكامل بالدين، ويرون إيمانهم سذاجةً لاقترانه بالعمل.كان المن

يَاأيَ  هَا الىذِينَ آمَنُوا ادْخُلُوا في ﴿لعرض الباحث استنبط هود بن محكم من قوله تعالى:  وفقًا
لْمِ كَافىةً  يؤُكد ابن و  ،ن دون نقصانأن الإيمان الحقيقي يتطلب الوفاء بجميع تعاليم الدي أي ،4﴾السِ 

                                                 
 .284-275مصطفى بن ناصر وينتن، آراء الشيخ امحمد بن يوسف اطفيش العقدية، المرجع السابق، ص  -1
 .393 ، صالمرجع السابقادريسو، مصطفى بن محمد ابن  -2
 .13سورة البقرة، الآية:  -3
 .208سورة البقرة، الآية:  -4



 الإنسانيات                                             :                الرابعالفصل 

215 

 

العملي للإيمان، لا بمجرد النية أو  الادريسو أن في هذه الآية تأكيدًا على أن الثواب مرتبط بالإكم
 .1القول

عرض ابن إدريسو لموقف هود بن محكم حول الإيمان يسلّط الضوء على مركزية العمل في 
دون تقديم قراءة تحليلية جديدة أو  التصور الإباضي وهو طرح مهم لكنه يعيد تأكيد موقف معروف

نقدية، كما أن استدلاله بتفسير الآيات لم يدُعّم بمقارنة مع المدارس الأخرى لبيان خصوصية الطرح 
الإباضي ما أضعف الجانب الجدلي في التحليل، وأخيراً رغم ذكره للسياق التاريخي للمنافقين إلا أن ربطه 

مدعوم بتفصيل كافٍ من النص أو الشرح العقدي مما جعل  بين "سذاجة الإيمان" والعمل ظل غير
 الاستنتاج يبدو تلقائيًا أكثر منه مستدلًا.

يستعرض الأستاذ بلحاج قاسم بن أحمد في تحليله آراءم الشيخ علي يحي معمر حول ماهية 
ته، والعمل بما التصديق بالخالق، ومعرفة توحيد الله وعباد»الإيمان، حيث يعُرّ ف الأخير الإيمانم بأنه: 

ح بن أحمد أن هذا التعريف يربط بين الجانب العقدي والعملي في  ،«يقتضيه ذلك التصديق ويوُضّ 
الإيمان يتكون من ثلاثة »الإيمان، انسجامًا مع الرؤية الإباضية التي يمذكرها الشيخ علي يحي معمر بقوله: 

ؤكدًا أن هذه الأركان الثلاثة تُشكّ ل وحدةً ، مُ «أركان لا بد منها، وهي: الاعتقاد، والإقرار، والعمل
متكاملةً لا انفصام فيها، فالعمل شرطٌ لتحقق الإيمان الكامل، إلى جانب الاعتقاد القلبي والإقرار 

 .2اللساني
س فهمها للإيمان و  يلفت الباحث مصطفى بن محمد ابن ادريسو الانتباه إلى أن الإباضية تؤُسّ 

صديق القلبي، والإقرار اللساني، والعمل الجوارحي، مستندين في ذلك إلى على تلازمٍ ثلاثيٍ بين الت
ويستشهد ابن ادريسو بما ورد في كتاب ترتيب المسند  ،نصوصٍ شرعيةٍ تُبرز ضرورة ترابط هذه الأركان

لا إيمان لمن لا صلاة له، ولا صلاة لمن لا وضوء له، » من حديثٍ ينُسمب إلى النبي صلى الله عليه وسلم:
 .3«ولا صوم إلا بالكف عن محارم الله

                                                 
 .393 ، صالمرجع السابقمصطفى بن محمد ابن ادريسو،  -1
 .214 ، صالمرجع السابق، شيخ بالحاج، الشيخ علي يحيى معمرقاسم بن أحمد ال -2
 .327 ، صالمرجع السابق، لاباضيةريسو، الفكر العقدي عند امصطفى بن محمد ابن اد -3



 الإنسانيات                                             :                الرابعالفصل 

216 

 

ترى أن الإيمان لا يتحقق بمجرد الاعتقاد أو  –وفقًا لهذا الحديث–يشرح الباحث أن الإباضية و 
ده عملياا، مثل الصلاة والوضوء والصوم، مع الالتزام  النية، بل لا بد من ممارسة الشعائر التي تُجسّ 

هو الدليل الخارجي على صحة الإيمان،  –ابن ادريسو بحسب تحليل  –فالعمل  ،بضوابطها الشرعية
 وغيابه يفُقد الإيمان كماله أو شرعيته.

تحليل ابن إدريسو لتصور الإباضية للإيمان كترابط بين القلب واللسان والعمل جاء منسجمًا مع 
ة الحديثية أدبيات المدرسة لكن استدلاله بحديث "لا إيمان لمن لا صلاة له..." يعوزه التحقق من الصح

والسياق التفسيري عند الإباضية تحديدًا إذ لم يبيّن موقفهم من هذا الحديث ولا درجته في كتبهم، كما 
أن طرحه لفكرة "فقدان شرعية الإيمان بغياب العمل" يحتاج إلى تفصيل أدق في ضوء تقسيمهم بين 

 قارب الخوارج.الإيمان الكامل والإسلام الظاهر حتى لا يفُهم الطرح بشكل متطرف يُ 
يُشير الأستاذ بلحاج قاسم بن أحمد إلى أن الإباضية تؤُكد على أن الإيمانم مركبٌ لا يتجزأ من و 

ثلاثة عناصر: التصديق القلبي، والإقرار اللساني، والعمل الجوارحي، بحيث لا يغُني أحدُها عن الآخر، بل 
أحمد في توضيح هذا المبدأ إلى ما ذكره الشيخ أبو  ويستند بن ،ينتفي الإيمانُ كُلُّه بانتقاء أيّ  جزءٍ منه

 :نصر في تأكيده على وحدة الإيمان وعدم قمبول التجزئة، عبر قوله الشعري
 ألا كل شيء ذاهب منه بعض ه            ففي بعضه مستمتع للموق ن

 سوى الدين مهما زال منه أقله               مضى كله والبعض من ذاك لا يغن.
ز الأستاذ أن هذا البيت يعُبرّ  عن الرؤية الإباضية التي ترفض ف كرةم "الإيمان الناقص"، حيث يُبر 

لا يقبل التقسيمم الجزئي، بل هو كُلٌّ مُتماسكٌ تتداخل فيه الاعتقاداتُ والأقوالُ  –وفق تحليله  –فالدين 
 .1والأفعال

ح الأستاذ بلحاج قاسم بن أحمد أن الإباضية تستند في ر و  أيها القائل بتركيب الإيمان من يوُضّ 
 :التصديق والإقرار والعمل إلى أدلةٍ نقليةٍ وعقليةٍ، منها

 
 

                                                 
 .213 ، صالمرجع السابق، شيخ بالحاج، الشيخ علي يحيى معمرقاسم بن أحمد ال -1



 الإنسانيات                                             :                الرابعالفصل 

217 

 

 :القرآن الكريم .1
اَ الْمُؤْمِنُونَ الىذِينَ إِذَا ذكُِرَ اللَّىُ وَجِلَتْ قُ لُوبُ هُمْ وَإِذَا تلُِيَتْ عَلَيْهِمْ آيَاتهُُ ﴿قوله تعالى:  إِنَّى

ىَٰ رَبِِ ِمْ يَ تَ وكَىلُونَ الىذِينَ يقُِيمُونَ الصىلَاةَ وَمِىا رَزقَْ نَاهُمْ ينُفِقُونَ أُولََٰئِكَ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ زاَدَتْ هُمْ إِيماَنًَ وَعَلَ 
أن الآية ربطت بين الخشوع القلبي )الاعتقاد( وإقامة الصلاة الأستاذ بلحاج حيث يرى  ،1﴾حَقًّا

 .والإنفاق )العمل(
مُشيراً إلى أن الآية نزلت في تغيير القبلة، مما ، 2﴾نَ اللَّىُ ليُِضِيعَ إِيماَنَكُمْ وَمَا كَا﴿وقوله تعالى: 

 .أن "الإيمان" هنا يشمل العمل )الصلاة نحو الكعبة( –بحسب تحليله  –يؤكد 
 :السنة النبوية .2

 لَا إِيماَنَ لِمَنْ لَا »عن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: قول الرسول صلى الله عليه وسلم: 
الْحيََاءُ » عن أبي هريرة رضي الله عنه قال:، و (12567أخرجه أحمد في المسند )حديث رقم « أَمَانةََ لَهُ 

يماَنِ   .9ن، باب أمور الإيمان، حديث رقم أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب الإيما« شُعْبَة  مِنَ الْإِ
)متفق عليه(، « 3...عبةالإيمان بضع وسبعون أو بضع وستون ش»وقوله صلى الله عليه وسلم: 

 .حيث يُبرز بن أحمد أن هذا الحديث يؤُسس لفكرة تكامل الإيمان بين القول والعمل والاعتقاد
الذين  –أتباع أبي الحسن الأشعري  –يشير بن أحمد إلى أن الإباضية تختلف مع الأشاعرة و 

 تأويلهم للنصوص التي تفصل بين يرون أن الإيمانم هو "التصديق القلبي" دون اشتراط العمل، استنادًا إلى
ْ تُ ؤْمِنُوا وَلََٰكِن قُولُوا أَسْلَمْنَاالإيمان والعمل، كقوله تعالى: ﴿   .4﴾قاَلَتِ الْأَعْرَابُ آمَنىا قُل لمى

أن الخلافم بين الرأيين يظهر جلياا في مسألة زيادة الإيمان ونقصانه، الأستاذ بلحاج يؤُكد 
رى أن الإيمان يزيد بالطاعة وينقص بالمعصية لارتباطه بالعمل، بينما يرى ت –بحسب عرضه  –فالإباضية 

 .5الأشاعرة أن الإيمانم )كالتصديق( لا يزيد ولا ينقص، وإنما يتغير العملُ المنفصل عنه

                                                 
 .04-02سورة الأنفال، الآية:  -1
 .143سورة البقرة، الآية:  -2
 (، واللفظ له.35ان، برقم )(، ومسلم، كتاب الإيمان، باب شعب الإيم9أخرجه البخاري، كتاب الإيمان، باب أمور الإيمان، برقم ) -3
 .14، الآية: الحجراتسورة  -4
 .213 ، صالمرجع السابق، شيخ بالحاج، الشيخ علي يحيى معمرقاسم بن أحمد ال -5



 الإنسانيات                                             :                الرابعالفصل 

218 

 

 ثانيا. أقسام الإيمان:
على الفور   هو اعتقاد ما هو توحيد والإقرار به أو اعتقاده القولان؛ ومن التوحيد ما وجب . توحيد:1

كالجمل الثلاث والأقاويل العشرة ونحو ذلك مما ذكره في الكتاب هذا، وواجب إذا سمعه وهو سائر 
 خصال التوحيد؛ وقيل في الأقاويل العشرة ونحوها أنها توحيد يجب على غير الفور بل إذا أخذ.

تركه الله، وترك المكروه وهو فعل سائر الفروض كالصلاة والزكاة وترك ما يجب تركه إذا  . غير توحيد:2
الله وفعل النفل كل ذلك إيمان؛ وقال قومنا الإيمان التصديق بالقلب فقط ويؤولون تسمية سائر الأعمال 

 .1الصالحة إيمانا بأنها سميت به لأنه سببها
في معرض تناول مفهوم الإيمان عند الإباضية يمبرزُ التركيز على التكامل بين الجوانب العقدية 

ة كسمةٍ أساسية، حيث يؤُسَّس الإيمان على ثلاثيةٍ مُترابطةٍ )التصديق القلبي، الإقرار اللساني، والعملي
العمل الجوارحي( لا تقبل التجزئة، وفقًا لاستدلالاتٍ قرآنيةٍ وحديثيةٍ تُبرز أن غياب أيٍّ منها يفُقد 

شاعرة حول طبيعة الإيمان )ثابتٌ ويُلامس النقاشُ الخلافم الجوهريَّ مع الأ ،الإيمان كمالمه أو شرعيته
أما  ،بالتصديق أم متغيـّرٌ بالعمل(، مع إيراد أمثلةٍ تطبيقيةٍ كالصلاة والإنفاق كدليلٍ خارجيٍّ على صحته

في أقسام الإيمان فالتوحيد يعُتبر الركنم الأعلى، يليه الالتزام بالفروض واجتناب المحرمات، مما يعُزّ ز فكرةم 
د أن الإيمان سلسلةٌ م تصلةٌ من الاعتقاد إلى الممارسة، لا ينفكُّ فيها الجوهرُ عن المظهر، وهو ما يُجسّ 

 رؤيةً شاملةً للدين ككُلٍّ مُتماسكٍ لا يقبل الانتقائية.
 المطلب الثاني: زيادة الإيمان ونقصانه:

يُشير الباحث مصطفى بن محمد ابن ادريسو في تحليله إلى أن علماء الإباضية خلال فترة 
بحث التاريخية يقُرون بمسألة زيادة الإيمان، مُستندين في ذلك إلى مفهومهم للإيمان كـقول وعمل، ال

وَإِذَا تلُِيَتْ عَلَيْهِمْ آيَاتهُُ زاَدَتْ هُمْ ﴿حيث ترتبط الزيادة بازدياد الأعمال الصالحة، استنادًا إلى قوله تعالى: 
فسّر هذه الزيادة بأنها  -كما ينقل عنه-ويوضح الباحث أن ابن سلام  ،2﴾إِيماَنًَ وَعَلَىَٰ رَبِِ ِمْ يَ تَ وكَىلُونَ 

                                                 
 .471امحمد بن يوسف بن عيسى اطفيش، شرح كتاب النيل وشفاء العليل، المرجع السابق، ص  -1
 .02سورة الأنفال، الآية:  -2



 الإنسانيات                                             :                الرابعالفصل 

219 

 

تصديقٌ وإخلاصٌ وإقرارٌ بكل ما افترضه الله، مما يجعل المسألة محل إجماع بين من يرى الإيمان قولًا وعملاً 
مًا لكماله  .1أو متمّ 

ة إلى الجدل يعرض ابن إدريسو موقف الإباضية من زيادة الإيمان بوضوح لكنه يغُفل الإشار 
التاريخي حول هذه المسألة خصوصًا بين المرجئة والمعتزلة وأهل السنة مما يُضعف البُعد المقارن في تحليله،  
كما أن الاستناد إلى تفسير ابن سلام دون توضيح موقعه ضمن تطور الفكر الإباضي يجعل التوثيق 

المسألة فيها خلاف داخل بعض الاتجاهات ناقصًا، وأخيراً تعبيره عن "الإجماع" قد يكون مبالغًا لأن 
 ويحتاج التحليل إلى ضبطٍ لغوي أدق وتفصيلٍ مذهبي أوسع.

أما عن نقصان الإيمان فيُبرز ابن ادريسو أن الخلاف بين المسلمين في هذه المسألة يعود إلى 
ة( لا يجوّ ز فمن يراه تصديقًا قلبياا فقط )كبعض الفرق الكلامي ،الاختلاف في تعريف الإيمان ذاته

نقصانه، لأن نقص الاعتقاد يُخرج عن الإيمان. بينما يرى فريق آخر )كبعض المحدثين والشافعية( أن 
 النقصان ممكن إذا ترافق مع تقصير في العمل، وهو ما تبنَّاه بعض متأخري الإباضية وفقًا للباحث.

م جابر بن زيد وهود بن محكّم( لكن الباحث يؤُكّ د أن الإباضية في فترة البحث )ممثَّلين بالإما
ينم يمـزْني  ومهُوم مُؤْم نٌ »رفضوا فكرة نقصان الإيمان، مستدلين بحديث:  ، حيث فسّروا ترك «لا يمـزْني  الزَّاني  ح 

العمل الكبير )كالزنا( كعلامة على انعدام الإيمان لا نقصانه. ويشير ابن ادريسو إلى أن هذا الموقف 
يعني انهيارم الأصل، لا  –بحسبهم–باط الإيمان بالجوهر الاعتقادي، فالنقص يعكس رؤية الإباضية لارت

 مجرد تقليل الدرجات.
يُحسن ابن إدريسو في توضيح تعلّق مسألة نقصان الإيمان بتعريفه غير أن عرضه لموقف الإباضية 

تأخرين الذين بدا متجهًا نحو الحسم دون الاعتراف بتنوع الآراء داخل المدرسة نفسها خصوصًا عند الم
مال بعضهم إلى مراتب الإيمان، كما أن الاستدلال بحديث "لا يزني الزاني..." كان يستدعي من 
الباحث مناقشة خلفيته الحديثية وتأويلاته المتعددة لا الاكتفاء بتفسير واحد، وأخيراً تقديم موقف 

دون أن يبُيّن الفروقات الدقيقة بينهم  الإباضية وكأنه نفي تام لفكرة النقص قد يوُهم بالتقارب مع الخوارج
 وهو ما يضعف العمق النقدي للتحليل.

                                                 
 .398 ، صالمرجع السابق، ريسو، الفكر العقدي عند الاباضيةابن ادمصطفى بن محمد  -1



 الإنسانيات                                             :                الرابعالفصل 

220 

 

يختتم الباحث تحليله بالإشارة إلى أن هذا الخلاف يعكس تباينًا في المنهج بين الإباضية وغيرهم 
 .1في تصنيف مرتكب الكبيرة، ومدى تأثير العمل في حقيقة الإيمان أو كماله

محمد ابن ادريسو الضوء على التميُّز المنهجي للإباضية في إن تسليط الباحث مصطفى بن 
م بأسلوب تحليلي   قضية الإيمان يُمثّ ل إضافةً نوعيةً لفهم الخلافات الكلامية بين المذاهب الإسلامية؛ إذ بينَّ
كيف أن رفض الإباضية المبكر لفكرة "نقصان الإيمان" لم يكن مجرد رأي عابر، بل انبنّ على تصوُّرٍ 

وهذا يُبر زُ وعيمهم المبكر بخطورة الفصل  ،لطبيعة الإيمان ككيانٍ اعتقادي متكامل، لا يقبل التجزئة عميقٍ 
كما ،  بين العمل والاعتقاد، وهو ما يتسق مع النظرة القرآنية التي تربط بين الإيمان القلبي والسلوك العملي

ريهم في هذه المسألة يظُه رُ دقةً أن تأكيده على اختلاف السياقات التاريخية بين متقدّ مي الإبا ضية ومتأخّ 
في التعامل مع التطور الفكري للمذهب، مما يعُزّ زُ فهمنا لمرونة الفكر الإسلامي في استيعاب 

 الاجتهادات عبر العصور.
يُحسن الباحث في إبراز التمايز المنهجي للإباضية غير أن وصف رفضهم لفكرة "نقصان الإيمان" 

بخطورة الفصل بين العمل والاعتقاد" فيه بعض المبالغة خاصة أنه لم يدُعّم بمقارنة دقيقة بأنه "وعي مبكر 
مع التيارات الأخرى التي عالجت المسألة بعمق أيضًا، كما أن التحليل يغلب عليه الطابع التقريري حيث 

ن والعمل، وأخيراً كان يثُني على موقف الإباضية دون نقدٍ أو مساءلة لتبعات هذا الربط الصارم بين الإيما
من الأفضل تدعيم دعوى "مرونة الفكر الإباضي" بأمثلة أكثر تفصيلًا من نصوص المتأخرين بدل 

 الاكتفاء بإشارة عامة.
ومن جهة أخرى يلُف تُ التحليلُ الانتباهم إلى البُعد الاجتماعي لرؤية الإباضية؛ فرفضهم نسب 

قد يحمل دلالةً على سعيهم لحفظ الهوية الإيمانية  - حتى مع ارتكاب الكبائر -النقصان للإيمان 
وهذا يتوافق مع  ،للمجتمع، وتجنيبه الانقسامات الناتجة عن الحكم على الأفراد بمستويات إيمان متفاوتة

بت إلى الإباضية في تعاملهم مع مرتكبي الذنوب، حيث يميلون إلى التمييز  مة "الاعتدال" التي طالما نسُ  سم 
مثل هذا و  ،2 على الفعل )بوصفه معصية( والحكم على الفاعل )بوصفه مسلمًا يحتاج للتوبة(بين الحكم 

                                                 
 .399 ، صالمرجع السابقريسو، مصطفى بن محمد ابن اد -1
 .340 ، صالمرجع السابقريسو، مصطفى بن محمد ابن اد -2



 الإنسانيات                                             :                الرابعالفصل 

221 

 

الطرح يفتح البابم لدراسات مقارنة حول تأثير الرؤى الكلامية في تشكيل الممارسات الدعوية 
 والاجتماعية للمذاهب الإسلامية.

تمسكهم برؤية متماسكة تربط الإيمان وفي تحليلي لمسألة زيادة الإيمان ونقصانه عند الإباضية يبرز 
بالعمل ارتباطاً وثيقًا، حيث يعتبرون الزيادة في الطاعات ترسيخًا للإيمان انسجامًا مع النص القرآني، 
بينما يعيدون نقصانه إلى اختلال الأصل الاعتقادي لا مجرد تراجع في المرتبة، استنادًا إلى تفسيرهم 

يمان عن مرتكب الكبيرة وقت الفعل، وهذا الموقف يوضح حرصهم للحديث النبوي الذي ينفي صفة الإ
على الحفاظ على وحدة المفهوم الإيماني ككل غير قابل للتجزئة، مما يجعل الإيمان حقيقة ثابتة إما أن 
تكمُل بالعمل أو تنتفي بغيابه، وهو ما يعزز رؤيتهم لتوحيد المعيار بين الاعتقاد والممارسة، ويبرز بعدًا 

عيًا يهدف إلى تجنب التصنيفات الداخلية التي تضعف تماسك الجماعة، محافظين بذلك على اجتما
 التوازن بين الثبات العقدي ومراعاة واقع البشر في سعيهم للتكامل الروحي.

 المطلب الثالث: مفهوم الكفر وأقسامه:
 أولا. تعريف الكفر:

 . لغة:1
كفر، كفرا، كفورا، كفرانا، ويقال كفر نعمة الكفر لغة: مأخوذ من مادة "كفر" ويشتق منها ي
 .1الله: أي جحدها وسترها، والكفر مشتق من الستر والتغطية

 وبيّن الجيطالي أن أصل الكفر في اللغة هو الستر والتغطية قال لبيد: 
 2يعلو طريقة متنها متواتر            في ليلة كفر النجوم غمامها

 . اصطلاحا:2
ن بكير بابا واعمر تعريفم الجيطالي للكفر في الاصطلاح، حيث يستعرض الباحث خضير ب

يرى الأخير أن الكفر نقيض الإيمان، ويعرفّه بأنه: "كل ما أوجب الله عليه العقاب"، ويضيف الجيطالي 
أن الكفر هو: "الاستفساد إلى ولي النعمة، فمن استفسد إليه  -حسب نقل الباحث-في موضعٍ آخر 

                                                 
 .273، ص 3ابن منظور، لسان العرب، مج  -1
 .97، ص 1985هـ/1405لكتاب العربي، بيروت، ، دار ا2أبو عبد الله الحسين، شرح المعلقات السبع، ط  -2



 الإنسانيات                                             :                الرابعالفصل 

222 

 

ا مشركًا، ومن استفسد إليه بتضييع حقه، وارتكاب محارمه كان منافقًا كافراً كفر بالمساواة كان كافرً 
 .1نعمة"

ويشير الباحث خضير إلى أن الجيطالي يفسر مصطلح "الاستفساد" بأنه: "المحاربة والقطيعة 
في والخلاف على الله، فكأنه نقيض الاستسلام لأمر الله والخضوع له"، مُبر زاً بذلك الجانب العملي 

 .2تحليل الجيطالي لمفهوم الكفر
ينقل الأستاذ بلحاج قاسم بن أحمد في تحليله آراء عدد من العلماء حول مفهوم الكفر موضحًا و 

أن الشيخ علي معمر يحيى يعُرّ ف الكفر شرعًا بأنه "إجهار العبد بمخالفة أمر الله تعالى بمعصيته"، بينما 
في الشرع على معنيين: الشرك والنفاق، أما الشيخ اطفيش،  يرى الشيخ أحمد الشماخي أن المصطلح ورد

تدقيقًا إضافيًا في التعريف، فيربط الكفر بمنزلة مضادة  -حسب ما يذكر الأستاذ بلحاج-فيُدخل 
 .3للإيمان، بحيث يكون كل ما ليس بإيمان يُصنَّف كفراً

ات العلماء للمصطلح ويؤكد الأستاذ بلحاج قاسم بن أحمد أن هذه الآراء تندرج ضمن تفسير 
 الشرعي، مع التركيز على طابعها المفاهيمي دون الخوض في الجدل التكفيري أو التطبيقات العملية.

من خلال استناد الأستاذ وينتن إلى الشيخ أطفيش يتضح أن الإيمان والكفر لا يمكن أن يتوسط 
فهم الإيمان باعتباره تصديقًا، يقابله بينهما أي منزلة فماذا ليس بإيمان يعد كفراً، وذلك استنادًا إلى 

ويؤكد هذا الفهم رفض المذهب الإباضي للفصل بين الإيمان والكفر بتوسيع هذا المفهوم  ،الكفر كإنكار
وقد أوضح  ،ليشمل الجوانب العقائدية من عدم الاعتراف بوجود مكانة وسط بين الإيمان والكفر

وقد استندوا في  ؛4«منزلة بين منزلة الإيمان ومنزلة الكفر وندين بأن لا»الشماخي هذا التوجه في قوله: 
هُوَ الىذِي خَلَقَكُمْ فَمِنكُمْ كَافِر  وَمِنكُم ﴿ذلك إلى الأدلة القرآنية والحديث الشريف، مثل قوله تعالى: 

 إِنَى ﴿، حيث يبيّن التمايز بين المؤمن والكافر دون أي درجة وسطية، وكذلك قوله تعالى: 5﴾م ؤْمِن  

                                                 
 .265 ، صالمرجع السابقخضير بن بكير بابا واعمر، الإمام إسماعيل الجيطالي وفكرة العقدي،  -1
 .366 ، صالمرجع السابقخضير بن بكير بابا واعمر،  -2
 .234 ، صالمرجع السابق، شيخ بالحاج، الشيخ علي يحيى معمرقاسم بن أحمد ال -3
 .49مر بن علي الشماخي، متن الديانات، المكتبة البارونية، تونس، د ت، ص عا -4
 .02سورة التغابن، الآية:  -5



 الإنسانيات                                             :                الرابعالفصل 

223 

 

كما أن قول   ،الذي يحدد خيار الإنسان بين الإيمان والكفرو ، 1﴾هَدَيْ نَاهُ السىبِيلَ إِمىا شَاكِرًا وَإِمىا كَفُوراً
سباب المؤمن فسق وقتله  ): بن مسعود رضي الله عنه قال عبد اللهقال،  النبي صلى الله عليه وسلم

يعزز الفكرة نفسها حيث يشير إلى ، و 4112في السنن الكبرى، حديث رقم  أخرجه النسائي 2(كفر
 .3الإيمان والكفر من خلال الأفعالالتمييز الصارم بين 

وما طرحه الأستاذ وينتن يعكس رؤية واضحة لرفض أي منزلة وسطى بين الإيمان والكفر وهي 
هذا الموقف يعكس التفسير الدقيق للنصوص و  ،فكرة تتسم بالوضوح والصرامة من المنظور الإباضي

دينية، حيث لا يعترف الإباضية بأي حالة وسط بين الإيمان والكفر، وإنما يعُتبر الإيمان والتكفير ال
مفهومان متباينان بشكل مطلق. كما أن الأدلة القرآنية والحديثية التي استند إليها الشيخ أطفيش تدعم 

هذه و  ،وحيد والإيمانهذا الفهم، ما يعكس حرص المذهب الإباضي على التمسك بالتصور التقليدي للت
ر في السياقات الدينية الرؤية تبرز أهمية التفريق بين المعتقدات الثابتة والتصورات الوسطية التي قد تظه

 المختلفة.
 ثانيا. أقسام الكفر:

بناءً على ما قدَّمه الأستاذ مصطفى بن الناصر وينتن في تحليله لتعاليم الشيخ اطفيش والمذهب 
، سواءً في الاعتقاد أو الإباضي، يُمكن تعري ف الكفر كمصطلحٍ يشمل كل ما ينُاقض الإيمان جوهرياا

م الكفر  ،الممارسة إلى نوعين رئيسيين، ينبثق منهما تقسيمات فرعية  -حسب هذا التناول-وقد قُسّ 
 :4تُحدد مواقف الأفراد ودرجات الخروج عن الإيمان، وذلك كما يلي

فى في . كفر النفاق:1  الظاهر ويبُطن الكفر في الباطن، وينقسم إلى قسمين: وهو كفرٌ يخم
 وهو إظهار الإسلام مع العمل على تقويضه سراا، كالتآمر مع أعداء الدين.نفاق الخيانة : 

                                                 
 .03سورة الإنسان، الآية:  -1
انظر البخاري: الإيمان: باب خوف المؤمن من أن يحبط عمله وهو لا يشعر « سباب المسلم فسوق وقتاله كفر»رواه البخاري بلفظ  -2

 .2/288المفهرس:  ؛ المعجم48رقم 
 .355مصطفى بن ناصر وينتن، آراء الشيخ امحمد بن يوسف اطفيش العقدية، المرجع السابق، ص  -3
 .337-336مصطفى بن ناصر وينتن، آراء الشيخ امحمد بن يوسف اطفيش العقدية، المرجع السابق، ص  -4



 الإنسانيات                                             :                الرابعالفصل 

224 

 

 وهو التلاعب بشرائع الدين عبر تحليل الحرام أو تحريم الحلال بغير حق، مع نفاق التحايل :
 استمرار ادعاء الانتماء للإسلام.

 وهو الكفر الصريح المرتبط بالاعتقاد، وينقسم إلى نوعين: الشرك:. كفر 2
 وهو إنكار وجود الله أو إنكار أصول الإيمان الواجبة كالرسالة واليوم الآخر.شرك الجحود : 
 وهو الاعتقاد بتساوي إلهٍ آخر مع الله في الألوهية أو الصفات، كمن يعبد غير شرك المساواة :

 الله مع اعترافه به.
تقسيمات ال اتهعرض الأستاذ وينتن تصنيفًا دقيقًا للكفر بين كفر النفاق وكفر الشرك وهيست

ويمكن القول أن تقسيم الكفر إلى هذه  ،تساهم في فهم أعمق لما يمكن أن يهدد الإيمان من صور متباينة
ل نوع يتطلب الأنواع يعكس دقة في تصنيف الأفعال التي تخرج بالإنسان عن دائرة الإيمان، ويظهر أن ك

هذا التقسيم يساعد و  ،معالجة خاصة، سواء من حيث الحكم أو من حيث تفاعلاته الاجتماعية والدينية
 .1على فهم التدرج في أنواع الكفر وآثاره في حياة الفرد والمجتمع

إن تكرار هذه المصطلحات قد يساهم في زيادة الالتباس حول معانيها، لكنها في النهاية تعبّر 
فكما أن كفر النفاق ليس سوى نوع من الكفر العام، فإن التمييز  ،نب مختلفة من نفس الفكرةعن جوا

 ،بين نفاق الخيانة ونفاق التحليل يوضح المدى الذي يصل إليه هذا النوع من الكفر في المجتمع الديني
ا يساهم في أما كفر الشرك فيتوزع بين الجحود والمساواة بحسب السبب وراء التوحيد أو الشرك، ممو 

 تفصيل الفهم الديني لهذا الموضوع.
تكتفي بعض المصادر الاباضية أحيانًا باستخدام مصطلح "الكفر" بشكل عام، مما يتركه غير و 

أن كما أشار الشيخ اطفيش إلى هذه الإشكالية دون   ،واضح ويثير بعض الغموض حول المقصود به
ق أصحابنا الكفر ولم يتبين أنه شرك أو نفاق حمل وعندي إذا أطل: »يقدم ترجيحًا بشأنها، حيث قال

يرجع هذا إلى أن الاباضية يعتبرون ، و 2«على الكفر المطلق الذي ما ندري أهو عند الله إشراك أو نفاق؟
أن جميع أنواع الكفر تؤدي إلى الخلود في النار، لذا لا يرون ضرورة لتحديد الفروق إذا كان الهدف هو 

                                                 
 .336المرجع السابق، ص  مصطفى بن ناصر وينتن، آراء الشيخ امحمد بن يوسف اطفيش العقدية، -1
الخبر، السعودية،  -محمد بن خليل حسن هراّس، شرح العقيدة الواسطية، ويليه ملحق الواسطية، دار الهجرة للنشر والتوزيع  -2

 .72هـ، ص 1415



 الإنسانيات                                             :                الرابعالفصل 

225 

 

لأخروي. ومع ذلك، في القضايا الدنيوية بين الناس، يحرصون على التفصيل في الإشارة إلى المصير ا
 الفروق بين أنواع الكفر، خصوصًا في مسألة النفاق والشرك.

يمكن القول إن ما ذكرناه يعكس التوجه الاباضي في تفصيل مفهوم الكفر حيث تميّز بين 
لاق مصطلح "الكفر" بشكل عام عند الحديث النفاق والشرك في الأحكام الدنيوية ولكنها تلجأ إلى إط

عن المصير الأخروي، وهذا المنهج يعكس حرصهم على التبسيط في الأمور العقائدية المتعلقة بالآخرة، 
مع الحفاظ على الدقة والتمييز في القضايا الدنيوية، وهو ما يعكس توازنًا بين التفصيل في الأحكام 

 يمانية.العملية والإجمال في المعاملات الإ
يتناول تحليل مفهوم الكفر وأقسامه عند الإباضية بدءاً من جذوره اللغوية كستر النعمة 

ويبرز  ،وجحودها، مروراً بالتعريف الاصطلاحي الذي يربطه بنقيض الإيمان وكل ما يستوجب العقاب
كخيانة وتحايل في   التقسيم الثنائي للكفر إلى كفر النفاق )الخفاء( بكفر الشرك )الجهر(، مع تفريعاتهما

ويُشدّد  ،النفاق، وجحود ومساواة في الشرك، مما يعكس رؤية منهجية لدرجات الانحراف عن الإيمان
المذهب على حسم العلاقة بين الإيمان والكفر دون منزلة وسطى، مستندًا إلى نصوص قرآنية وحديثية 

بين التعميم في الحكم الأخروي بالكفر  كما يُلاحظ التفريق  ،تؤكد الثنائية الحاسمة بين الشاكر والكاف
المطلق، والتفصيل الدنيوي في أنواعه، مما يوازن بين الإجمال العقائدي والدقة العملية في التعامل مع 

 المفاهيم الدينية.
 المطلب الرابع: المعصية؛ مفهومها وأنواعها وأسبابِا:

صية في الإسلام من خلال تعدد يقُدّ م الأستاذ بلحاج قاسم بن أحمد تحليلًا لمفهوم المع
مصطلحاتها في النصوص الشرعية، مثل "الكبيرة" و"الصغيرة" و"اللمم" و"الفاحشة" و"الوزر"، والتي 
هدمة لقيم الفرد والمجتمع، بينما 

ُ
تعكس تدرجًا في خطورة الذنوب وتبعاتها. فالكبائر تشمل الجرائم الم

ة، أما "اللمم" فيرمز إلى الهفوات العابرة. ويستند في ذلك الصغائر قد تغُتفر بالتوبة أو الأعمال الصالح
هَوْنَ عَنْهُ نُكَفِ رْ عَنكُمْ سَيِ ئَاتِكُمْ ﴿إلى آيات قرآنية كقوله تعالى:  مُبرزاً أن  ،1﴾إِن تَجْتَنِبُوا كَبَائرَِ مَا تُ ن ْ

بَ لَىَٰ مَن  ﴿كما في قوله: أسباب المعصية تكمن في الهوى، وضعف مراقبة الله، أو تأثير البيئة المنحرفة،  
                                                 

 .31سورة النساء، الآية:  -1



 الإنسانيات                                             :                الرابعالفصل 

226 

 

، مما يظُهر تراكم 1﴾كَسَبَ سَيِ ئَةً وَأَحَاطَتْ بهِِ خَطِيئَ تُهُ فأَُولََٰئِكَ أَصْحَابُ النىارِ ۖ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ 
 الذنوب كحلقةٍ مُحيطةٍ بالإنسان.

 أولا. مفهوم المعصية:
مُحرَّمٌ يتعمَّد المرءُ اقترافمه  فعلٌ »هي:  -كما يوضح الأستاذ حمو بن عيسى الشيهاني-المعصية 

«. باختياره، مُتجاوزاً حدود الله، وهي ظلمٌ عظيمٌ للنفس وللشرع، إذ تعُدُّ خيانةً للعهد مع الخالق
وتتفاوت درجاتُها بحسب جسامة الفعل، فأعظمُها خطراً وأشدُّها إثماً الشرك الأكبر الذي يهدم أصلم 

 .الإيمان
ظالٌم لنفسه أولًا وقبل كل شيء، كما  -على اختلاف ذنوبه-العاصيم ويشير الشيهاني إلى أنَّ 

وصفه القرآن الكريم، لأن عاقبةم الظلم تعود عليه بالهلاك الروحي والأخلاقي، أما من تنُتهك حرماتهُ أو 
ه تُسلب حقوقهُ، فإنَّ ظلمم العاصي له قد يكون اختباراً لإيمانه وصبره، فإن احتسب أجره عند الله كان ل

أجرُ الصابرين. ويؤكد أنَّ الحقيقة المطلقة تكمن في أن المعصيةم جُرحٌ يلُحقه العبدُ بروحه، وخروجٌ عن 
 .2المنهج الرباني الذي وضعه اللهُ لصلاح البشرية

قدّم الشيهاني تعريفًا قويًا للمعصية من منظور أخلاقي وروحي مع توظيف جيد للغة قرآنية غير 
في بعض عباراته دون تدقيق في التصنيف الفقهي للذنوب أو التفصيل في شروط  أن الطرح بقي إنشائيًا

المعصية )العلم، القصد، القدرة(، كما أغفل التمييز المهم بين الكبائر والصغائر وبين المعصية في حق الله 
بتصنيف والمعصية في حق العباد، وكان من الأنسب أن يدعم هذا المفهوم بأقوال المذاهب الإسلامية أو 

 العلماء كالغزالي وابن تيمية أو الجرجاني لتقوية التحليل من الناحية العقدية والفقهية.
إن الاعتقاد بأن العاصي يظلم نفسه عندما يتعدى على حقوق الآخرين يحمل أبعادًا نفسية 

بسرعة  وعملية، فمن جانب يسهم هذا الاعتقاد في تنفير الناس من المعاصي ويدفع العاصي إلى التوبة
خوفاً من الوقوع تحت وعيد الظالمين، ومن جانب آخر يعزز هذا الاعتقاد صبر المظلوم مما يجعله يصبر 

 صبراً جميلاً ويحتسب الأجر العظيم عند الله عز وجل.

                                                 
 .81سورة البقرة، الآية:  -1
 .324 صالمرجع السابق، ، وضني، الفكر العقدي عند الشيخ بيحمو بن عيسى الشيها -2



 الإنسانيات                                             :                الرابعالفصل 

227 

 

 ثانيا. أنواع المعصية:
 تنطلق رؤية الأستاذ بلحاج قاسم بن أحمد في تحليل تقسيمات المعصية عند الإباضية من دراسة

 التراث الفقهي والعقدي للمدرسة، حيث يُبرز تقسيمين رئيسيين:
 :لالتقسيم الأو  .1

يركز هذا التقسيم على طبيعة العلاقة التي تنشأ عن الذنب، سواء كانت بين العبد وربه أو بين 
العبد وغيره من البشر، مستنداً إلى الحديث المروي في "الجامع الصحيح" للربيع بن حبيب عن النبي 

الذنوب على وجهين: ذنب بين العبد وربه، وذنب بين العبد وصاحبه. فالذنب » الله عليه وسلم:صلى 
الذي بين العبد وربه إذا تاب منه كان كمن لا ذنب له، وأما الذنب الذي بينه وبين صاحبه فلا توبة له 

 .1«حتى يرد المظالم إلى أهلها
لًا شرعياً واضحاً، لارتباطه المباشر بالنص ويلاحظ الأستاذ بلحاج أن هذا التقسيم يعُتبر تأصي

 النبوي، مما يمنحه قوة في الاستدلال الفقهي والأخلاقي.
 التقسيم الثاني: .2

ينقل الأستاذ بلحاج عن الشيخ أبي يعقوب الوارجلاني تصنيفاً تنازلياً للذنوب بناءً على 
ية، والمعصية دون الكبير وفوق الشرك أعظم الذنوب، والكبير دونه وفوقه المعص» جسامتها، كالتالي:

السيئة، والسيئة دون المعصية وفوق الخطيئة، والخطيئة دون السيئة وفوق الكراهة، والكراهة دون الخطيئة 
 «.وفوق الإباحة

يختلف عن سابقه؛ إذ يعُتبر  –رغم شهرته–غير أن الأستاذ بلحاج يُشير إلى أن هذا التقسيم 
استناد صريح إلى نص شرعي يحدد مراتب الذنوب بهذا التسلسل. كما اجتهاداً شخصياً للوارجلاني دون 

يلفت إلى أن التقسيم لم يستوعب جميع المصطلحات الواردة في النصوص الشرعية لوصف الذنوب 
)كاللمم والحوبة وغيرها(، بل اقتصر على الأكثر تداولاً، دون بيان المعايير التي بُني عليها هذا الترتيب، 

 نيفاً اجتهادياً قابلًا للنقاش من حيث الدقة والشمولية.مما يجعله تص

                                                 
 .324 صالمرجع السابق، ، ني، الفكر العقدي عند الشيخ بيوضحمو بن عيسى الشيها -1



 الإنسانيات                                             :                الرابعالفصل 

228 

 

يحرص الأستاذ بلحاج في تحليله على الجمع بين عرض التراث الإباضي وتقويمه برؤية موضوعية، 
لفهم تطور الفكر  تعتبر إثراء –وإن كانت غير معصومة–مع التأكيد على أن مثل هذه الاجتهادات 

 الأخلاقي في المدرسة الإباضية.
الإباضية المعاصي من خلال تقسيمين مختلفين حيث يميز الأول بين الذنوب علماء تناول 

المتعلقة بعلاقة الإنسان بربه وتلك المتعلقة بعلاقته مع الآخرين، وهو ما يتماشى مع النصوص الشرعية 
ارجلاني فيعتمد الذي قدمه الشيخ الو و أما التقسيم الثاني  ،التي تفرّق بين نوعي المعصية من حيث التوبة

ها، إلا أنه يفتقر إلى أساس شرعي قاطع يبرر هذا الترتيب ويقتصر تعلى تصنيف الذنوب بحسب عظم
يُبرز المخطط و ، قة بالمعصيةعلى اجتهاد شخصي قد لا يعكس التنوع الكامل للمفاهيم الشرعية المتعل

لاتها فهمها واستيعاب دلا التالي هذه التصنيفات بشكل منهجي يوضح تسلسلها وترابطها، مما يسهل
 :في السياق الفقهي والفكري

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 المعصيةأنواع 

 التقسيم الثاني 
 )حسب عِظَم الذنب(

 التقسيم الأول 
 )حسب العلاقة(

 وربه العبد بين معصيةال 
 والاخرين العبد بين معصيةال 

 )الشرك )أعظم الذنوب 
 )الكبيرة )تلي الشرك 
 )السيئة )دون الكبيرة 
 )الخطيئة )دون السيئة 



 الإنسانيات                                             :                الرابعالفصل 

229 

 

 ثالثا. أسباب المعصية:
 . الغفلة عن ذكر الله: 1

يُبرز الشيهاني أنَّ الغفلة عن ذكر الله تعُدُّ البوابة الأولى لوسوسة الشيطان، الذي يستغل فراغ 
ه المنكرات ويغُر يه بالشهوات. ويستشهد بحديثٍ القلب من التعبد لينفذ إلى أعماق الإنسان، فيُزيّ ن ل

ح طبيعة الشيطان:  فكلما طالت  ،«إ ذما ذمكمرم العمبْدُ رمبَّهُ خمنمسم الشَّيْطمانُ، ومإ ذما غمفملم ومسْومسم »نبويٍّ يوُضّ 
 .1غفلة العبد، ضعفت مناعة قلبه، فتنزلق إرادته نحو الدنيا وتفقد الروح صلابتها أمام الإغراءات

 . التعويل على التوبة:2
وينقل الشيهاني تحذير الشيخ بيوض من خداع النفس بالتسويف بالتوبة، مؤكدًا أن هذا السلوك 

من يمد يده للأفعى لأن »يشبه من يلقي بنفسه في الخطر متوهماً وجود منقذ! ويضرب مثالًا صادمًا: 
بل فرصة للإقلاع الفوري، والثقة  فالتوبة ليست ترخيصًا للمعصية،«. الطبيب قريب، أليس متهوراً؟

 المفرطة في قبولها قد تودي بصاحبها إلى الهلاك قبل أن يدرك.
 . الاستخفاف بالذنب:3

استصغار الذنب يذُلّ ل النفس للكبائر،  أنّ  –ا من شرح الشيخ بيوضانطلاق–يؤُكّ د الشيهاني و 
عصيان الأمر السهل »م مثالًا توضيحياا: ويقد ،فالمعصية تقُاس بجلال ممن تعُصى )الله(، لا بحجم الفعل

، فتعظيم الله في القلب سدٌّ منيعٌ ضد الاستهانة بحدوده، «م ن الوالد أشد إيلامًا م ن ترك الأمر الشاق
 .2حتى في الأمور التي يراها الناس هينة

 . الرفقة السيئة:4
تَنِي لمَْ أَ ﴿ويستشهد الشيهاني بقوله تعالى:  ذْ فُلَانًَ خَلِيلًا لىقَدْ أَضَلىنِي عَنِ الذ كِْرِ يَا وَيْ لَتَىَٰ ليَ ْ تخىِ

ليُحذّ ر م ن تأثير الرفقة السيّ ئة التي تُطفئ نور   ،3﴾بَ عْدَ إِذْ جَاءَني ۗ وكََانَ الشىيْطاَنُ لِلْإِنسَانِ خَذُولًا 
ارن بين استحياء العاصي الإيمان، وتبُدّ ل الحسرة بالأماني الكاذبة. ويوُر د تعليق الشيخ بيوض الذي يقُ

                                                 
 .328 صالمرجع السابق، ، ني، الفكر العقدي عند الشيخ بيوضحمو بن عيسى الشيها -1
 .329 صالمرجع السابق، ني، حمو بن عيسى الشيها -2
 .29-28سورة الفرقان، الآية:  -3



 الإنسانيات                                             :                الرابعالفصل 

230 

 

ي برضاه »م ن خملْقه واستهانته بخالقه:  أتمستحي م ن صديقك ولا تستحي م ن ربّك؟! فكيف تُضحّ 
 .1«لأجل مخلوقٍ مثلك؟!

 . تعطيل نعمة العقل: 5
ينقل الشيهاني توجيه الشيخ بيوض للشباب بأنَّ العقل نعمة إلهية تُحمّ ل صاحبها المسؤولية و 

ياراته، فلا عذرم ل ممن يتبع طريق الضلال بحجة الإغواء، فكما أنَّ العاقل يرفض القفز م ن الكاملة عن اخت
لا تلُق  باللوم على »مكان مرتفع لو أمره أحدٌ، فكيف يُبرّ ر الانصياع ل ممن يغُر قه في الذنوب؟! ويُشدّ د: 

 .2«الآخرين؛ فالعقل حجة عليك قبل أن يكون حجة لك
المعصية بأسلوب وعظي مؤثر مع استشهادات موفقة من القرآن  عالج الشيهاني أسباب

والحديث لكنه لم يُميّز بين الأسباب النفسية والاجتماعية والاعتقادية بشكل منهجي، كما أن اعتماده 
المكثف على أقوال الشيخ بيوض أعطى الطرح طابعًا تفسيريًا أكثر من كونه تحليليًا نقديًا، كان من 

أيضًا مواقف الفرق العقدية من "حقيقة الذنب" وموقفهم من العصاة خاصة الفرق الأنسب أن يعرض 
 التي كفّرت مرتكب الكبيرة، وذلك لإغناء الطرح من زاوية علم الكلام.

 . تحميل الغاوين جيع الأوزار:6
إلى  ويختتم الشيهاني بالتنبيه إلى خطورة ظنّ البعض أنَّ ذنوبهم تُحمَّل على ممن أغواهم، مستندًا

فكلُّ نفسٍ تُحاسمب على أفعالها، حتى لو شاركها الآخرون في  ،3﴾وَلَا تَزِرُ وَازِرةَ  وِزْرَ أُخْرَىَٰ ﴿الآية: 
، بل الذنب مُوزَّعٌ بينك وبينه، ‘ذنبي على رقبة ممن أضلني’لا تقُل »الإثَ. ويوُر د تحذير الشيخ بيوض: 

 «.فأنت ممن قبلت بقلبك وعقلك
الأسباب التي أبرزها الأستاذ حمو بن عيسى الشيهاني أجد نفسي أمام مرآةٍ  بعد التأمل في هذه

فُ أعماقم النفس البشرية وهشاشتها أمام مغريات الدنيا، ما أعمقم تحذيرمه م ن جعل التوبة  بوليصة "تمكش 
 ...نرتديها لفعل المعاصي! وكأننا ننسى أنَّ الحياة قد تنقضي قبل أن نرفع أيدينا بالدعاء "تأمين

                                                 
 .330 صالمرجع السابق، ني، حمو بن عيسى الشيها -1
 .331 صالمرجع السابق، ، ني، الفكر العقدي عند الشيخ بيوضحمو بن عيسى الشيها -2
 .164سورة الأنعام، الآية:  -3



 الإنسانيات                                             :                الرابعالفصل 

231 

 

لا تنظر إلى "أما الاستخفاف بالذنب فذكَّرني بقول كلام السلف الصالح رضي الله عنهم:: 
، فكم م ن زلةٍّ صغيرةٍ كانت شرارةً لانهيار الروح! وفي "صغر المعصية، ولكن انظر إلى عظمة ممن عصيت

واصل والافتراضات، لا تقتصر على الجلساء، بل تمتد إلى وسائل الت "الرفقة السيئة"زمنٍ صارمتْ فيه 
 .1يصبح تحذير الشيهاني ناقوس خطرٍ يطُال بنا بترشيد علاقاتنا قبل أن نغُرمق في تيارات الضياع

اللهم أرنا الحق حقاً وارزقنا اتباعه، والباطل باطلًا وارزقنا "وأخيراً كم نحتاج أن نُكرّ ر في قلوبنا: 
دون نور الوحي والإرادة الصادقة. فهل نُصلح قلوبنا ، فالعقل نعمة، ولكنها تبقى عطيةً ناقصةً "اجتنابه

 ل نُصلح اختياراتنا؟".
طرح الشيهاني في هذه الفقرة توضيحًا مهماا لمبدأ المسؤولية الفردية في العقيدة الإسلامية معتمدًا 

وسع في على نص قرآني صريح غير أن عرضه بقي خطابيًا وموعظيًا أكثر من كونه تحليليًا أو مقارنًا ولم يت
بعض الفرق كالجبرية أو  مناقشة الإشكالات العقدية المرتبطة بالتحمل الجماعي للوزر كما طرحتها

 .المرجئة
بعد قراءة هذا التحليل لمفهوم المعصية عند الإباضية تتجلى أمامي رؤية تلامس الصراع الإنساني 

كم الفقهي بل يمتد إلى أبعاده بين النزوع الروحي وإغراءات النفس حيث لا يقتصر فهم الذنب على الح
التربوية والنفسية، فالتأكيد على أن المعصية "جرح يلحقه العبد بروحه" يكشف أن الخطيئة ليست مجرد 

ويلفت الانتباه تشبيه الاستخفاف بالذنب بمن يمد يده  ،خرق قانوني بل مساس بجوهر التوازن الداخلي
لتساهل برحمة الله عز وجل، كما يعزز تحذير الشيهاني من للأفعى لأن الطبيب قريب في إشارة إلى وهم ا

تحميل "الغاوين جميع الأوزار" قيمة المسؤولية الفردية، ويترك التحليل أثراً في ربطه بين تصحيح القلب 
 وإصلاح السلوك فالإقلاع عن المعصية ليس مجرد التزام بل عودة صادقة إلى فضاء العبودية الحقة.

 
 
 
 

                                                 
 .326 صالمرجع السابق، ، ني، الفكر العقدي عند الشيخ بيوضحمو بن عيسى الشيها -1



 الإنسانيات                                             :                الرابعالفصل 

232 

 

 : الأحكام المتعلقة بصاحب الكبيرة والصغيرة:المطلب الخامس
 أولا. الأحكام المتعلقة بصاحب الكبيرة:

ل يُِ عَذِ بَ اللَّىُ الْمُنَافِقِيََّ ﴿يستند الأستاذ حمو بن عيسى الشيهاني في تحليله إلى قول الله تعالى: 
لَى الْمُؤْمِنِيََّ وَالْمُؤْمِنَاتِ ۗ وكََانَ اللَّىُ غَفُوراً وَالْمُنَافِقَاتِ وَالْمُشْركِِيََّ وَالْمُشْركَِاتِ وَيَ تُوبَ اللَّىُ عَ 

ح الشيهاني أن مرتكب ، 1﴾رىحِيمًا مُتسائلًا عن موقع مرتكب الكبيرة بين هذه المنازل الثلاث. يوُضّ 
موحدٌ في اعتقاده، لكنه يُسلب صفة الإيمان الكامل  —وفق الرؤية الإباضية التي يتبناها—الكبيرة 
أفعاله مع مقتضى التوحيد، مما يجعله في منزلة تُسممَّى عند الإباضية "كفر نعمة"، وهي مرتبة لتناقض 

 .وسطى بين الإيمان والشرك
ليس فقط ممن أظهر الإسلام وأبطن الكفر،  -في الاصطلاح الإباضي-يُبر ز الشيهاني أن المنافق 

المنافق هو ممن تخالف أعماله أقواله، »قول: بل يشمل أيضًا ممن ارتكب الكبائر مع إقراره بالتوحيد، إذ ي
ر في الواجبات أو يرتكب المحرمات ويُشير إلى أن هذه التسمية تُطلمق عليه أيضًا «. فيدَّعي الإيمانم ويقُصّ 

 .2"كافر كفر نفاق"، لكونه ناقض عهد الإيمان العملي دون الاعتقادي
ة ووضوح مبرزاً تمييزهم بين كفر النعمة يعرض الشيهاني الموقف الإباضي من مرتكب الكبيرة بدق

وكفر الجحود لكنه يكتفي بنقل التصور العقدي دون مناقشة نقدية أو مقارنة معمّقة مع مواقف الفرق 
الأخرى كأهل السنة أو المعتزلة، كما يُلاحظ غياب بيان أثر هذا التصنيف على الأحكام الفقهية 

معاملته مما يُضعف التحليل من الناحية الاجتهادية ويجعله  والدنيوية كحقوق المرتكب في الدنيا وحدود
 مقتصراً على الجانب التنظيري العقائدي فقط.

ويؤُكّ د الشيهاني أن الخلاف بين المدارس الإسلامية في تسمية مرتكب الكبيرة هو لفظي في 
تزلة إلى "منزلة بين المنزلتين"، جوهره، موضحًا أن الإباضية يُصنّ فونه في "كفر النعمة"، بينما تمعتز لهُ المع

يه الأشاعرة "مؤمنًا فاسقًا"، في حين يرى ابن تيمية  أنه "مؤمن ناقص  -كما يمنقل الشيهاني-ويُسمّ 
على أن مرتكب الكبيرة ليس  -بحسب الشيهاني-ورغم اختلاف المصطلحات، يُجم ع الجميع  ،الإيمان"

                                                 
 .73سورة الأحزاب، الآية:  -1
 .327 صالمرجع السابق، ، ني، الفكر العقدي عند الشيخ بيوضحمو بن عيسى الشيها -2



 الإنسانيات                                             :                الرابعالفصل 

233 

 

د قوله تعالى: مُشركًا ولا مؤمنًا كاملًا، بل هو في حالةٍ مُ  بةٍ تُجسّ  ؤُلَاءِ ﴿ذبذم لِكَ لَا إِلَىَٰ هََٰ م ذَبْذَبِيََّ بَ يََّْ ذََٰ
ؤُلَاءِ   .1﴾وَلَا إِلَىَٰ هََٰ

ممن ادَّعى الإيمانم »ويُشدّ د الشيهاني على أن الإقرار بالتوحيد يمستلزم الانضباط بشرع الله، قائلًا: 
ويلُف ت إلى أن هذه الرؤية «. ار نفاقهُ ظاهراً في فعلهثََّ أعرض عن أحكام الله، فقد تناقمضم مع ذاته، وص

نع الخلط بين  ر في التزامه، مما يمم قصّ 
ُ
ق رّ  به الم

ُ
نك ر للتوحيد أصلًا، وبين الم

ُ
تُحافظ على التمايز بين المشرك الم

 .2درجات الذنب وعقوباته
ظهر توافقها الجزئي يعرض الشيهاني بصورة وافية موقف الفرق الإسلامية من مرتكب الكبيرة ويُ 

لكنه يبُالغ بوصف الخلاف بأنه "لفظي" فقط متجاهلًا الآثار العملية العميقة لهذا الخلاف خصوصًا في 
قضايا كالوعيد، الحدود، والموقف من مرتكب الكبيرة في الدنيا والآخرة، كما أن استشهاده بالآية: 

بينما السياق القرآني خاص بالمنافقين، ﴾ يوهم بتعميمها على جميع التصنيفات مذبذبيَّ بيَّ ذلك﴿
 وكان يمكن تعميق التحليل ببيان الخلفيات الكلامية والنتائج الفقهية لكل موقف.

يذُكّ رنا بأن  —رغم اختلاف التعبير—كما أنَّ تركيزه على وحدة المقصد بين المذاهب 
عم الزوايا لفهم النص، لا التعارضم الخلافات الفقهية والكلامية في التراث الإسلامي غالبًا ما تخدم تنوي

الجذري معه، فالاتفاق على أن مرتكب الكبيرة ليس مشركًا ولا مؤمنًا كاملًا يُشير إلى تقاطعٍ جوهري في 
الرؤية الإسلامية تجاه العلاقة بين العمل والإيمان، حيث ترُفض الثنائية الحادة )إيمان/كفر( لصالح نظرةٍ 

 .كفر الاعتقاد وكفر العمل  أكثر تعقُّلًا تفُرّ ق بين
يُلامس إشكاليةً  -الذي يربط بين النفاق العملي ومرتكب الكبيرة-وأرى أيضًا أنَّ هذا الطرح 

معاصرة، وهي الانفصام بين القول والفعل في حياة الكثيرين، حيث يُصبح "الإيمان" شعاراتٍ دون 
ه "ممن تخالف أعماله أقواله" تذكيٌر بخطورة  تطبيق، أو طقوسًا دون تأثير في السلوك. فوصفُ المنافق بأن

 .هذا الانفصام، ودعوةٌ إلى مراجعة الذات قبل المحاسبة الأخروية

                                                 
 .143سورة النساء، الآية:  -1
 .328 صالمرجع السابق، ، ني، الفكر العقدي عند الشيخ بيوضحمو بن عيسى الشيها -2



 الإنسانيات                                             :                الرابعالفصل 

234 

 

رؤيةً توُائم بين النص الشرعي وواقع  -من خلال هذا التحليل-وفي الأخير يقُدّ م الشيهاني 
جًا لفقهٍ يعي تعقيدات النفس الإنسان، دون إفراطٍ في التشديد أو تفريطٍ في التهاون، مما يجعله نموذ

 البشرية، ويمسعى ل ردّ ها إلى جادَّة التوحيد برحمةٍ وواقعية.
 ثانيا. الأحكام المتعلقة بصاحب الصغيرة:

 . وصف صاحب الصغيرة بالمؤمن:1
على خلاف صاحب -أشار الباحث مصطفى بن محمد ابن ادريسو إلى أن صاحب الصغيرة 

يمان، وتثبت له جميع الحقوق المترتبة على المؤمن الموفي، كما نمـقملم عن وائل لا ينُزع عنه اسم الإ -الكبيرة
 بن أيوب هذا التوجيه.

وأضاف الباحث أن هارون بن اليمان أكد أن صاحب الصغيرة لا يوُصم بالكفر أو يُخرج من 
 .1دائرة الإيمان، وهو ما ينسجم مع المنظور العام لأهل السنة في هذه المسألة

ن إدريسو موقف الإباضية من صاحب الصغيرة بدقة لكن المقارنة التي عقدها مع أهل يعرض اب
السنة بدت سطحية ولم تُدعَّم بتحليل أوجه الاتفاق والاختلاف بينهم بشكل كافٍ، كما أن اقتصاره 
على النقل عن وائل بن أيوب وهارون بن اليمان دون توسيع القاعدة المرجعية من تراث الإباضية 

الاستنتاج، والفقرة تحتاج إلى مزيد من التأصيل الفقهي والعقدي لتبرز فعليًا تميّز الإباضية أو  يضعف
 تقاربهم مع غيرهم في هذه المسألة.

 . الحسنات يكفرن الصغائر:2
إِنى الحَْسَنَاتِ يذُْهِبَْْ ﴿بينَّ الباحث مصطفى بن محمد ابن ادريسو أن الآية الكريمة 

رت في سياق تكفير الصغائر، حيث نمـقملم عن عمروس بن فتح تفسيرم "الحسنات" فُ ، 2﴾السىيِ ئَاتِ  سّ 
 بالصلوات الخمس، مؤكدًا أنها كفارةٌ للصغائر.

                                                 
 .337 ، صالمرجع السابق، ريسو، الفكر العقدي عند الاباضيةمصطفى بن محمد ابن اد -1
 .144سورة هود، الآية:  -2



 الإنسانيات                                             :                الرابعالفصل 

235 

 

كما أورد الباحث حديثاً نمـقملمه هود بن محكم عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، والذي جاء 
نـمهُنَّ الصَّلموماتُ الخممْسُ، ومالجمُُعمةُ إ لىم الجمُُ »فيه:  ا بمـيـْ حًا أن هذا التفسير يُـعمدُّ «عمة ، كمفَّارماتٌ ل مم ، مُوضّ 

 .1تأصيلًا شرعياا لمسألة تكفير الصغائر
أشار الباحث مصطفى بن محمد ابن ادريسو إلى أن عددًا من العلماء قد اتفقوا على أن 

 مُحمطَّطة عن صاحبها.الحسنات التي يؤديها العبد تُكمفّ ر الذنوب الصغائر، فتجعلها مغفورة و 
اعتمد ابن إدريسو في تحليله على أدلة قوية لتفسير تكفير الصغائر بالحسنات لكن عرضه جاء 
تقريريًا دون مناقشة الخلاف الفقهي حول إمكانية شمول التكفير للكبائر بشروط التوبة أو ما إذا كانت 

 تفسير عمروس بن فتح وهود بن هذه الآيات والأحاديث تشمل كل السيئات، كما أن الاستناد إلى
محكم يُمثل رأيًا واحدًا داخل المدرسة الإباضية وكان يمكن تعزيزه بمقارنة مواقف أخرى أو توسيع النقاش 

 إلى المدارس الأخرى لتقوية البعد التحليلي.
 . الإصرار:3

رد بأهدافه يعكس الإصرار قوة العزيمة والثبات أمام التحديات، وهو سمة تُظهر مدى تمسك الفو 
 في تحقيق النجاح وتجاوز العقبات.ومبادئه، مما يجعله عاملاً حاسماً 

 أ. الإصرار بمع ۚ ٰ الرغبة عن التوبة:
يتناول الباحث مصطفى بن محمد ابن ادريسو مفهوم الإصرار في سياق الرغبة عن التوبة، 

لاية صاحبها إلا إذا اتخذها دينًا مستشهدًا بكلام محبوب بن الرحيل حول المعصية الصغيرة التي لا تنُزع و 
ويوضح الباحث أن الإصرار هنا يعني الامتناع عن التوبة،  ،يدعو الناس إليه ويستمر في الإصرار عليها

وهو ما يتفق مع رأي الفقهاء الذين أرسلوا رسالة إلى الإمام الصلت، حيث أكدوا أن من يرتكب 
 .2يكون قد أظهر عدم رغبته في التوبة الصغيرة ولا يتوب عنها بعد الدعوة إلى التوبة

يحسن ابن إدريسو في ربط مفهوم الإصرار بعدم التوبة مستندًا إلى أقوال معتبرة، لكن التحليل 
يفتقر إلى توضيح دقيق للفارق بين الإصرار الصامت )عدم التوبة( والإصرار الفعّال )الدعوة إلى المعصية( 

                                                 
 .338 ، صالمرجع السابقريسو، مصطفى بن محمد ابن اد -1
 .439 ، صالمرجع السابق، ريسو، الفكر العقدي عند الاباضيةمصطفى بن محمد ابن اد -2



 الإنسانيات                                             :                الرابعالفصل 

236 

 

افقه مع رأي "الفقهاء الذين أرسلوا إلى الإمام الصلت" عرض دون مما يحدّ من وضوح المفهوم، كما أن تو 
 تحقيق سياقي كافٍ فكان من الأفضل توضيح خلفيات الرسالة أو الموقف الجدلي المرتبط بها.

 ب. الإصرار بمع ۚ ٰ الثبات على المعصية:
رها أو يذكر الباحث أن الإصرار قد يعني أيضًا الثبات على المعصية دون النظر إلى استحقا

ويستشهد بكلام محبوب بن الرحيل الذي يوضح أن من يصر على المعصية دون أن يتخذها دينًا ، عدمه
كما يشير الباحث إلى أن الإصرار في هذا   ،لا يحبط عمله ولا يكفر، لكنه يبقى في خطر بسبب إصراره

 .1لمعصيةالسياق يرتبط بالتهاون والاستكبار على الذنب، مما يعزز فكرة الثبات على ا
طرح ابن إدريسو لمفهوم الإصرار بمعنّ الثبات على المعصية جاء موفقًا من حيث استدعاء 
النصوص الإباضية لكنه لم يبُينّ  بوضوح الحدود الفاصلة بين "الخطر" و"الكفر" في حال الإصرار مما قد 

اج إلى دعم بنصوص يُحدث التباسًا لدى القارئ، كما أن الحديث عن الاستكبار والتهاون كان يحت
 شرعية أو أقوال أخرى من علماء الإباضية أو المذاهب المختلفة لتقوية التحليل والمقارنة.

 . الإحباط:4
إذا لم يكن هناك إشكال في إحباط  بحسب ما أورده الباحث مصطفى بن محمد ابن ادريسو

ه إلى النار لإتيانه الكبائر صاحب الكبيرة مع اختلاف مفهوم الإصرار الوارد في النصوص، ذلك أن مصير 
حسب معتقد -التي نهى عنها، ولوجود أدلة تؤكد هذا المصير، فإن في إحباط صاحب الصغيرة 

مشكلًا كبيراً ذلك أن مصيره لم يحدد بارتكابه للصغيرة، وإنما يورد مصيره مقترناً بالإصرار، مما  -الإباضية
 :2لييستدعي عرض مصيره حسب أقسام الإصرار، وهو كالتا

 :فسيحيط العمل الصالح لصاحبه يوم القيامة، ذلك  إذا كان الإصرار بمع ۚ ٰ الرغبة عن التوبة
أن الوارجلاني أورد نصاً ذهب فيه إلى أن الإصرار هو الرغبة عن التوبة، وأكد أن مصير صاحبه 

، وعول أنه وأما المصر، والمعاند لربه، والمتمادي على معصيته وارتكبها عمداً »إلى النار، فقال: 

                                                 
 .440 ، صالمرجع السابقريسو، مصطفى بن محمد ابن اد -1
 .441 صريسو، مصطفى بن محمد ابن اد -2



 الإنسانيات                                             :                الرابعالفصل 

237 

 

لا يفارقها أبداً حتى يلقى ربه، فأصر واستكبر فخاب وخسر فلقي ربه غداً في المحشر منكوساً 
 «.مركوساً، فليس في هذا أيضاً مطمع، إذ لا يليق بحكمة الباري سبحانه إسعافه على إصراره

 ة بين  : فينبغي أن نفصل في مصير صاحب الصغير إذا كان الإصرار بمع ۚ ٰ الثبات على المعصية
 كون إصراره مع الاستحقار أو بغيره.

يُلاحظ أن الباحث أغفل التمييز الدقيق بين الإحباط والعقوبة كما لم يوُضّح أثر الإصرار على 
الصغيرة في ضوء النصوص الكلية بل اكتفى بنقل نصوص فردية دون تحليل أوسع أو مقاربة مذهبية 

 صغيرة ناقصًا، مما أضعف الطرح التحليلي.مقارنة، وكذلك بقي تفصيل مصير المصر على ال
بعد تتبعي لهذه التحليلات الدقيقة حول أحكام مرتكبي الكبيرة والصغيرة أجد نفسي أمام رؤية 
فقهية تدمج بين الصرامة في الحفاظ على قدسية التوحيد والمرونة في فهم طبيعة الإنسان الهشّة، فتصنيف 

ليس محض اصطلاح   –كحالة وسطى بين الإيمان والكفر   – مرتكب الكبيرة في منزلة "كفر النعمة"
كلامي، بل تأصيل شرعي يعكس وعيًا عميقًا بثنائية الروح والمادة في كينونة الإنسان، حيث يُحافظ على 

بمعنّ  –أما تركيز الباحثين على خطورة "الإصرار"  ،1حرمة الاعتقاد دون إغلاق باب الرجوع للمذنب
فيكشف عن بعُد تربوي يربط بين استمرارية الذنب وتآكل  –و الاستخفاف بها التمادي في الصغيرة أ

الإيمان، كأنما النفس الإنسانية كالنبتة؛ إما أن ترُوى بطاعة تنميها، أو تقُتلع جذورها بتمادي المعصية. 
وبين  –كفراً عمليًا لا اعتقاديًا   –ويلفت نظري هنا التشابه بين الموقف الإباضي من مرتكب الكبيرة 

رؤية المدارس الأخرى التي تُجمع على أن الذنب لا يُسقط أصل الإيمان، مما يؤكد أن الخلاف اللفظي لا 
يغُطي على التقاطع الجوهري في الحفاظ على التوازن بين عدل الله ورحمته. ولعل الأهم في هذا السياق 

عل، حيث يُصبح "الإيمان" شكلًا بلا هو إشارة التحليل إلى الإشكالية المعاصرة لانفصام القول عن الف
دعوة لانسجام الظاهر مع الباطن، فلا خلاص لمصلٍّ  –في جوهره  –مضمون، فيُذكّرنا بأن الإسلام 

 يقُيم الصلاة ويهُمل عدلها في تعامله.
 
 

                                                 
 .440 ، صالمرجع السابقريسو، مد ابن ادمصطفى بن مح -1



 الإنسانيات                                             :                الرابعالفصل 

238 

 

 المطلب السادس: التوبة؛ مفهومها وشروطها ومعوقاتها:
وجعله مُتاحًا لكل مُذنبٍ يمشْعُرُ بثقل الذنب ورغبةٍ ممنَّ اللَّ تعالى على عباده بفتح باب التوبة، 

في التطهير، وهو ما أمكَّدم عليه الباحث مصطفى بن محمد ابن ادريسو في تحليله لنصوص التوبة، مُبرزاً أن 
وفي هذا  ،رحمة اللَّ تجلَّت في عدم ربط التوبة بزمنٍ أو حالٍ إلا لحظة الغرغرة أو طلوع الشمس من المغرب

ي وَلَا تُ لْقُوا بِأيَْدِيكُمْ اق يُشير ابن ادريسو إلى تأويل أبي عبد اللَّ محبوب بن الرحيل للآية الكريمة: ﴿السّ 
، حيث يرى أن اليأس من رحمة اللَّ بعد الذنب 1﴾إِلَى الت ىهْلُكَةِ ۛ وَأَحْسِنُوا ۛ إِنى اللَّىَ يحُِب  الْمُحْسِنِيََّ 

 .2حسان في العمل تعُيد التوازن الروحي والإيمانييعُمّ ق الهلاك، بينما التوبة مع الإ
رغم أهمية طرح الباحث لمفهوم التوبة إلا أن معالجته بدت تقريرية أكثر من تحليليّة؛ حيث لم 
يفُصّل في شروط التوبة أو يقُارنها بمواقف الفرق الأخرى، كما لم يُبرز بوضوح أثر التوبة في البناء العقدي 

 ناول محدودًا في العمق والجدل الكلامي.الإباضي، مما جعل الت
 أولا. مفهوم التوبة:

يعُرّ ف الباحث ابن ادريسو التوبة بأنها "حركة وجودية تعكس رجوع العبد إلى فطرته النقية بعد 
وهو يربط  ،شير إلى "التـَّوْب" كعودةٍ إلى الأصليُ  تعريفها اللغوي والذيصراعٍ مع الذنب"، مُستندًا إلى 

فهوم اللغوي ورؤية الشيخ اطفيش الذي شمرمطم لصحة التوبة الندم الفعلي والإصلاح المادي بين هذا الم
ليست طقسًا لفظيًا، بل تحوُّلٌ  –وفق تحليله  –)كالكفارات( والتخلي عن الذنب، مُضيفًا أن التوبة 

 .3داخلي يعُيد صياغة علاقة العبد بخالقه وبنفسه
وط التوبة الكلاسيكية )الندم، الإقلاع، العزم على عدم يُبرز ابن ادريسو في دراسته أن شر و 

 –العودة( توُاجمه اليوم بتحدياتٍ وجودية؛ كالإدمان المادي أو الرُّوحي، أو سُلطة العادة، مما يستدعي 
توسيع مفهوم "القدرة على التغيير" ليشمل التدريج في الإقلاع، والاستعانة بمنظومة دعم  –بحسب رأيه 
ويؤُكد أن هذا التفسير لا يتعارض مع وجوب التوبة الفورية، بل يُلائم واقع الإنسان  ،لعلماء()كالمجتمع وا

                                                 
 .195سورة البقرة، الآية:  -1
 .442 ، صالمرجع السابق، ريسو، الفكر العقدي عند الاباضيةمصطفى بن محمد ابن اد -2
 .447 ، صالمرجع السابقريسو، مصطفى بن محمد ابن اد -3



 الإنسانيات                                             :                الرابعالفصل 

239 

 

نَفُسِكُمْ ۗ وَمَن ﴿المعقَّد، مستدلاا بقوله تعالى:  رًا لأِ  فاَت ىقُوا اللَّىَ مَا اسْتَطَعْتُمْ وَاسْمَعُوا وَأَطِيعُوا وَأنَفِقُوا خَي ْ
 .1﴾كَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ يوُقَ شُحى نَ فْسِهِ فأَُولََٰئِ 

قدّم الباحث تعريفًا عميقًا ووجودياا للتوبة إلا أن الخلط بين المفهوم الشرعي والتحليل النفسي 
المعاصر قد يُضعف الدقة الفقهية كما أن توسيع مفهوم التوبة ليتناسب مع التدرج قد يثير إشكالًا شرعياا 

توضيح حدود هذا التوسيع في ضوء النصوص الشرعية حول شرط الإقلاع الفوري، وكان من الأجدر 
 وآراء العلماء.

 :2يُحلّ ل ابن ادريسو أبرز المعوقات النفسية والاجتماعية للتوبة مثلو 
 نتيجة ضعف الوازع الديني أو الانخراط في بيئة تعُظّ م الشهوات.الاستخفاف بالذنب : 
 مكرورةً دون تغييٍر حقيقي.: حيث يُصبح الاعتذارُ صيغةً الاغترار بسهولة التوبة 
 وهو ما يراه أخطر المعوقات، مستشهدًا بتحذير ابن الرحيل من أن اليأس اليأس من القبول :

 يُحوّ ل الذنبم إلى "هوية" يصعُب التحرر منها.
ويُضيف أن علاج هذه المعوقات يبدأ بتفعيل مفهوم المحاسبة الذاتية، وربط التوبة بفلسفة الأمل 

قُلْ يَا عِبَادِيَ الىذِينَ أَسْرَفُوا عَلَى أنَفُسِهِمْ لَا تَ قْنَطُوا مِن رىحْْةَِ ينية، كقوله تعالى: ﴿في النصوص الد
 .3﴾اللَّىِ 

أحسن ابن إدريسو في تشخيص المعوّقات النفسية والاجتماعية للتوبة، لكن التحليل يفتقر إلى 
إلى خلط بين ضعف الشعور بالذنب كحالة  التمييز بين البُعد الأخلاقي والفقهي للذنب مما قد يؤدي

نفسية وبين سقوط المسؤولية الشرعية، كما أن التركيز على الجانب الوجداني دون بيان حدود "الرجاء" 
 قد يفُضي إلى التراخي في التوبة.

 
 

                                                 
 .08، الآية: التغابنسورة  -1
 .448 ، صالمرجع السابق، ر العقدي عند الاباضيةريسو، الفكمصطفى بن محمد ابن اد -2
 .53، الآية: الزمرسورة  -3



 الإنسانيات                                             :                الرابعالفصل 

240 

 

 ثانيا. شروط قبول التوبة:
لشيهاني تحليلاً في إطار بحث شروط التوبة النابعة من القلب يقدم الأستاذ حمو بن عيسى ا

مستوحىً من أفكار الشيخ بيوض، مبرزاً ثلاثة أركان جوهرية لا تقبل التوبة إلا بها، وهي بمثابة أعمدةٍ 
 :1تعُيد بناء الإيمان من جديد

 . الندم:1
جرَّدة لا تكفي لتحقيق التوبة، فكما يصف الشيهاني نقلًا عن الشيخ بيوض: إن 

ُ
الكلمات الم

د الأذكار ب سمبمحةٍ بين الأصابع كافٍ لغفران الذنوب، بينما عيناه تبحثان عن "البعض يظنُّ أن تردي
هنا يمكمن الخلل: الندم الحقيقي هو انكسار القلب وليس حركة اللسان. فلو كان و  ،شهوةٍ جديدة!"

 الندم شجرةً، لكانت جذورها ممتدةً في أعماق الضمير، تنُب ت عملًا صالحاً بدل الذنب. وكما في قوله
فالتوبة ليست طقساً شكلياً، بل هي  ،2﴾وَإِني ِ لَغَفىار  لِ مَن تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ صَالِحاً ثُىُ اهْتَدَىَٰ تعالى: ﴿

 ولادةٌ جديدة للإيمان.
يعرض الشيهاني مفهوم التوبة بنـمفمسٍ وجداني مؤثرّ يقُرّب المعنّ إلى القارئ من خلال أمثلة 

 أن التركيز المكثّف على "الندم" في هذا الجزء رغم أهميته جاء على واقعية وصور بلاغية قوية، غير
حساب توضيح الركنين الآخرين )الإقلاع عن الذنب، والعزم على عدم العودة( واللذين يفُترض أن 

تحتاج إلى ضبط دقيق  —كعبارة "ولادة جديدة للإيمان"—يُستكما في التحليل، كما أن بعض التعابير 
رج ع ن المفهوم العقدي المنضبط للتوبة خصوصًا في السياقات الأكاديمية، ومع ذلك نجح حتى لا تخم

 الكاتب في إبراز التوبة كتحوُّلٍ داخلي حقيقي لا مجرّد مظهر.
 . العزم على عدم العودة إلى الذنب:2

 ولا يمقف الأمر عند الندم بل لا بد من عمزمٍ صادق يقطع الطريق على العودة إلى الذنب، ويُشير
سافر الذي يُجدّد زاده كلما تعثّر، فـ"إن زلّت قدمه، جمدَّد التوبة". 

ُ
الشيهاني إلى أن التائب الحقيقي كالم

                                                 
 .334 صالمرجع السابق، ، ني، الفكر العقدي عند الشيخ بيوضحمو بن عيسى الشيها -1
 .82، الآية: طهسورة  -2



 الإنسانيات                                             :                الرابعالفصل 

241 

 

هذا العزم ليس ومعْداً مؤقتاً، بل هو انعكاسٌ لتجديد الإيمان، كما توُضح الآية الكريمة: فالإيمان بعد 
نح القوة لاختيار الهدى بعد الضلال  .1التوبة يمم

لشيهاني مجددًا على الأسلوب الخطابي والتصويري دون تدقيق في المفهوم الفقهي لـ"العزم يعتمد ا
على عدم العودة" إذ لا يوضح هل يشُترط أن يكون العزم حاسماً أم يكفي غلبة الظن وهي مسألة 

حليلي، خلافية بين الفقهاء، كما أن الاعتماد على المجاز )التائب كالمسافر( يُضعف الجانب العلمي الت
 ويغيب التوثيق الدقيق للآية المذكورة أو تفسيرها الفقهي الداعم.

يعرض الشيهاني مفهوم العزم على عدم العودة بلغة وجدانية جميلة ويُحسن توظيف الصورة الفنية 
سافر المتجدد، غير أن التحليل يفتقر إلى التأصيل الفقهي الدقيق إذ لم يُحدّد الرأي

ُ
 في تشبيه التائب بالم

المرجّح في مسألة العزم )هل يشترط الجزم أم تكفي نية صادقة يغُلب فيها الظن؟( وهي مسألة خلافية 
معروفة، كما أن اعتماد الأسلوب الخطابي والمجاز )دون توثيق الآية الموحى بها أو بيان مصدرها( قد يقُلل 

لعلمي كان ممكنًا لو دُعّم النص من القيمة الأكاديمية للنص، والتوازن بين الخطاب الروحي والتحليل ا
 بآراء فقهاء أو تفاسير معتمدة تثُبّت أركان التوبة في السياق الإباضي أو الإسلامي العام.

 . رد المظالم:3
استناداً  –حذّر الشيهاني فقد  ،أما الركن الثالث فهو الأكثر تحدياً: إصلاح ما أفسده الذنب

حو السيّئات" دون تحقيق العدل. فلو من الوهم الق –إلى توجيهات الشيخ بيوض  ائل بأن "الحسنات تمم
إِنى الحَْسَنَاتِ سرق إنسانٌ مالًا، لن تغُني الصلاة عن ردّه إلى أصحابه! وهنا يتجلّى معنّ قوله تعالى: ﴿

رُّ حتماً  ،2﴾يذُْهِبَْْ السىيِ ئَاتِ  عبر بوابة  إذ لا تقُبل الحسنات إلا بشرط تصحيح الخطأ. فالمغفرة الإلهية تمم
 .3العدالة الإنسانية

ن الشيهاني في التأكيد على شرط رد المظالم لكنه يقُدّم المسألة بطرح وعظي ينقصه التفصيل  يُحس 
الفقهي، كبيان الفروق بين حقوق الله وحقوق العباد، وحدود وجوب الرد في كل حالة، كما أن تفسيره 

                                                 
 .335 صالمرجع السابق، ني، حمو بن عيسى الشيها -1
 .114، الآية: هودسورة  -2
 .334 صالمرجع السابق، ، ني، الفكر العقدي عند الشيخ بيوضالشيها حمو بن عيسى -3



 الإنسانيات                                             :                الرابعالفصل 

242 

 

﴾ يخضع لتأويل خاص دون عرض التفسيرات المتعددة لها، مما ئَاتِ إِنى الحَْسَنَاتِ يذُْهِبَْْ السىي ِ للآية: ﴿
 يُضعف الحياد الأكاديمي.

الشيهاني أحسن في إبراز أهمية ردّ المظالم لكن طرحه بقي وعظيًا أكثر منه فقهيًا حيث أغفل 
ة دون التفصيل في التفريق بين حقوق الله وحقوق العباد، كما أن تأويله للآية اقتصر على رؤية خاص

 عرض أقوال المفسرين مما يحدّ من الطرح العلمي المتوازن.
 ثالثا. معوقات التوبة:

يُبرز الأستاذ حمو بن عيسى الشيهاني أربعة عوائق كبرى تعترض طريق التوبة النابعة من القلب، 
 مستندًا إلى تفسيرات الشيخ بيوض للقرآن والسنة. هذه العوائق ليست حواجز مادية فحسب، بل هي

 :1فخاخٌ نفسية وروحية تبُعد الإنسان عن الإنابة إلى الله
 . تزييَّ الشيطان سوء العمل:1

يقول الشيهاني: "الشيطان يصوّ ر المعصية كعملٍ مشروع، فيظن المذنب أنه يحسن صنعًا!"، 
 .2﴾أفََمَن زيُِ نَ لَهُ سُوءُ عَمَلِهِ فَ رَآهُ حَسَنًا﴿مستشهدًا بقوله تعالى: 

أشبه ب ـ سرابٍ يخدع الضمير، حيث يُصبح الذنب جزءاً من هوية المرء، فيرفض هذا التزيين 
يمصف الشيخ بيوض هذه الحالة بأنها "مرضٌ روحي مُزمن"، فالمصائب و  ،النصيحة ويستهزئ بالتوجيه

 الدنيوية تنتهي بالموت، أما الأمراض النفسية الناتجة عن غياب الندم فتستمر عواقبها إلى ما بعد القبر.
 الحل؟ اليقظة الروحية، والاستعاذة بالله من شرور النفس والشيطان.

يعرض الشيهاني فكرة تزيين المعصية بطريقة مؤثرة بلاغيًا لكنه يغلب الجانب الإنشائي على 
التحليل العلمي كما يغيب التمييز بين التزيين النفسي الذاتي والتزيين الشيطاني في ضوء المدارس التفسيرية 

كذلك لا يبُيّن كيف تعُالج هذه الحالة من منظور تربوي أو فقهي عملي، مما يجعل الطرح و  ،ةالمختلف
 محدود الأثر من الناحية التطبيقية.

                                                 
 .335 صلمرجع السابق، ني، حمو بن عيسى الشيها -1
 .08سورة فاطر، الآية:  -2



 الإنسانيات                                             :                الرابعالفصل 

243 

 

الشيهاني عرض مفهوم تزيين المعصية بأسلوب إنشائي مؤثر لكن طرحه يفتقر إلى التحليل 
س التفسيرية، كما غاب عنه الجانب التربوي العلمي والتمييز بين التزيين الشيطاني والنفسي في ضوء المدار 

 والفقهي العملي في معالجة الظاهرة مما قلل من القيمة التطبيقية للنص.
 . الشك في المصير:2

ويُشير الشيهاني إلى أن التراخي في استحضار يوم القيامة يُضعف الوازع الأخلاقي، مستندًا إلى 
عُوثوُنَ ليَِ وْمٍ عَظِيمٍ يَ وْمَ يَ قُومُ النىاسُ لِرَبِ  الْعَالَمِيََّ أَلَا يَظُن  أُولََٰئِكَ أنَ ى ﴿قوله تعالى:  فمن ، 1﴾هُم مىب ْ

يعتقد أنه لن يُحاسمب على صغائر الأمور وكبائرها، يستسهل المعصية. لكن القرآن يربط بين خمشية 
هِ وَنَ هَى الن ىفْسَ عَنِ الْهوََىَٰ وَأَمىا مَنْ خَافَ مَقَامَ ربَ ِ ﴿الموقف العظيم وقدرة الإنسان على كبح الهوى: 

لذا يطالب الشيهاني المؤمن بتربية نفسه على اليقين بالآخرة، كسلاحٍ ضد  ،2﴾فإَِنى الْجنَىةَ هِيَ الْمَأْوَىَٰ 
 .3الشكوك

يعرض الشيهاني المعوق بشكل جيد من الناحية الوعظية، لكن يُلاحظ غياب التفصيل العقدي 
" وحدوده: هل المقصود به الشك الكلي أم ضعف اليقين؟ كما أن استخدام لمفهوم "الشك في المصير

الآيات لم يدُعّم بتحليلٍ تفسيري دقيق أو مقارنات مع مواقف الفرق الإسلامية المختلفة من الإيمان 
 بالآخرة، مما يجعل الطرح أقرب للتأمل الإيماني منه إلى الدراسة العلمية التحليلية.

لة الشك في المصير بأسلوب وعظي مؤثر لكنه أغفل التفصيل العقدي في تناول الشيهاني مسأ
تحديد طبيعة الشك ولم يدُعّم الآيات بتحليل تفسيري أو مقارنات عقدية، مما جعل الطرح أقرب إلى 

 التأمل الإيماني منه إلى المعالجة العلمية المتخصصة.
 . الاغترار برحْة الله:3

ذّ ر الشيهاني من فهمٍ مُ  عتها تعني غفران الذنوب دون ويحم شوَّه لرحمة الله حيث يظن البعض أن س 
 .4﴾وَرَحَْْتِِ وَسِعَتْ كُلى شَيْءٍ ۚ فَسَأَكْتُ بُ هَا لِلىذِينَ يَ ت ىقُونَ ﴿توبة! ويستدل بقوله تعالى: 

                                                 
 .06-04سورة المطففين، الآية:  -1
 .41-40سورة النازعات، الآية:  -2
 .333 صع السابق، المرج، ني، الفكر العقدي عند الشيخ بيوضحمو بن عيسى الشيها -3
 .156سورة الأعراف، الآية:  -4



 الإنسانيات                                             :                الرابعالفصل 

244 

 

بل هي عقدٌ بين  التقوى هنا م فتاح الرحمة فالمغفرة ليست "بطاقة ائتمان" تُصرف دون شرطو 
يضرب الشيخ بيوض مثالًا: "من يرمي نفسه في النار ويقول: ربي و  ،وربهّ: التوبة شرطٌ لتنزُّل الرحمة العبد

 رحيم، أليس مُستهتراً؟!".
الشيهاني يُسلّط الضوء على مسألة مهمة، لكنه يختزل مفهوم الرحمة الإلهية في بعُد واحد دون 

العقدية )مثل المرجئة أو الخوارج( في فهمهم للرحمة مناقشة توازنها مع العدل أو استعراض مواقف المدارس 
والمغفرة، كما أن المثال المستخدم )رمي النفس في النار( يُـبمسّط القضية بشكل مفرط ولا يرقى لمستوى 

 التحليل العلمي الذي ينُتظر في أطروحة أكاديمية.
 . عدم الاتعاظ بالمصائب:4

ائمًا، بل جرس إنذارٍ إلهي، كما في قوله تعالى: يؤُكد الشيهاني أن المصائب ليست عقابًا دو 
لكن الشيطان يزُيّن للإنسان أن  ،1﴾وَمَا أَصَابَكُم مِ ن م صِيبَةٍ فبَِمَا كَسَبَتْ أيَْدِيكُمْ وَيَ عْفُو عَن كَثِيرٍ ﴿

ني بمصير هنا يذُكّ ر الشيهاو  ،يلُقي باللوم على الخارج )الحظ، الظروف، الآخرين( ليبُقيمه في دائرة الذنب
فالنور الحقيقي يؤُخذ من الدنيا بالتوبة والعمل  ،2﴾ارْجِعُوا وَراَءكَُمْ فاَلْتَمِسُوا نوُراً﴿المنافقين يوم القيامة: 

 الصالح، لا بالتعلل بالأعذار.
طرح الشيهاني يحمل رؤية وعظية نافعة لكنه لم يفُرّق بين الابتلاء التربوي والمصيبة التأديبية في 

رآني كما أن توظيف الآيات جاء بلا توضيح سياقها التفسيري الكامل، وربط مصير المنافقين الفهم الق
بعدم الاتعاظ بالمصائب فيه تعميم غير دقيق وكان من الأفضل دعم الطرح بآراء المفسرين أو الفقهاء 

 لتقوية الجانب العلمي.
 رابعا. وقت التوبة:

أن التوبة ليست خياراً  –تفسيرات الشيخ بيوض انطلاقاً من  –يؤكد حمو بن عيسى الشيهاني 
مؤجلًا، بل هي سباق مع الزمن تُحدّد نهايته لحظة خروج الروح، وفي تحليله لهذا البُعد الزمني يقدّم رؤيةً 

 تربط بين رحمة الله الواسعة وحتمية الموت المفاجئ:

                                                 
 .30سورة الشورى، الآية:  -1
 .13سورة الحديد، الآية:  -2



 الإنسانيات                                             :                الرابعالفصل 

245 

 

اَ الت ىوْبةَُ عَلَى اللَّىِ ﴿يستشهد الشيهاني بقوله تعالى:  لِلىذِينَ يَ عْمَلُونَ الس وءَ بَِهَالَةٍ ثُىُ يَ تُوبوُنَ  إِنَّى
ُ عَلِيمًا حَكِيمًا ُ عَلَيْهِمْ ۗ وكََانَ اللَّى موضحًا أن "م ن قمر يبٍ" تعني الفوريةّ ، 1﴾مِن قَريِبٍ فأَُولََٰئِكَ يَ تُوبُ اللَّى

 بعد غرقه! وليس التسويف. فالتأخير يشبه ممن يرمي بنفسه في البحر ويطلب النجاة
حَتىىَٰ إِذَا أَدْركََهُ ويُحذّ ر من مصير ممن يُشبهون فرعون الذي أراد التوبة عند معاينة الموت: ﴿

فرفض الله توبته لأنها جاءت بعد فوات الوقت. هكذا يتحوّل التسويف إلى  ،2﴾الْغَرَقُ قاَلَ آمَنتُ...
 انتحار روحي!

بادرة في التوبة وعدم تأجيلها مستندًا إلى أدلة قرآنية الشيهاني قدم تأكيدًا مهمًا على ضرورة الم
قوية، لكن طرحه يتسم بالوعظ أكثر من التحليل العلمي العميق، حيث لم ينُاقش الفروق الفقهية حول 
وقت التوبة وحدودها، كما لم يعُرمض آراء العلماء المختلفين في هذا الجانب مما يحد من شمولية الطرح 

 الأكاديمي.
ر الشيهاني "الجهالة" في الآية الكريمة ليس كعذرٍ للذنب، بل كـ حالةٍ مؤقتة يجب الخروج ويفسّ  

منها سريعاً، فالله يعطي العبد عمراً كفرصةٍ للتذكر، لكن البعض يستهلكها في التمادي، كسائقٍ يسرع 
مره هو رصيده ويستذكر كلام الشيخ بيوض: "لو علم العبد أنّ ع، نحو منحدرٍ خطرٍ وهو يغُلق عينيه!

 .3الوحيد لاستثمر كل لحظة في الهروب من ذنوبه"
الشيهاني يعالج موضوعًا محوريًا في التوبة لكن تحليله يبقى مرتبطاً بالمأثور التفسيري التقليدي دون 
توسيع للنظرة العقدية أو الفقهية الحديثة مثل مناقشة إمكانية التوبة في لحظات الموت أو حالات الندم 

الأخيرة وهي مسائل خلافيّة بين العلماء، كما يعتمد على صور بلاغية قوية لكنها تقلل من الحياد  القلبي
 الأكاديمي مما يجعل الطرح أقرب إلى الخطاب الدعوي منه إلى البحث العلمي الموضوعي.

ل الثوران! ويشبّه الشيهاني مُماط ل التوبة بممن يبني بيتاً على حافة بركان، مُعتقداً أنه سيُصلحه قب
أمكْث رُوا : »صلى الله عليه وسلمتُشبه إعصاراً يأتي بلا موعد، ويستدل بقول النبي  –كما يذكر   –فحقيقة الموت المجهولة 

 الموت كحاضرٍ لا كغائب. استحضار)الموت(، فمفتاح التوبة الناجحة هو « ذ كْرم هماذ م  اللَّذَّات  
                                                 

 .17سورة النساء، الآية:  -1
 .90، الآية: يونسسورة  -2
 .336 صالمرجع السابق، ، ني، الفكر العقدي عند الشيخ بيوضحمو بن عيسى الشيها -3



 الإنسانيات                                             :                الرابعالفصل 

246 

 

قدّم عند المحاسبة، بل هي جواز السفر تُ  "اغفر لي"الشيهاني إلى أن "التوبة ليست بطاقةُ  وينُهي
إلى النجاة"، فكما يربط الشيخ بيوض بين القبول الشرطي للتوبة والتوقيت يذُكّ ر الشيهاني بأن رحمة الله 

إنقاذاً بعد أن يبتلعه  يطلبممظلّةٌ مفتوحةٌ حتى اللحظة الأخيرة، لكن من ينتظر لحظة الغرغرة كمن 
 .البحر!

ا بلاغية قوية للتأكيد على أهمية الاستعجال في التوبة لكن أسلوبه يميل الشيهاني يستخدم صورً 
إلى الجانب الوعظي أكثر من التحليل الأكاديمي الموضوعي، كما يغيب فيه توثيق دقيق للأحاديث 
 والنصوص المفسرة ويعتمد بشكل كبير على الاستعارات دون استعراض للآراء الفقهية المتنوعة بشأن

الشيهاني يعالج موضوع التوبة بأسلوب بلاغي مقنع لكنه يعتمد ، ولكن حتى اللحظة الأخيرةفرصة التوبة 
بشكل كبير على التفسيرات التقليدية دون استحضار المناقشات العقدية أو الفقهية الحديثة، خصوصاً 

طاب حول إمكانية التوبة في لحظات الموت. هذا يحدّ من عمق الطرح العلمي ويقربه أكثر إلى الخ
 الدعوي، مع ضعف في الحياد الأكاديمي والتنوع المنهجي.

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 الإنسانيات                                             :                الرابعالفصل 

247 

 

 خاتمة الفصل:
وفي ختام هذا الفصل يمكن القول بأن القضاء والقدر يمثلان ركنًا أساسيًا من أركان الإيمان التي 

المختلفة أن  من خلال تعريفاتهم وتفسيراتهم الاباضيةلا يستقيم إيمان المسلم بدونها، وقد بيّن علماء 
القضاء هو علم الله الأزلي بحال مخلوقاته بينما القدر هو تنفيذ هذا العلم في الواقع، كما أظهرت أبعاد 
الإيمان بالقضاء والقدر أثراً عميقًا في حياة المسلم من خلال التوكل، والصبر، والاستسلام لأحكام الله 

عنصر الأسماء والأحكام سلطنا الضوء فيه على عز وجل والثبات على الحق، وعلى الصعيد الآخر فإن 
الفروق الجوهرية بين الإيمان والكفر وأقسام الكفر المختلفة، وما يترتب على المعصية من آثار، والتوبة وما 

 لها من مانع من إنفاذ الوعيد إذا اجتهد فيها المذنب، وإذا لم يتب توجّه إليه الوعيد.
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 



 

 

 

 

 
 
 
 

 
 
 
 
 

 خاتمة



  خاتمة

249 

 

ع مسار الفكر العقدي الإباضي في الجزائر تكشف الدراسة عن بنية فكرية تميّزت بعد تتب
فالفكر  ،بالقدرة على الجمع بين الحفاظ على الهوية المذهبية والانفتاح على متغيرات الواقع المعاصر

صول الإباضي لم يُختزل في كونه موروثًا تقليديًا بل تطور في إطار منظومة عقدية مرنة استندت إلى أ
وقد عُرف هذا الفكر باعتداله ورفضه للغلو  ،راسخة واستجابت في الوقت نفسه لتحديات العصر

واعتماده على الحوار والسلم كخيار للإصلاح وهو ما تجلّى منذ البدايات على يد مؤسس المذهب 
عقلانية للثوابت الإمام جابر بن زيد، الذي أسّس لمنهج يوازن بين النقل والعقل، ويسعى إلى تقديم قراءة 

 العقدية دون الوقوع في التعصب أو الجمود.
ففي الجزائر مثل الإباضية نموذجًا لصمود الهوية الدينية والثقافية عبر القرون، فبفضل نظام 
"العزابة" الاجتماعي، الذي يرتكز على التكافل وحفظ الحقوق، استطاعوا الحفاظ على كيانهم رغم 

قتصر دور العقيدة عندهم على الجانب النظري، بل تحولت إلى ممارسة يومية التقلبات التاريخية، ولم ي
تجسد في العدل في توزيع المياه، وإدارة الشؤون العامة بروح المشاورة، واحترام التعددية داخل المجتمع، 

يمان بالله وهذا يبرز أن التوحيد في المنظور الإباضي ليس شعاراً مجردًا، بل مشروعًا أخلاقيًا يربط بين الإ
 وإقامة العدل بين الناس.

فلم يكن بابًا للهروب من واقع الحياة  –كالإيمان بالملائكة واليوم الآخر   –أما الإيمان بالغيب 
بل حافزاً لتعميق المسؤولية الفردية والجماعية، ففكرة الحساب والعقاب مثلًا، تحولت عندهم إلى رقابة 

ي، كالصدق في المعاملات، والشفافية في إدارة الأوقاف، والحرص ذاتية تُحوّل الأخلاق إلى سلوك عمل
على نظافة البيئة كجزء من العبادة، كما أن ربط الإيمان بالقضاء والقدر بحرية الإرادة البشرية جعل الفرد 
الإباضي يدرك أنه مسؤول عن اختياراته، دون أن يلُقي باللوم على الظروف، وهو ما عزز ثقافة المبادرة 

 لعمل في مجتمعاتهم.وا
وفي العصر الحديث واجه الإباضية الجزائريون تحديات جديدة كالانزياح نحو العولمة وانزياح 

تجديد الخطاب الديني  –من خلال رموزهم الفكرية كالشيخ بيوض  –الهويات المحلية، إلا أنهم استطاعوا 
 النضال الوطني ضد الاستعمار، دون قطيعة مع التراث، فمشاريع الإصلاح التعليمي، والانخراط في

وإدارة الحوار مع المذاهب الأخرى، كلها شواهد على قدرة الفكر الإباضي على تقديم إجابات عملية 



  خاتمة

250 

 

لإشكالات الواقع، فالمذهب لم يغُلق باب الاجتهاد بل ظل يؤكد على ضرورة فهم النصوص الشرعية في 
 ضوء مقاصدها مع الحفاظ على الثوابت.

تقدم هذه الدراسة الفكر العقدي الإباضي الجزائري كنموذج يلُهم في زمن وفي الأخير 
الاستقطابات الدينية والفكرية، فقدرته على الجمع بين الثبات على الأصول والمرونة في الفروع، وبين 
الانتماء الإسلامي العميق والخصوصية المحلية، تجعل منه مرآة تعكس جوهر الإسلام القائم على الوسطية 
والعدل، ولا شك أن استمرار هذا النموذج رهن بقدرته على تطوير أدواته، وتفعيل الحوار مع كل 

قادر  –حين يفُهم بمنهج متوازن–التيارات، ليظل جسراً بين التراث والحداثة، وشاهدًا على أن الإسلام 
 على صناعة حضارة إنسانية راقية.

استطاعت الدراسة أن تتوصل إلى النتائج  صرةالمعا الاباضيةومن خلال دراسة وتحليل لعقيدة 
 التالية:
  تميز الفكر العقدي الإباضي بتماسكه الداخلي واستقلاله المفاهيمي، حيث يعتمد على مصادر

 واضحة )القرآن، السنة، العقل(، ويقوم على أصول كالتوحيد والعدل والحرية في الاعتقاد.
  بوصفها التزامًا فكريًا وسلوكيًا وليس مجرد إيمان أظهر التحليل أن الإباضية يعرفّون العقيدة

 نظري.
 .تمسك الفكر الإباضي بالتوحيد المطلق مع تأكيد على تنزيه الله تعالى ونفي التشبيه 
  خاصة الشيخ بيوض  –شهدت المفاهيم تطوراً في طريقة عرضها، حيث أعاد المعاصرون– 

داثة كالعلمانية والإلحاد، دون المساس بجوهر تقديم التوحيد بلغة عقلانية، منفتحة على قضايا الح
 العقيدة.

 .إن الفكر الإباضي يعُلي من مكانة الأنبياء ويؤكد عصمتهم، ويركز على البعد الأخلاقي للنبوة 
  وظّف علماء الإباضية مفاهيم النبوة لتأكيد الرسالة الإصلاحية في الفكر المعاصر، وتمت إعادة

 ت هداية لا مجرد خوارق.قراءة المعجزات بوصفها دلالا
  يؤمن الإباضية بالسمعيات )اليوم الآخر، الجنة، النار، الشفاعة...( لكن بتفسير عقلاني

 معتدل.



  خاتمة

251 

 

  ،أثرّ الانفتاح المعرفي والتحديات المعاصرة في تقديم السمعيات بأسلوب توعوي بعيد عن التهويل
 خاصة في ما يخص عذاب القبر والشفاعة.

 مسك بمبدأ "لا جبر ولا تفويض" بل "أمر بين أمرين"، ويؤكد مسؤولية إن الفكر الإباضي يت
 الإنسان عن أفعاله.

 أخلاقي؛ فتم التأكيد -تم تجديد عرض مسائل الإيمان والكفر والمعصية عبر منظور اجتماعي
 على أهمية التوبة، ورفض التكفير، والتمييز بين الأحكام الفردية والعامة.

 يم بيوض هذه المفاهيم بما يضمن الانسجام بين الثوابت العقدية وروح عالج علماء العصر كإبراه
 العصر.

وفي ختام هذه الرحلة البحثية، نأمل أن تسهم هذه الدراسة في تسليط الضوء على النموذج 
الإباضي الجزائري كتجربة عقدية معاصرة تجمع بين الاعتدال الفكري والتطبيق العملي، مع التأكيد على 

التراث ليس غاية في حد ذاته، بل سبيل لتعزيز الحوار المذهبي داخل الأمة الإسلامية،  أن فهم هذا
إن استحضار  ،يثُري الفكر الإسلامي ولا يُضعفه –حين يدُار بحكمة  –انطلاقاً من إيماننا بأن التنوع 

ملية لتحديات القيم العقدية للإباضية، كالعدل والشورى والتوازن بين النقل والعقل، يقُدم إجابات ع
العصر، من خلال نموذج جزائري أثبت أن الخصوصية المذهبية قادرة على الاندماج في النسيج الوطني 
دون تناقض. وهكذا يصبح استكشاف الفكر الإباضي خطوة نحو بناء وحدة إسلامية قائمة على 

الحفاظ على أصالة الهوية في الاعتراف المتبادل واستلهام المشتركات التي تعُيد للأمة دورها الحضاري، مع 
 عالم تتجاذبه الصراعات الفكرية.

 
 
 



 

 

 

 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 

 اجعالمر و  المصادر



 المراجع المصادر و 

253 

 

 :العربية المصادر والمراجع
 القرآن الكريم 

 أولا: الكتب:
 التراث وزارة للشماخي، السير كتاب الشماخي، الدين بدر الواحد، عبد بن عثمان أبي سعيد بن أحمد .1

 .1987 عمان، سلطنة والثقافة، القومي
 إبراهيم وطباعة تحقيق بالمغرب، المشائخ طبقات الدرجيني، يخلف بن علي بن سليمان بن سعيد بن دأحم .2

 .1974 ،02 ج طلاي،
 ،01ج مصر، السلفية، المكتبة البخاري، بشرح الباري فتح العسقلاني، حجر بن علي بن أحمد .3

 .ه1390
 .ت د لبنان، بيروت، علمية،ال المكتبة المنير، المصباح الفيومي، المقري علي محمد بن أحمد .4
 .2001القاهرة،  ط، د المصرية، النهضة مكتبة الجزائر، هي هذه المدني، توفيق أحمد .5
 .2007، الجزائر، للنشر القصبة دار الجزائرية، المدن تاريخ سليماني، أحمد .6
 بيروت، ،والتوزيع والنشر للطباعة العربية النهضة دار المعتزلة، الكلام علم في صبحي، محمود أحمد .7

1985. 
 .1997 ،1 ط الهداية، دار المعاصرة، والمصطلحات الإسلام الجندي، أنور .8
 نشر ،17 ج بالحاج، الشيخ محمد بن عيسى :تحقيـق الشورى، سورة :القرآن رحاب في بيوض، إبراهيم .9

 .2008، غرداية العربية المطبعة القرارة، - التراث جمعية
 جمعية الهجري، الثالث القرن نهاية حتى الاباضية عند العقدي الفكر محمد، بن مصطفى ادريسو، ابن .10

 .2003 غرداية، التراث،
 ، د ت.القاهرة المصرية، والوثائق الكتاب الطبقات، كتاب به أخل ما إتمام في المنتقاة الجواهر البـمرمادي، .11
 ون،ع بدير فيصل :تح الكويت، جامعة مطبوعات الخمسة، الأصول شرح الهمذاني، الجبار عبد .12

1998. 



 المراجع المصادر و 

254 

 

 ،2 ط لبنان، بيروت، العلمية، الكتب دار السود، عيون باسل محمد :تح التعريفات، الجرجاني، .13
2003. 

 .هـ 1405 ،1 ط لبنان، بيروت العربي، الفكر دار الأبياري، إبراهيم تحقيق التعريفات، الجرجاني، .14
 الثقافية، الكتب مؤسسة يم،تم أسعد تحقيق الاعتقاد، أصول في الأدلة قواطع إلى الإرشاد الجويني، .15

 .1991 ،1 ط بيروت،
 مصر، الاستقامة، مكتبة ،02 ج الإباضية، عند للعقيدة الحضاري البعد علي، بن فرحات الجعّبيري، .16

 .ت د
 بيروت، الرسالة، مؤسسة البصائر، دار الله، فتح وحمزة خياط محمد :تحقيق الصحاح، مختار الرازي .17

 .1987 دمشق،
 جامعة وفقهه، التميمي كريمة أبي بن مسلم عبيدة أبو الإمام حامد، بن الله عبد بن مبارك الراشدي، .18

 .1993 عمان، سلطنة قابوس، السلطان
 الأردن، والتوزيع، للنشر الضامري مكتبة ،3 ط الاباضية، تاريخ مختصر الباروني، سليمان الربيع أبي .19

2003. 
 .1965 ،01 ج بيروت، الحياة، بةمكت دار العام، الجزائر تاريخ الجيلالي، الرحمن عبد .20
 .1978 ،07 ج بيروت، اللبناني، الكتاب دار خلدون، بن تاريخ خلدون، بن الرحمن عبد .21
 .1986 بيروت، الإسلامي، الغرب دار الرستميين، الأئمة أخبار الصغير، ابن .22
 ر،حج طبع ،(نفوسة جبل ومشايخ علماء سير) السير كتاب الشماخي، سعيد بن أحمد العباس أبي .23

 ت. د الجزائر،
 .1982 الإسكندرية، الجامعة، شباب مؤسسة ،2 ط والأندلس، المغرب تاريخ سالم، العزيز عبد .24
 .1998، 6 ط بيروت، الرسالة، مؤسسة المحيط، القاموس الفيروزآبادي، .25
 ،01 ط الطبقات، كتاب به أخل فيما المنتقاة الجواهر كتاب الدمَّري، البرادي إبراهيم ابن القاسم أبو .26

 .2014 لندن، الحكمة، دار
 مطبعة وأخبارها، مصر فتوح المصري، القرشي الحكم عبد ابن الله عبد بن الرحمان عبد القاسم أبي .27

 .1930 ليدن، بريل،



 المراجع المصادر و 

255 

 

 الجزائر، الرغاية المطبعية، للفنون الوطنية المؤسسة ،01 ج الخمسة، الأصول شرح الجبار، عبد القاضي .28
1990. 

 تميم، أسعد :تح الاعتقاد، أصول في الأدلة قواطع إلى الإرشاد كتاب الجويني، المالك عبد المعالي أبو .29
 .1985 بيروت، الثقافية، الكتب مؤسسة ،01 ط

 للنشر الهجرة دار الواسطية، ملحق ويليه الواسطية، العقيدة شرح حسن، خليل بن محمد الهراّس، .30
 .هـ1415 السعودية، الخبر، - والتوزيع

 للنشر، موفم ،01 ج الموجز، كتاب - الكلامية الخوارج آراء ،(عمار أبو) فيالكا عبد الوارجلاني، .31
 .2013 الجزائر،

 ،03 ج ،02 ط العقول، لأهل والبرهان الدليل السدراتي، مناد بن إبراهيم بن يوسف الوارجلاني، .32
 .1997 عمان، سلطنة والثقافة، القومي التراث وزارة

 :اطفيش يوسف بن امحمد .33
 1896، المطبعة العربية، غرداية، 02، ط 01رع، تح: ابراهيم طالي، ج شامل الأصل والف. 
  المطبعة العربية، نهج طالبي احمد غرداية، 01شرح عقيدة التوحيد، تح: مصطفى بن الناصر وينتن، ط ،

 .2001غرداية، 
 02، ج تيسير التفسير، مطبعة عيسى البابي الحلبي، نشر وزارة التراث القومي والثقافة، سلطنة عمان ،

 م.1986-هـ1406
  02، ج 01هميان الزاد إلى دار الميعاد، مطابع سجل العرب، نشر وزارة التراث القومي والثقافة، ط ،

 .1980عمان، 
 جمعية ،01 ط وفكره، شخصيته على أضواء معمر يحيى علي الشيخ أحمد، بن قاسم بالحاج، الشيخ .34

 .2003 غرداية، التراث،
 أعوشت: سعيد بن بكير .35
 1999 غرداية، العربية، المطبعة تاريخها، حقائقها، بيانها، الإباضية، المعالم على إسلامية ءأضوا. 
 1993 الجزائر، غرداية، العربية، المطبعة اجتماعياً، – عقائدياً  – تاريخياً  يتكلم ميزاب. 



 المراجع المصادر و 

256 

 

 د ت.غرداية العربية، المطبعة ،(كروم حمو بن أحمد مع) الإيمان روضة في صالحات مسلمات ، 
 الجزائر، وسياسية، واقتصادية اجتماعية دراسة ميزاب، بني تاريخ سعيد، الحاج يوسف، بكير بن .36

2007. 
 ماروك، ربانيت مطبعة الجلاصي، عمار :ترجمة وعقيدتها، الإباضية دراسة إلى مدخل كوبلي، بير .37

 .2006 المغرب،
 ونيس: تحقيق الاباضية، عند العشرة الأصول أو الدين أصول الملشوطي، عيسى بن داوود بن تبغورين .38

 .2005 عمان، الواعد، الجيل مكتبة ،01 ط عامر، طاهرال
 .1985 بيروت، العلمية، الكتب دار طبع النبوات، تيمية، ابن .39
، صنعاء والثقافي، العلمي بدر مركز مكتبة الدين، أصول في المنهاج الزمخشري، عمر بن محمود الله جار .40

 د ت.
 .1994 بيروت، للكتاب، العالمية الشركة في،الفلس المعجم صليبا، جميل .41
 الأمة دارة م،1153/هـ547 حتى التاريخ قبل مما العام الجزائر تاريخ الرحمن، عبد بن محمد بن جيلالي .42

 .2014، الجزائر ،1 ج والتوزيع، للنشر
 .2005 بيروت، المعرفة، دار ،01 ط ،04 ج الدين، علوم إحياء الغزالي، محمد بن محمد حامد أبو .43
 - القاهرة اطفيش، إبراهيم :وتعليق تصحيح وشروحها، التوحيد مقدمة جميع، بن عمرو حفص أبو .44

 .هـ1353  مصر،
 دار ،01ط  الإصلاح، في وآثاره بيوض الشيخ عند العقدي الفكر الشيهاني، عيسى بن حمو .45

 .2011 الجزائر، والتوزيع، للنشر الخلدونية
 غرداية، التراث، جمعية ،01 ط العقدي، وفكرة الجيطالي عيلإسما الإمام واعمر، بابا بكير بن خضير .46

2009. 
 ،01 ج ،02 الفكر، ط دار شحادة، خليل :تح العرب، تاريخ في والخبر المبتدأ ديوان خلدون، ابن .47

 .1998 بيروت،
 .2010 الجزائر، الثقافية، توالت مؤسسة ،01 ج الكبير، العربي المغرب تاريخ محمد، علي دبوز .48
 .هـ1415الرياض،  المسلم، دار ،01 ط الإسلامي، الفكر حقيقة الرحمان، بدع زيد أبو .49



 المراجع المصادر و 

257 

 

 القاهرة، مدبولي، مكتبة ،1 ط والزيدية، الاباضية عند السياسي الفكر الخروسي، هلال بن سالم .50
2006. 

 سلطنة الدينية، والشؤون الأوقاف وزارة ،01 ط ،02 ج الضياء، كتاب العوتبي، مسلم بن سلمة .51
 .2015 عمان،

 عمان، سلطنة والثقافة، التراث وزارة الوسياني، سير وسياني، حسان بن السلام عبد بن سليمان .52
2009. 

 .1995 ،05 ج بيروت، صادر، دار البلدان، معجم ياقوت، الله عبد أبو الدين شهاب .53
 المتحدة تالولايا فرجينيا، الإسلامي، للفكر العالمي المعهد المعاصرة، الفكرية الأزمة العلواني، جابر طه .54

 .1993 ،02 ط الأمريكية،
 /هـ1405بيروت،  العربي، الكتاب دار ،02 ط السبع، المعلقات شرح الحسين، الله عبد أبو .55

 م.1985
 .ت د بيروت، الكتب، عالم ،1 ج الكلام، علم في المواقف الإيجي، الدين عضد .56
 الأردن، المنار، تبةمك حداد، جميل حنا :تحقيق الإعراب، عيون شرح المجاشعي، فضال بن علي .57

1985. 
 .1983 بيروت، ،01 العلمية، ط الكتب دار التعريفات، الجرجاني، محمد بن علي .58
 :معمر يحيى علي .55
 الجزائر، غرداية، العربية المطبعة والحديث، القديم في المقالات كتاب عند الإسلامية الفرق بين الإباضية 

1987. 
 1987 القاهرة، وهبة، مكتبة ،وتاريخهم أصولهم في مركزة دراسة الإباضية. 
 2008 عمان، والتوزيع، للنشر الضامري مكتبة ،03 ط التاريخ، موكب في الإباضية. 
 للنشر، موفم ،02 ج الأباضي، الكافي عبد عمار لأبي الموجز: الكلامية الخوارج آراء طالبي، عمار .60

 .2013 الجزائر،
 .1983 الكويت، الفلاح، مكتبة ،02 ط والرسالات، الرسل الأشقر، سليمان عمر .61



 المراجع المصادر و 

258 

 

 بيروت، الإسلامي، الغرب دار خوري، ميخائيل: تر الإباضية، عن دراسات النامي، خليفة عمرو .62
2001. 

 .1975 الأردن، عمان، والتوزيع، للنشر مجدلاوي الإباضية، الحركة نشأة خليفات، عوض .63
 .1987 مصر، ،02 ج مة،الاستقا مكتبة الاباضية، عند للعقيدة الحضاري البعد الجعّبيري، فرحات .64
 والإرشاد، والوعظ الشرعي القضاء معهد ،02 العقيدة يوسف، بن عاشور الجعبيري علي بن فرحات .65

 .هـ1428عمان،  سلطنة ،04 ط
 .1986، 02ج  والثقافة، القومي التراث وزارة عمان، وأئمة لعلماء والجوابات السير قحطان، أبو .66
 ،(الدين وشرائع الإسلام بدء) إباضية نظر وجهة من وتاريخه مالإسلا المزاتي، التوزري سلام بن لواب .67

 .1985 بيروت، صادر، دار ،01 ط
 .1973 مصر، ،02 ج، 01 ط المعارف، دار مطابع الوسيط، المعجم العربية، اللغة مجمع .68
 عمان، ،02 ج ،الدينية والشؤون الأوقاف وزارة الاباضية، مصطلحات معجم باحثين، مجموعة .69

2011. 
 .1983 الجزائر، والتوزيع، للنشر الوطنية الشركة والخارج، الجزائر بين الثقافية الروابط لطمار،ا محمد .70
 الطبعة بيروت، العربية، الوحدة دراسات مركز المعاصر، العربي الفكر إشكاليات الجابري، عابد محمد .71

 .ت د الثانية،
 لها زيد بن جابر تأسيس عدوى شةومناق البصرة في الإباضية الحركة نشأة عليان، الفتاح عبد محمد .72

 .1994 والتوزيع، والنشر للطباعة الهداية دار ،01 ط بالخوارج، وعلاقتها
 محمد الاستاذ الحمد يث   العمصْر   في   السُّنَّة   أهل   عند العقدي الفكر تجديد اتجاهات البحار، على محمد .73

 2024 ،تركيا-إسطنبول امعربيث، اثلقافث مركز نموذجًا، المبارك
 بالمغرب الخارجية وعلاقاتها حضاراتها الإسلامي، بالمغرب الرستمية الدولة الحريري، عيسى محمد .74

 .1987 ،03 ط الكويت، والتوزيع، للنشر القلم دار ،(هـ 299 – هـ 16)، والأندلس
 ر،الجزائ الألوان، تقنية مطبعة ،"الإباضي المذهب" الإسلامي التاريخ في الواضح ارشوم، بكير بن محمد .75

1997. 



 المراجع المصادر و 

259 

 

 وزارة، 01 ج الكلامية، الأمة فرق وبيان الأصول في والبيان الكشف القلهاتي، الأزدي سعيد بن محمد .76
 .1980 عمان، سلطنة والثقافة، القومي التراث

 .هـ1414دمشق،  الطيب، الكلم دار ،04 ج القدير، فتح الشوكاني، الله عبد بن محمد .77
 ، د ت.بيروت صادر، دار ،03 ج لفنون،ا اصطلاحات كشاف التهانوي، علي بن محمد .78
 .1976 بيروت، العودة، دار الإسلامي، المغرب في الخوارج إسماعيل، محمود .79
 .1990 لبنان،–بيروت والتوزيع، والنشر للطباعة النعمان مؤسسة المدرستين، معالم العسكري، مرتضى .80
 .ت د ،08الهداية،ج دار ،المحققين من مجموعة تح القاموس جواهر من العروس تاج الزبيدي، مرتضى .81
 التراث، جمعية ،01 ط العقدية، اطفيش يوسف بن امحمد الشيخ آراء وينتن، الناصر بن مصطفى .82

 .1996 الجزائر،- القرارة
 مج لبنان، بيروت العرب، لسان دار خياط، يوسف :وتصنيف إعداد المحيط، العرب لسان منظور، ابن .83

 .م1988/هـ1408، 03
 .2001 لندن، الحكمة، دار العربي، المشرق في الإباضية لحركةا الهاشم، طالب مهدي .84
 ،03 ج للملايين، العلم دار العربية، وصحاح اللغة تاج الصحاح الجوهري، حماد بن إسماعيل نصر أبو .85

 .1987 بيروت، ، 02ط
، الإسلامي الغرب دار شريفي، سعيد بن بالحاج :تح العزيز، الله كتاب تفسير الهواري، محكم بن هود .86

 .1990 لبنان، ،01ط  ،04ج 
 .1974 بيروت، الرسالة، مكتبة الإيمان، إلى علمي مدخل :يتحدى الإسلام خان، الدين وحيد .87
 ،01ج  والثقافة، التراث وزارة الحارثي، حمد بن سالم :تح والبرهان، الدليل الوارجلاني، يعقوب أبو .88

 .2006 عمان،
 .2006 غرداية، العربية، المطبعة ،1ط مزاب، بني تاريخ سعيد، الحاج بكير بن يوسف .89

 
 
 
 



 المراجع المصادر و 

260 

 

 نيا: الأطاريح والرسائل الجامعية:ثا
عبد الرحمن أبو بكر المصلح، الإباضية عقيدة وفكرا، رسالة ماجستير، قسم أصول الدين، جامعة  .1

 .1972الإمام محمد بن سعود الإسلامية، الرياض، السعودية، 
نين الأول والثاني الهجري، رسالة ماجستير، جامعة صالح بن خلفان، مصادر الفقه الإباضي في القر  .2

 .2002-2001الزيتونة، تونس، 
مصطفى بن حمو رشوم، الأنكحة الفاسدة في المذهب الإباضي مقارنة بالمذهب المالكي وقانون  .3

 .2000-1999الأسرة الجزائرية، رسالة ماجستير، قسم الفقه والأصول، جامعة قسنطينة، 
ان ودوره الإصلاحي في الحركة الإصلاحية في الجزائر، رسالة ماجستير، جامعة ناصر ربيعة، أبو اليقض .4

 .2013-2012محمد خيضر، بسكرة، 
 :ثالثا: مقالات المجلات وبِوث الملتقيات

 .الأصالة مجلة والبرهان، الدليل وكتابة الورجلاني يوسف يعقوب أبو الجيلالي، الرحمن عبد .1
 العدد ،18 المجلد المعيار، مجلة الجزائر، لعلماء الأشعري العقدي الفكر من ملامح دحمون، الرزاق عبد .2

36، 2014. 
 كلية مجلة الاجتماعية، القيم منظومة تقوية في ودورها الإسلامية العقيدة الجغب، اليزيد أبو بسيوني زينب .3

 ، د ت.35د العد الإسلامية، الدراسات
 مجلة ودراسة، عرض القرآن رحاب في تفسيره في العقدي بيوض إبراهيم الشيخ منهج  الشعيلي، سليمان .4

 .2012، 07 المجلد ،07 العدد الدين، أصول قطاع
 العدد ،4 المجلد للآداب، العربية الجامعات اتحاد مجلة المغرب، بلاد في الإباضية جذور عياش، عدنان .5

02 ،2007. 
 الجزائر، الدبنية، الشؤون وزارة الأصالة، مجلة وغرداية، وسدراتة تاهرت في الاباضية الحركة بلغراد، محمد .6

 .1977، سدراتة – ورقلة بتاريخ خاص ،41 عدد
 مجلة دكتور، الكلامي الفكر واختزال القرآني الاستدلال رحابة بين النبوة دلائل العازمي، سعيدان محمد .7

 .المنيا جامعة العلوم، دار كلية العربية، الدراسات



 المراجع المصادر و 

261 

 

 رابعا: المراقع الألكترونية:
1. https://2u.pw/fIMBjH8Z  

2. https://cutt.us/XTutD  

 الأجنبية: المصادر والمراجع
1. Brahim Benyoucef: Le M"zab Espace Et Societe, Imprimerie Aboudaoud, El 

Harrach, Alger 

2. ROCHE Manuelle, Le M"ZAB architecture ibadite en Algérie,librairie 

Arthaud, Paris 1973. 

 
 
 
 

https://2u.pw/fIMBjH8Z
https://cutt.us/XTutD


 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

رس افهقائمة ال  



 الْيات القرآنيةفهرس 

263 

 

 الصفحة الْية رقم الْية

 سورة الفاتحة 

ينِ﴾ 04  74 ﴿مَالِكِ يَ وْمِ الدِ 

 171 ﴿اهْدِنََ الصِ رَاطَ الْمُسْتَقِيمَ صِرَاطَ الىذينَ أنَْ عَمْتَ عَلَيْهِمْ﴾ 06-07

 بقرةسورة ال 

﴿وَإِذَا قِيلَ لَهمُْ آمِنُوا كَمَا آمَنَ النىاسُ قاَلُوا أنَُ ؤْمِنُ كَمَا آمَنَ  13

 الس فَهَاءُ﴾

212 

نُ نُسَبِ حُ بَِمۡدِكَ وَنُ قَدِ سُ لَكَ﴾ 30
 75 ﴿وَنََۡ

﴿بَ لَىَٰ مَن كَسَبَ سَيِ ئَةً وَأَحَاطَتْ بِهِ خَطِيئَ تُهُ فأَُولََٰئِكَ أَصْحَابُ  81

 رِ ۖ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ﴾النىا

223 

102 ﴾ ِِِذْنِ اللَّىِ  145 ﴿وَمَا هُم بِضَار يِنَ بِهِ مِنْ أَحَدٍ إِلاى 

 55 ﴿إِنّ ِ جَاعِلُكَ لِلنىاسِ إِمَامًا﴾ 124

 156 ﴿أَسْلَمْتُ لِرَبِ  الْعَالَمِيََّ﴾ 131

ُ ليُِضِيعَ إِيماَنَكُمْ﴾ 143  215 ﴿وَمَا كَانَ اللَّى

كُُمْ إِلََٰه  وَاحِد  ۖ لاى إِلََٰهَ إِلاى هُوَ الرىحََْْٰنُ الرىحِيمُ﴾ 163  73 ﴿وَإِلهََٰ

﴿وَلَا تُ لْقُوا بِأيَْدِيكُمْ إِلَى الت ىهْلُكَةِ ۛ وَأَحْسِنُوا ۛ إِنى اللَّىَ يحُِب   195

 الْمُحْسِنِيََّ﴾

235 



 الْيات القرآنيةفهرس 

264 

 

 212 مِ كَافىةً﴾﴿يَاأيَ  هَا الىذِينَ آمَنُوا ادْخُلُوا في السِ لْ  208

ِِِذْنهِِ﴾ 225  174 ﴿مَن ذَا الىذِي يَشْفَعُ عِندَهُ إِلاى 

253 ﴾  101 ﴿تلِْكَ ٱلر سُلُ فَضىلْنَا بَ عْضَهُمْ عَلَىَٰ بَ عْضٍٍۢ

ُ بِكُلِ  شَيْءٍ عليم﴾ 282  45 ﴿وَاللَّى

 52 ﴿لَا نُ فَرِ قُ بَ يََّْ أَحَدٍ مِنْ رُسُلِه﴾ 285

 سورة آل عمران 

 74 مَالِكَ الْمُلْكِ تُ ؤْتي الْمُلْكَ مَن تَشَاءُ﴾﴿ 26

 184 ﴾لىتِِ أُعِدىتْ للِْكَافِريِنَ ﴿وَات ىقُوا النىارَ ا 131-133

159 ﴾  80 ﴿فإَِذَا عَزَمْتَ فَ تَ وكَىلْ عَلَى اللَّىِ

 سورة النساء 

اَ الت ىوْبةَُ عَلَى اللَّىِ للِىذِينَ يَ عْمَلُونَ الس وءَ  17 بَِهَالَةٍ ثُىُ يَ تُوبوُنَ مِن  ﴿إِنَّى

ُ عَلِيمًا حَكِيمًا﴾ ُ عَلَيْهِمْ ۗ وكََانَ اللَّى  قَريِبٍ فأَُولََٰئِكَ يَ تُوبُ اللَّى

242 

َ كَانَ عَلَىَٰ   33 اَتوُهُمْ نَصِيبَ هُمْ ۚ إِنى ٱللَّى ﴿وَٱلىذِينَ عَقَدَتْ أَيْمََٰنُكُمْ فَ  

 كُلِ  شَىْءٍٍۢ شَهِيدًا﴾

48 

هَوْنَ عَنْهُ نُكَفِ رْ عَنكُمْ سَيِ ئَاتِكُمْ﴾﴿إِن تجَْ  59  223 تَنِبُوا كَبَائرَِ مَا تُ ن ْ

ؤُلَاءِ﴾ 143 ؤُلَاءِ وَلَا إِلَىَٰ هََٰ لِكَ لَا إِلَىَٰ هََٰ  230 ﴿م ذَبْذَبِيََّ بَ يََّْ ذََٰ

 57﴿وَرُسُلًا قَدْ قَصَصْنَاهُمْ عَلَيْكَ مِن قَ بْلُ وَرُسُلًا لمىْ نَ قْصُصْهُمْ  164



 الْيات القرآنيةفهرس 

265 

 

 يْكَ﴾عَلَ 

 سورة المائدة 

 48 ﴿يَا أيَ  هَا الىذِينَ آمَنُوا أَوْفُوا بِالْعُقُودِ﴾ 01

قاً لِ مَا بَ يََّْ يَدَيْهِ مِنَ  48 ﴿وَأنَزَلْنَا إِليَْكَ الْكِتَابَ بِالْحقَِ  مُصَدِ 

ُ ۖ وَلَا  نَ هُم بماَ أنَزَلَ اللَّى  تَ تىبِعْ الْكِتَابِ وَمُهَيْمِنًا عَلَيْهِ ۖ فاَحْكُم بَ ي ْ

 أَهْوَاءَهُمْ عَمىا جَاءَكَ مِنَ الْحقَِ ﴾

126 

﴿يَا أيَ  هَا الرىسُولُ بَ لِ غْ مَا أنُْزِلَ إِليَْكَ مِنْ ربَِ كَ وَإِنْ لَمْ تَ فْعَلْ  67

 فَمَا بَ لىغْتَ رِسَالتََهُ﴾

51 

 سورة الأنعام 

 هُوَ ۚ وَيَ عْلَمُ مَا في الْبَ رِ  ﴿وَعِندَهُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ لَا يَ عْلَمُهَا إِلاى  59

وَالْبَحْرِ ۚ وَمَا تَسْقُطُ مِن وَرقََةٍ إِلاى يَ عْلَمُهَا وَلَا حَبىةٍ في ظلُُمَاتِ 

 الْأَرْضِ وَلَا رَطْبٍ وَلَا يَابِسٍ إِلاى في كِتَابٍ م بِيٍَّ﴾

75 

لُنَا وَهُمْ لَا ﴿حَتىىَٰ إِذَا جَاءَ أَحَدكَُمُ الْمَوْتُ تَ وَف ىتْهُ رُسُ  61

 يُ فَرِ طُونَ﴾

155 

 55 ﴿كُلاًّ هَدَيْ نَا﴾ 84

95 ﴾  76 ﴿فاَلِقُ الحَْبِ  وَالن ىوَىَٰ

 76 ﴿وَجَعَلَ اللىيْلَ سَكَنًا﴾ 96



 الْيات القرآنيةفهرس 

266 

 

 70 ﴿لاى تُدْركُِهُ الْأبَْصَارُ وَهُوَ يدُْرِكُ الْأبَْصَارَ وَهُوَ اللىطِيفُ الْخبَِيُر﴾ 103

 202  مَا أَشْركَُوا﴾﴿وَلَوْ شَاءَ اللَّىُ  107

 سورة الأعراف 

رُهُ﴾ 65 َ مَا لَكُم مِ نْ إِلَهٍ غَي ْ  51 ﴿يَا قَ وْم اعْبُدُوا اللَّى

 241 ﴿وَرَحَْْتِِ وَسِعَتْ كُلى شَيْءٍ ۚ فَسَأَكْتُ بُ هَا لِلىذِينَ يَ ت ىقُونَ﴾ 156

رُوا الىذِينَ يُ لْحِدُونَ في ﴿وَلِلَّىِ الْأَسْماَءُ الْحسُْ ۚ ََٰٰ فاَدْعُوهُ بِِاَ ۖ وَذَ  180

 أَسْماَئهِِ ۚ سَيُجْزَوْنَ مَا كَانوُا يَ عْمَلُونَ﴾

71 

ُ فَلَا هَادِيَ لَهُ﴾ 186  188 ﴿مَن يُضْلِلِ اللَّى

 سورة الأنفال 

ُ وَجِلَتْ قُ لُوبُ هُمْ وَإِذَا تلُِيَتْ  02-04 اَ الْمُؤْمِنُونَ الىذِينَ إِذَا ذكُِرَ اللَّى ﴿إِنَّى

يْهِمْ آيَاتهُُ زاَدَتْ هُمْ إِيماَنًَ وَعَلَىَٰ رَبِِ ِمْ يَ تَ وكَىلُونَ الىذِينَ يقُِيمُونَ عَلَ 

 الصىلَاةَ وَمِىا رَزَقْ نَاهُمْ ينُفِقُونَ أُولََٰئِكَ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ حَقًّا﴾

214 

 80 ﴿وَعَلَى رَبِِ ِمْ يَ تَ وكَىلُون﴾ 20

رُ الْمَاكِريِنَ﴾﴿وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُ اللَّىُ  30 ُ خَي ْ  77  وَاللَّى

﴿وَلَوْ تَ رَىَٰ إِذْ يَ تَ وَفَّى الىذِينَ كَفَرُوا ۙ الْمَلَائِكَةُ يَضْربِوُنَ وُجُوهَهُمْ  50

 وَأَدْبَارهَُمْ وَذُوقُوا عَذَابَ الْحرَيِقِ﴾

156 

 سورة التوبة 



 الْيات القرآنيةفهرس 

267 

 

ئًا ﴿وَيَ وْمَ حُنَ يٍَّْ إِذْ أَعْجَبَ تْكُمْ كَثْ رَتُكُمْ فَ لَ  25 مْ تُ غْنِ عَنكُمْ شَي ْ

تُم م دْبِريِنَ﴾  وَضَاقَتْ عَلَيْكُمُ الْأَرْضُ بماَ رحَُبَتْ ثُىُ وَلىي ْ

81 

هُمْ﴾ 79 ُ مِن ْ هُمْ ۙ سَخِرَ اللَّى  77 ﴿فَ يَسْخَرُونَ مِن ْ

 سورة يونس 

عَةً ۖ وَلَا ﴿وَلِكُلِ  أمُىةٍ أَجَل  ۖ فإَِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ لَا يَسْتَأْخِرُونَ سَا 49

 يَسْتَ قْدِمُونَ﴾

154 

 سورة هود 

 232 ﴿إِنى الحَْسَنَاتِ يذُْهِبَْْ السىيِ ئَاتِ﴾ 114

 سورة إبراهيم 

 122 ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رىسُولٍ إِلاى بلِِسَانِ قَ وْمِهِ﴾ 04

ُ الىذِينَ آمَنُوا بِالْقَوْلِ الثىابِتِ في الْحيََا 27 نْ يَا وَفي ﴿يُ ثَ بِ تُ اللَّى ةِ الد 

 الْْخِرَةِ﴾

160 

 سورة الحجر 

 ﴿قاَلَ فإَِنىكَ مِنَ الْمُنْظَريِنَ إِلَى يَ وْمِ الْوَقْتِ الْمَعْلُومِ﴾ 37-38

 

160 

 النحل 

 156﴿الىذِينَ تَ تَ وَفىاهُمُ الْمَلَائِكَةُ طيَِ بِيََّ ۙ يَ قُولُونَ سَلَام  عَلَيْكُمُ  32



 الْيات القرآنيةفهرس 

268 

 

 كُنتُمْ تَ عْمَلُونَ﴾ادْخُلُوا الْجنَىةَ بماَ  

اَ قَ وْلنَُا لِشَيْءٍ إِذَا أَرَدْنََهُ أَن ن ىقُولَ لَهُ كُن فَ يَكُونُ﴾ 40  200 ﴿إِنَّى

 سورة الإسراء 

هُ﴾ 23  184 ﴿وَقَضَىَٰ ربَ كَ أَلاى تَ عْبُدُوا إِلاى إِياى

 101 ﴿وَلَقَدْ فَضىلْنَا بَ عْضَ النىبِيِ يََّ عَلَىَٰ بَ عْضٍ﴾ 55

 رة الكهفسو  

 202 ﴿فَمَن شَاءَ فَ لْيُ ؤْمِن وَمَن شَاءَ فَ لْيَكْفُرْ﴾ 29

 سورة مريم 

 115 ﴿يَا يَحْيَى خُذِ الْكِتَابَ بِقُوىةٍ﴾ 12

 سورة طه 

 44 ﴿الرىحَْْنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَ وَى﴾ 05

﴾﴿وَإِني ِ لَغَفىار  لِ مَن تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ صَالِحاً ثُىُ اهْتَ  82  225 دَىَٰ

 سورة الأنبياء 

 138 ﴿يُسَبِ حُونَ اللىيْلَ وَالن ىهَارَ لَا يَ فْتُ رُونَ﴾ 20

﴿وَمَآ أَرْسَلْنَا مِن قَ بْلِكَ مِن رىسُولٍ إِلاى نوُحِىٓ إِليَْهِ أنَىهُۥ لَآ إِلََٰهَ  25

 إِلاىٓ أَنََ۠ فٱَعْبُدُونِ﴾

70 

﴾﴿وَلَا يَشْفَعُونَ إِلاى لِمَنِ ارْ  28  165 تَضَىَٰ



 الْيات القرآنيةفهرس 

269 

 

ئًا﴾ 47  166 ﴿وَنَضَعُ الْمَوَازيِنَ الْقِسْطَ ليَِ وْمِ الْقِيَامَةِ فَلَا تُظْلَمُ نَ فْس  شَي ْ

 127 ﴿وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاى رَحْْةًَ لِ لْعَالَمِيََّ﴾ 107

 سورة الحج 

عَثُ مَن في الْقُبُورِ﴾ 07 َ يَ ب ْ  67 ﴿وَأَنى اللَّى

 68 ناهُ آياتٍ بَ يِ ناتٍ﴾﴿وكََذلِكَ أنَْ زَلْ  16

كُُمْ إِلََٰه  وَاحِد  فَ لَهُ أَسْلِمُوا ۗ وَبَشِ رِ الْمُخْبِتِيََّ ﴿ 34  65 ﴾فإَِلهََٰ

َ عَلَىَٰ نَصْرهِِمْ  35 ﴿أُذِنَ لِلىذِينَ يُ قَاتَ لُونَ بِأنَ ىهُمْ ظلُِمُوا ۚ وَإِنى اللَّى

 لَقَدِير ﴾

154 

 سورة المؤمنون 

 150 ارُ عَلَيْهِ﴾﴿يُُِيُر وَلَا يَُُ  88

ُ الْمَلِكُ الْحقَ ﴾ 116  78 ﴿فَ تَ عَالَى اللَّى

 سورة النمل 

﴿وَإِذَا وَقَعَ الْقَوْلُ عَلَيْهِمْ أَخْرَجْنَا لَهمُْ دَابىةً مِ نَ الْأَرْضِ  82

 تُكَلِ مُهُمْ﴾

161 

 سورة القصص 

 154 ا﴾﴿إِن ن ىتىبِعِ الْهدَُىَٰ مَعَكَ نُ تَخَطىفْ مِنْ أَرْضِنَ  57

 153 ﴿كُل  شَيْءٍ هَالِك  إِلاى وَجْهَهُ﴾ 88



 الْيات القرآنيةفهرس 

270 

 

 سورة لقمان 

 157 ﴿مىا خَلْقُكُمْ وَلَا بَ عْثُكُمْ إِلاى كَنَ فْسٍ وَاحِدَةٍ﴾ 28

 سورة السجدة 

 154 ﴿قُلْ يَ تَ وَفىاكُم مىلَكُ الْمَوْتِ الىذِي وكُِ لَ بِكُمْ﴾ 11

 سورة الأحزاب 

 204  قَدَراً مىقْدُوراً﴾﴿وكََانَ أَمْرُ اللَّىِ  38

ُ الْمُنَافِقِيََّ وَالْمُنَافِقَاتِ وَالْمُشْركِِيََّ وَالْمُشْركَِاتِ  73 بَ اللَّى ﴿ل يُِ عَذِ 

ُ غَفُوراً  ُ عَلَى الْمُؤْمِنِيََّ وَالْمُؤْمِنَاتِ ۗ وكََانَ اللَّى وَيَ تُوبَ اللَّى

 رىحِيمًا﴾

 

223 

 سورة الصافات 

 145 لُونَ مَا لَكُمْ لَا تنَطِقُونَ﴾﴿أَلَا تَأْكُ  51-52

 75 ﴿سُبْحَانَ ربَِ كَ رَبِ  الْعِزىةِ عَمىا يَصِفُونَ﴾ 180

 سورة ص 

 178 ﴿جَنىاتِ عَدْنٍ م فَتىحَةً لهىمُُ الْأبَْ وَابُ﴾ 05

 سورة الزمر 

 200 ﴿وَلَا يَ رْضَىَٰ لِعِبَادِهِ الْكُفْرَ﴾ 07

 سورة غافر 



 الْيات القرآنيةفهرس 

271 

 

تَ نَا اثْ نَ تَ يَِّْ﴾﴿قاَلُوا ربَ ىنَ  11  155 ا أَمَت ىنَا اثْ نَ تَ يَِّْ وَأَحْيَ ي ْ

هَا غُدُوًّا وَعَشِيًّا ۖ وَيَ وْمَ تَ قُومُ السىاعَةُ  46 ﴿النىارُ يُ عْرَضُونَ عَلَي ْ

 أَدْخِلُوا آلَ فِرْعَوْنَ أَشَدى الْعَذَابِ﴾

156 

 سورة فصلت 

 142 يَا وَفي الْْخِرَةِ﴾﴿نََْنُ أَوْليَِاؤكُُمْ في الْحيََاةِ الد ن ْ  31

﴿سَنُريِهِمْ آيَاتنَِا في الْْفاَقِ وَفي أنَْ فُسِهِمْ حَتىى يَ تَ بَ يَّىَ لَهمُْ أنَىهُ  53

 الْحقَ ﴾

35 

 سورة الشورى 

﴿وَتنُذِرَ يَ وْمَ الْجمَْعِ لَا ريَْبَ فِيهِ ۚ فَريِق  في الْجنَىةِ وَفَريِق  في  07

 السىعِيِر﴾

178 

 62 يْسَ كَمِثْلِهِ شَيْء ﴾﴿لَ  11

نَا  13 ينِ مَا وَصىىَٰ بِهِ نوُحًا وَالىذِي أَوْحَي ْ ﴿شَرعََ لَكُم مِ نَ الدِ 

 إِليَْكَ﴾

67 

 231 ﴿وَمَا أَصَابَكُم مِ ن م صِيبَةٍ فبَِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ وَيَ عْفُو عَن كَثِيٍر﴾ 30

 سورة الزخرف 

نَ هُ  32 نْ يَا﴾﴿نََْنُ قَسَمْنَا بَ ي ْ  187 م مىعِيشَتَ هُمْ في الْحيََاةِ الد 

 سورة الذاريات 



 الْيات القرآنيةفهرس 

272 

 

ةِ الْمَتِيَُّ﴾ 58  66 ﴿إِنى اللَّىَ هُوَ الرىزىاقُ ذُو الْقُوى

 سورة الطور 

﴿أَمْ خُلِقُوا مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ الْخاَلِقُونَ أَمْ خَلَقُوا السىمَوَاتِ  35-36

 نُونَ﴾وَالَأرْضَ بَل لا يوُقِ 

55 

 سورة الحديد 

 232 ﴿ارْجِعُوا وَراَءكَُمْ فاَلْتَمِسُوا نوُراً﴾ 13

ُ لَا  23 ﴿لِ كَيْلَا تَأْسَوْا عَلَىَٰ مَا فاَتَكُمْ وَلَا تَ فْرَحُوا بماَ آتَاكُمْ ۗ وَاللَّى

 يحُِب  كُلى مُختَْالٍ فَخُورٍ﴾

152 

 سورة الحشر 

ُ الىذِي لَا إِ  22-24 لَهَ إِلاى هُوَ عَالمُ الْغَيْبِ وَالشىهَادَةِ هُوَ ﴿هُوَ اللَّى

 ﴾الرىحَْْنُ الرىحِيمُ 

73 

 سورة المنافقون 

ُ نَ فْسًا إِذَا جَاءَ أَجَلُهَا﴿ 11 رَ اللَّى  153 ﴾وَلَن يُ ؤَخِ 

 سورة التغابن 

 214 ﴾هُوَ الىذِي خَلَقَكُمْ فَمِنكُمْ كَافِر  وَمِنكُم م ؤْمِن  ﴿ 02

 لاقسورة الط 

 145 ﴾وَمَن يَ تَ وكَىلْ عَلَى اللَّىِ فَ هُوَ حَسْبُهُ ﴿ 03



 الْيات القرآنيةفهرس 

273 

 

 سورة الملك 

 115 ﴿أَلَا يَ عْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ اللىطِيفُ الْخبَِيُر﴾ 14

 سورة القلم 

 55 ﴿وَإِنىكَ لَعَلى خُلُقٍ عَظِيمٍ﴾ 04

 سورة الجن 

نسِ يَ عُوذُو  06 نَ بِرجَِالٍ مِ نَ الجِْنِ  ﴿وَأنَىهُ كَانَ رجَِال  مِ نَ الْإِ

 فَ زَادُوهُمْ رهََقًا﴾

145 

لِكَ ۖ كُنىا طَرَائِقَ قِدَدًا﴾ 11  145 ﴿وَأَنَى مِنىا الصىالِحوُنَ وَمِنىا دُونَ ذََٰ

 سورة الإنسان 

 ﴿إِنَى هَدَيْ نَاهُ السىبِيلَ إِمىا شَاكِرًا وَإِمىا كَفُوراً﴾ 03

 

214 

 سورة النازعات 

وَأَمىا مَنْ خَافَ مَقَامَ ربَِ هِ وَنَ هَى الن ىفْسَ عَنِ الْهوََىَٰ فإَِنى الْجنَىةَ ﴿ 40-41

﴾  هِيَ الْمَأْوَىَٰ

231 

 سورة المطففيَّ 

عُوثوُنَ ليَِ وْمٍ عَظِيمٍ يَ وْمَ يَ قُومُ النىاسُ  04-06 ﴿أَلَا يَظُن  أُولََٰئِكَ أنَ ىهُم مىب ْ

 لِرَبِ  الْعَالَمِيََّ﴾

231 



 الْيات القرآنيةفهرس 

274 

 

 لفلقسورة ا 

 47 ﴿وَمِن شَرِ  الن ىفىاثَاتِ في الْعُقَدِ﴾ 04

 سورة الناس 

 78 ﴿مَلِكِ النىاسِ إلٓهِ النىاسِ﴾ 02-03

 
 
 



 الأحاديث النبويةفهرس 

275 

 

 
 الصفحة الحديث

 71 ................)إن لله تسعةً وتسعيَّ اسماً، مائةً إلا واحداً، مَنْ أَحصاها دخل الجنة(

أو أنزلته في كتابك، أو علمته أحداً من )أسألك بكل اسم هو لك سميت به نفسك، 

 خلقك، أو استأثرت به في علم الغيب عندك(

76 

 187 ..)إذا ذكر القدر فأمسكوا(.....................................................

 187 ....)اعملوا فكل ميسر لما خلق له(..............................................

ن بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، وبلقائه، والبعث، وبالقدر خيره وشره، قال )أن تؤم

 .............جبريل: صدقت(...................................................

211 

)لا يؤمن عبد حتى يؤمن بأربع: شهادة أن لا إله إلا الله، وأني رسول الله، وأنه بعثه 

 ...............................................وت والقدر(بالحق، والبعث بعد الم

186 

 186 ....)كل شيء بقضاء الله وقدره حتى العجز والكيس(.............................

 215 (........................................................لَا إِيماَنَ لِمَنْ لَا أَمَانةََ لَهُ )

يماَنِ الْحيََا)  215 ( ........................................................ءُ شُعْبَة  مِنَ الْإِ

 221 )سباب المؤمن فسق وقتله كفر(..................................................



 مواضيع البحثفهرس 

276 

 

  الملخص
 01 مقدمة

 الفصل التمهيدي: مفاهيم ومصطلحات
 14 تمهيد

 15 ضية نشأتها ورجالهاالمبحث الأول: الابا
 15 المطلب الأول: النشأة والتطور 

 17 المطلب الثاني: الأئمة الأوائل للمذهب
 17 أولا. الإمام جابر بن زيد العالم والمؤسس      
 15 ثانيا. الإمام أبو عبيدة المسلم بن أبي كريمة      
 20 . أبو بلال مرداس بن حدير "إمام الشراة"ثالثا      
 20 . عبد الله بن إباض المناظر عن الاباضيةرابعا      

 22 المطلب الثالث: أهم المحطات التاريخية
 26 المطلب الرابع: الاباضية في الجزائر

 30 المطلب الخامس: تجمعات الاباضية في الجزائر
 33 المطلب السادس: صورة مصغرة لحياة الاباضية في الجزائر

 33 )تغراديت(أولا. غرداية       
 34 ثانيا. نشأة )تجننت( العطف      
 34 ثالثا. نشأة )آت بنوز( بونورة      
 35 رابعا. نشأة )أمليشت( مليكة      
 35 خامسا. نشأة يزقن )أث إسجن(      
 36 سادسا. بريان )أت إيبرقان(      
 36 سابعا. نشأة مدينة القرارة      

 37 الفكر العقديالمبحث الثاني: مفهوم 



 مواضيع البحثفهرس 

277 

 

 37 المطلب الأول: مفهوم مصطلح الفكر وتطوراته التاريخية
 37 أولا. تعريف الفكر      
 38 . الفكر في اللغة1      
 35 . اصطلاحا2      
 40 ثانيا. تطوراته التاريخية      

 44 المطلب الثاني: مفهوم الفكر العقدي
 47 اصطلاحاالمطلب الثالث: تعريف العقيدة لغة و 

 48 . العقيدة في اللغة1      
 48 . العقيدة اصطلاحا2      

 45 المطلب الرابع: مفهوم العقيدة عند الاباضية
 52 خاتمة الفصل

 الفصل الأول: الإلهيات
 53 تمهيد

 54 المبحث الأول: وجود الله وأدلته
 54 المطلب الأول: وجود الله

 54 أولا. معرفة الله      
 54 . دليل الفطرة1      
 55 . آيات الْفاق والأنفس2      
 56 ثانيا. أدلة إثبات الله ووجوده      

 58 المطلب الثاني: أدلة الشيخ بيوض في وجود الله ووحدانيته
 58 أولا. دليل الفطرة      
 55 ثانيا. آيات الْفاق والأنفس      



 مواضيع البحثفهرس 

278 

 

 61 المبحث الثاني: التوحيد وأقسامه
 61 المطلب الأول: التوحيد

 61 . التوحيد لغة1      
 62 . التوحيد اصطلاحا2      

 65 المطلب الثاني: أقسام التوحيد
 65 توحيد الذات والأفعال والعبادةأولا. 
 68 . توحيد الأسماء والصفاتثانيا      
 65 . الأدلة على التوحيد في الأسماء والصفات1      
 73 لبعض الأسماء الحس ۚ ٰ . بيان2      

 75 المطلب الثالث: ما يتعلق بالتوحيد
 75 أولا. التنزيه عن التشبيه      
 80 ثانيا. العبودية والربوبية      
 80 ثالثا. التوكل على الله      

 82 خاتمة الفصل
 الفصل الثاني: النبوات

  تمهيد
 84 المبحث الأول: الأنبياء والرسل

 85 ول: تعريف النبي والرسول والفرق بينهماالمطلب الأ
 85 أولا. تعريفهما      
 85 . لغة1      
 86 . اصطلاحا2      
 85 ثانيا. الفرق بينهما      



 مواضيع البحثفهرس 

279 

 

 85 . الرسل إلى كافة الناس1      
 50 . الرسل إلى أقوام بخصوصهم2      

 51 المطلب الثاني: العلاقة بيَّ النبوة والرسالة
 53 طلب الثالث: عدد وصفات الأنبياء والرسلالم

 53 أولا. عدد الأنبياء والرسل      
 55 ثانيا. صفات الأنبياء والرسل      
 56 ثالثا. أسماء الرسل      

 57 المطلب الرابع: أولو العزم من الرسل
 100 المبحث الثاني: معجزات الرسل والفرق بينها وبيَّ الكرامات

 100 ل: معجزات الرسلالمطلب الأو 
 103 المطلب الثاني: الفرق بيَّ المعجزة والكرامة

 104 المطلب الثالث: معجزات الرسول محمد صلى الله عليه وسلم
 105 أولا  معجزة القرآن الكريم      
 106 ىثانيا. المعجزات الأخر       

 105 المبحث الثالث: الكتب المنزلة
 105 ب والصحيفةالمطلب الأول: تعريف الكتا

 105 أولا. تعريفهما      
 111 ثانيا. حاجة الناس إلى الكتب السماوية      

 113 المطلب الثاني: عدد الكتب وأسماؤها
 116 أولا. التفضيل بيَّ الكتب      
 117 ثانيا. أسماء الكتب عربية الأصل      
 118 ثالثا. تاريخ نزول الكتب      



 مواضيع البحثفهرس 

280 

 

 115 وجوب الإيمان بالكتبالمطلب الثالث: 
 122 المطلب الرابع: الإيمان بالقرآن الكريم نَسخه ومنسوخه

 123 المطلب الخامس: أبعاد الإيمان بالقرآن الكريم
 127 خاتمة الفصل

 الفصل الثالث: السمعيات
 125 تمهيد

 130 المبحث الأول: الإيمان بالغيب )الغيبيات(
 131 ئكةالمطلب الأول: الإيمان بالملا

 131 أولا. تعريف الملائكة      
 133 ثانيا. وجوب الإيمان الملائكة      

 133 المطلب الثاني: أقسام ووظائف الملائكة وحكم الإيمان بِم
 133 أولا. أقسام الملائكة ووظائفهم      
 133 حكم الإيمان بِمثانيا.       

 138 لمفاضلة بينهمالمطلب الثالث: أبعاد الإيمان بالملائكة وا
 138 أولا. أبعاد الإيمان بالملائكة      
 135 الأبعاد التطبيقية للإيمان بالملائكة. 1      
 140 التفاضل بيَّ الملائكة والبشر.. رؤية نقدية. 2      
 140 التثبيت الإيماني.. جسر بيَّ الوحي والواقع. 3      
 141 ثانيا. المفاضلة بيَّ الملائكة      

 143 المطلب الرابع: تعريف الجن وأصلهم
 144 المطلب الخامس: صور تشكل الجن وديانتهم

 146 المطلب السادس: اتقاء ضرر الجن



 مواضيع البحثفهرس 

281 

 

 150 المبحث الثاني: الإيمان باليوم الْخر
 150 المطلب الأول: بدء الرحلة )أطوار اليوم الْخر(

 151 أولا. الموت والفناء      
 152 لك الموتثانيا. م      
 153 . قبض أرواح المؤمني1َّ      
 153 . قبض أرواح الكفار والظالمي2َّ      
 154 ثالثا. إثبات عذاب القبر ونعيمه      

 156 المطلب الثاني: حياة البرزخ
 155 المطلب الثالث: قيام الساعة: البعث، الحساب والمسُائلة

 155 أولا. قيام الساعة      
 163 نيا. البعثثا      
 163 ثالثا. المحاسبة والمسُائلة      

 166 المطلب الرابع: الميزان والصراط
 166 أولا. الميزان      
 168 ثانيا. الصراط      

 170 المطلب الخامس: الشفاعة والمصير
 170 أولا. الشفاعة      
 170 . قسما الشفاعة1      
 170 الشفاعة العامةأ.       
 170 الشفاعة الخاصةب.       
 171 . شرطا الشفاعة2      
 171 الإذن للشفيعأ.       



 مواضيع البحثفهرس 

282 

 

 171 الرضا عن المشفوع لهب.       
 173 ثانيا. المصير      

 175 المطلب السادس: الجنة والنار
 175 أولا. أوصاف الجنة والنار      
 175 . الجنة1      
 175 . النار2      
 175 ثانيا. الخلود في الجنة والنار      

 175 . الخلود في الجنة1      
 180 . الخلود في النار2      
 181 ثالثا. مسألة الخلود      

 183 خاتمة الفصل
 الفصل الرابع: الإنسانيات

 185 تمهيد
 186 المبحث الأول: القضاء والقدر

 186 ان بِماالمطلب الأول: تعريف القضاء والقدر والإيم
 186 أولا. تعريف القضاء والقدر      
 188 ثانيا. حقيقة الإيمان القضاء والقدر      

 150 المطلب الثاني: تفسير علماء الاباضية للقضاء والقدر
 155 المطلب الثالث: أبعاد وقضايا الإيمان بالقضاء والقدر

 155 أولا. أبعاد الإيمان بالقضاء والقدر      
 156 . التوكل المطلوب1      

 157 . الصبر الايُابي2      



 مواضيع البحثفهرس 

283 

 

 157 . استحقاق النصر الموعود3      
 158 . الاستسلام لأحكام الله4      
 158 . الثبات على الحق5      
 155 ثانيا. قضايا تتعلق بالقضاء والقدر      
 155 . الدعاء1      
 155 . الرزق2      
 200 ل. الأج3      

 202 المطلب الرابع: إرادة الله وفعل الإنسان وموقف الاباضية منه
 202 . إثبات الإرادة1      
 203 . الإرادة والرضا2      
 204 . موقف الاباضية من الفعل الإنساني3      

 207 المطلب الخامس: خلق الأفعال وموقف علماء الاباضية منه
 207 ني إلى علم الله الأزلي. نسبة الفعل الإنسا1      
 205 . مشيئة الله2      
 210 . توفيق الله3      
 210 . القدر والمقدور4      
 211 . مصدر المعصية5      

 213 المبحث الثاني: الأسماء والأحكام
 213 المطلب الأول: مفهوم الإيمان وأقسامه

 213 أولا. تعريف الإيمان      
 218 أقسام الإيمانثانيا.       
 218 . توحيد1      



 مواضيع البحثفهرس 

284 

 

 218 . غير توحيد2      
 218 المطلب الثاني: زيادة الإيمان ونقصانه

 221 المطلب الثالث: مفهوم الكفر وأقسامه
 221 أولا. تعريف الكفر      
 221 لغة. 1      
 221 اصطلاحا. 2      
 223 ثانيا. أقسام الكفر      

 225 ع: المعصية؛ مفهومها وأنواعها وأسبابِاالمطلب الراب
 226 أولا. مفهوم المعصية      
 227 ثانيا. أنواع المعصية      
 227 . التقسيم الأول1      
 227 . التقسيم الثاني2      
 225 ثالثا. أسباب المعصية      
 225 . الغفلة عن ذكر الله1      
 225 . التعويل على التوبة2      
 225 . الاستخفاف بالذنب3      
 225 . الرفقة السيئة4      
 230 . تعطيل نعمة العقل5      
 230 . تحميل الغاوين جيع الأوزار6      

 232 المطلب الخامس: الأحكام المتعلقة بصاحب الكبيرة والصغيرة
 232 أولا. الأحكام المتعلقة بصاحب الكبيرة      
 234 الأحكام المتعلقة بصاحب الصغيرة ثانيا.      



 مواضيع البحثفهرس 

285 

 

 234 . وصف صاحب الصغيرة بالمؤمن1      
 234 . الحسنات يكفرن الصغائر2      
 235 . الإصرار3      
 235 الإصرار بمع ۚ ٰ الرغبة عن التوبةأ.       
 236 الإصرار بمع ۚ ٰ الثبات على المعصيةب.       
 236 . الإحباط4      

 238 لسادس: التوبة؛ مفهومها وشروطها ومعوقاتهاالمطلب ا
 238 أولا. مفهوم التوبة      
 240 ثانيا. شروط قبول التوبة      
 240 . الندم1      
 240 . العزم على عدم العودة إلى الذنب2      
 241 . رد المظالم3      
 242 ثالثا. معوقات التوبة      
 242 سوء العمل. تزييَّ الشيطان 1      
 243 . الشك في المصير2      
 243 . الاغترار برحْة الله3      
 244 . عدم الاتعاظ بالمصائب4      
 244 رابعا. وقت التوبة      

 247 خاتمة الفصل
 245 خاتمة

 253 المصادر والمراجع
 قائمة الفهارس

 263 فهرس الْيات القرآنية



 مواضيع البحثفهرس 

286 

 

 276 فهرس الأحاديث
 276 مواضيع البحث فهرس

 287 فهرس الأعلام
 285 فهرس الأماكن والبلدان

  الملخص
  الواجهة باللغة الإنجليزية

 
 



 الأعلامفهرس 

287 

 

 85 ..................... ابن سلام .23 53 ..............الشيخ أحمد الشماخي. 1
 24 ................ سلمة بن سعد .24 02 .................... الشيخ أطفيش .2
 55 ............. سليمان بن يخلف .25 15 ..........إسماعيل بن دار الغدامسي .3
 55 ...................... ابن سينا .26 18 .................... أنس بن مالك. 4
 121 ..................... السيوطي .27 05 ..........أبو بلال مرداس بن حدير .5
 207 ................. الشيخ شريفي .28 02 ..................... الشيخ بيوض .6
 18 ................. صالح الدهان .29 02 ...................... جابر بن زيد .7
 15 ................ صحار العبدي .30 02 ......................... الجعبيري .8
 18 ............. ضمام بن السائب .31 15 .................... جعفر السماك. 9

 15 ............... عاصم السدراتي .32 156 ..........جميل بن خميس السعدي .10
 16 .............. عباد بن الأخضر .33 57 ......................... الجناوني .11
 186 ............. عبادة بن الصامت .34 56 ...................الشيخ الجيطالي .12
 18 .................... ابن عباس .35 45 ...........الحارث بن أسد المحاسبي .13
 45 ........... أبو العباس القلانسي .36 18 .........الحجاج بن يوسف الثقفي .14
 115 ............... أبو عبيدة مسلم .37 45 ............. أبو الحسن الأشعري .15
 02 ............... علي يحيى معمر .38 62 .........بو حفص عمرو بن جميعأ .16
 134 ..................... أبو عمار .39 185 ..................... حمزة الكوفي .17
 16 .............. عمران بن حطان .40 118 .................... حيان الأعرج .18
 18 ................ عمرو بن دينار .41 15 ..................أبو داوود القبلي .19
 155 .............. أبو عمرو السوفي .42 15 ................. الربيع بن حبيب .20
 55 ....................... الفارابي .43 15 ............. عبد الرحمن بن رستم .21
 11 .............. عبد الله بن إباض .44 18 ................... أبو السختياني .22



 الأعلامفهرس 

288 

 

 45 ........ عبد الله بن سعيد الكلابي .45
 16 ......... . عبد الله بن وهب الراسي46
 83 .................. لواب بن سلام .47
 46 .................... محمد الغزالي .48
 46 .............. محمد فاروق النبهان .49
 20 .................. س بن أديةمردا .50
 17 ............. عبد الملك بن مروان .51
 45 ............. أبو منصور الماتريدي .52
 185 ........ أبو مودود حاجب الطائي .53
 151 ........ . موسى بن يونس النفوسي54
 18 ...................... نابي عبيدة .55
 208 ................. الشيخ أبو نصر .56
 18 ........................ أبي نوح .57
 161 ................... هود بن محكم .58
 55 ....... أبو يحيى زكرياء بن أبي بكر .59
 54 ............ . أبو يعقوب الوارجلاني60
 46 ................ يوسف القرضاوي .61
 147 ............... يوسف بن ياسف .62

 



 الأماكن والبلدانفهرس 

289 

 

 06 غرداية 35  أغرم أنواداي
 28 القرارة 35 أقنونَي بوكياو

 35 قسنطينة 16 الأهواز
 21  الكعبة 06 بريان

 15 الكوفة 02 البصرة
 28 ليبيا 28  بني ورجلان

 24 مصر 35  بونورة
 25  المغرب 35 تافيلالت
 21 مكة 34 تجننت

 24 مليانة 35  التمزارت
 28 كةملي 26 تيهرت

 35  موركي 34 جبال الأوراس
 25  وادي مزاب 34  جبال بني راشد

 28  ورقلة 07 جبل نفوسة
 28  يزقن 02 الجزائر

   20 الجزيرة العربية
   43 الروم

   25 سدراتة
   46 سوريا
 15 الشام

 24 طرابلس
 02 عُمان

 



  الملخص

 

 الملخص:
" دراسة مفصلة للفكر العقدي في ضية الجزائرالفكر العقدي المعاصر عند إبانستعرض في بحثنا "

مذهب الاباضية وتأثيره في الجزائر، ونبدأ البحث بتقديم إطار مفاهيمي أساسي لفهم المذهب الإباضي وتطوره 
عبر العصور، مع التركيز على نشأته وتطوره التاريخي، وأبرز المحطات التي مر بها، وتأثيره على الهوية الثقافية 

 الجزائر، وبالتعريف بمفاهيم الفكر العقدي والعقيدة كما يفهمها الاباضية، مع تقديم تحليل دقيق والدينية في
 لأهمية هذه المفاهيم في تشكيل الفكر الإباضي.

ثَ ننتقل في الفصل الأول إلى دراسة موضوع الإلهيات في الفكر الإباضي، متناولين مفهوم وجود الله 
الشيخ بيوض في هذا السياق، وسنتناول أيضا توحيد الله وأقسامه مع تسليط  وأدلته، حيث يتم استعراض أدلة

 الضوء على كيفية فهم الاباضية لتوحيد الله وعلاقته بالإيمان والتطبيقات العملية لذلك في الحياة اليومية.
افة إلى أما في الفصل الثاني سنحاول تحليل مفهوم النبوة والرسالة والفرق بين النبي والرسول، بالإض

على المجتمع الكريم  القرآناستعراض صفات الأنبياء والمعجزات التي حدثت، وكيفية تأثير هذه المعجزات و 
الإسلامي، وكذلك سنعرض أيضاً كيف أن النبوات تقدم إرشادات قوية للإنسانية وكيفية تفسيرها في ضوء 

 الفكر الإباضي.
بالغيب، بما في ذلك الإيمان بالملائكة والجن وعقيدة  وفي الفصل الثالث يرتكز بحثنا فيه على الإيمان

اليوم الآخر، ونعرض فيه الأبعاد المختلفة للإيمان بالملائكة ودورهم، وكذلك اعتقادات الاباضية حول الجن 
وعذاب القبر والقيامة والجنة والنار، مبينين كيف أن هذه المعتقدات تعزز القيم الأخلاقية وتوجهات السلوك 

 مي.الإسلا
أما الفصل الأخير فسنتناول فيه موضوعات القضاء والقدر والأسماء والأحكام، حيث قمنا باستعراض  
كيفية فهم الاباضية للقضاء والقدر وتأثيرهما على سلوك الإنسان، بالإضافة إلى مفهوم الإيمان والكفر وأثر 

 وفعل الإنسان، وتحليل مواقفهم من مفاهيم المعصية والتوبة، ثَ عرجنا إلى رؤية الاباضية للتفاعل بين إرادة الله
 الإيمان والكفر وأحكامها.

فهم التنوع المذهبي داخل الإسلام  تقويةوفي الختام نؤكد على أهمية دراسة الفكر العقدي للإباضية في 
 وتعميق التواصل بين المسلمين، وتوضح كيف ساهم الفكر الإباضي في تشكيل الهوية الثقافية والدينية في

التفاهم والوحدة بين أطياف الإسلام لتحقيق التقدم والعدالة وفقاً لمبادئ الدين  ترسيخالجزائر، وسعيه إلى 
 الإسلامي.

 الكلمات المفتاحية:
الفكر العقدي؛ الاباضية؛ العقيدة الاباضية؛ المفاهيم العقدية؛ التوحيد؛ القضاء والقدر؛ السمعيات؛ الإلهيات؛ 

 الإنسانيات.
 



  الملخص

 

Abstract: 

In our research "Contemporary Doctrinal Thought among Algerian Ibadis," 

we present a detailed study of doctrinal thought within the Ibadhi sect and its impact 

in Algeria. We begin by providing a basic conceptual framework for understanding 

the Ibadhi sect and its development over time, focusing on its origins, historical 

development, key milestones, and its impact on cultural and religious identity in 

Algeria. We also introduce the concepts of doctrinal thought and belief as 

understood by the Ibadis, offering a precise analysis of the significance of these 

concepts in shaping Ibadhi thought. 

In the first chapter, we explore the topic of theology in Ibadhi thought, 

addressing the concept of God"s existence and its proofs. We review Sheikh 

Biyoudh"s arguments in this context and also discuss the oneness of God and its 

divisions, highlighting how Ibadis understand God"s oneness and its relationship 

with faith and its practical applications in daily life. 

In the second chapter, we will attempt to analyze the concept of prophethood 

and messengership, as well as the difference between a prophet and a messenger. 

Additionally, we will review the qualities of the prophets and the miracles that 

occurred, and how these miracles and the Holy Qur"an influenced the Islamic 

community. We will also discuss how prophecies provide strong guidance for 

humanity and how they are interpreted in light of Ibadi thought. 

The third chapter focuses on belief in the unseen, including belief in angels, 

jinn, and the doctrine of the hereafter. We examine various aspects of belief in 

angels and their roles, as well as Ibadhi beliefs regarding jinn, the punishment of the 

grave, resurrection, paradise, and hell, showing how these beliefs enhance moral 

values and guide Islamic behavior. 

In the final chapter, we address topics of predestination, free will, names, and 

judgments. We review how Ibadis understand predestination and free will and their 

impact on human behavior, along with the concepts of faith and disbelief, the 

effects of sin and repentance. We also explore Ibadhi views on the interaction 

between divine will and human actions, analyzing their positions on faith, disbelief, 

and their judgments. 

In conclusion, we emphasize the importance of studying Ibadhi doctrinal 

thought to enhance understanding of doctrinal diversity within Islam and to deepen 

communication among Muslims. We highlight how Ibadhi thought has contributed 

to shaping cultural and religious identity in Algeria and its efforts to promote 

understanding and unity among various Islamic sects to achieve progress and justice 

according to Islamic principles. 

 

Keywords: 

Doctrinal Thought; Ibadis; Ibadhi Belief; Doctrinal Concepts; Oneness of 

God; Predestination and Free Will; Eschatology; Theology; Humanities. 
 

 

 

 

 



  الملخص

 

Résumé : 

Dans notre recherche intitulée « La pensée doctrinale contemporaine chez les 

Ibadites algériens », nous présentons une étude détaillée de la pensée doctrinale au 

sein de la secte ibadite et son impact en Algérie. Nous commençons par établir un 

cadre conceptuel de base pour comprendre la secte ibadite et son évolution au fil du 

temps, en nous concentrant sur ses origines, son développement historique, ses 

moments clés et son influence sur l"identité culturelle et religieuse en Algérie. Nous 

introduisons également les concepts de pensée doctrinale et de croyance tels qu"ils 

sont compris par les Ibadites, en offrant une analyse précise de leur importance dans 

la formation de la pensée ibadite. 

Dans le premier chapitre, nous explorons le thème de la théologie dans la 

pensée ibadite, en abordant le concept de l"existence de Dieu et ses preuves. Nous 

examinons les arguments de Cheikh Biyoudh à cet égard et discutons de l"unicité de 

Dieu et de ses divisions, en soulignant comment les Ibadites comprennent l"unicité 

de Dieu et sa relation avec la foi et ses applications pratiques dans la vie 

quotidienne. 

Dans le deuxième chapitre, nous tentons d"analyser le concept de la 

prophétie et de la messagerie, ainsi que la différence entre un prophète et un 

messager. De plus, nous passons en revue les qualités des prophètes et les miracles 

qui se sont produits, et comment ces miracles et le Saint Coran ont influencé la 

communauté islamique. Nous discutons également de la manière dont les prophéties 

fournissent une orientation forte pour l"humanité et comment elles sont interprétées 

à la lumière de la pensée ibadite. 

Le troisième chapitre se concentre sur la croyance en l"invisible, y compris 

la croyance aux anges, aux djinns et à la doctrine de l"au-delà. Nous examinons 

divers aspects de la croyance aux anges et leurs rôles, ainsi que les croyances 

ibadites concernant les djinns, le châtiment de la tombe, la résurrection, le paradis et 

l"enfer, en montrant comment ces croyances renforcent les valeurs morales et 

guident le comportement islamique. 

Dans le dernier chapitre, nous abordons les sujets de la prédestination, du 

libre arbitre, des noms et des jugements. Nous examinons comment les Ibadites 

comprennent la prédestination et le libre arbitre et leur impact sur le comportement 

humain, ainsi que les concepts de foi et d"incrédulité, les effets du péché et du 

repentir. Nous explorons également les vues ibadites sur l"interaction entre la 

volonté divine et les actions humaines, en analysant leurs positions sur la foi, 

l"incrédulité et leurs jugements. 

En conclusion, nous soulignons l"importance d"étudier la pensée doctrinale 

ibadite pour mieux comprendre la diversité doctrinale au sein de l"islam et pour 

approfondir la communication entre musulmans. Nous mettons en lumière la 

manière dont la pensée ibadite a contribué à façonner l"identité culturelle et 

religieuse en Algérie et ses efforts pour promouvoir la compréhension et l"unité 

entre les diverses sectes islamiques afin de parvenir au progrès et à la justice 

conformément aux principes islamiques. 

Mots-clés : 

Pensée doctrinale ; Ibadites ; Croyances ibadites; Concepts doctrinaux; Unicité 

de Dieu; Prédestination et libre arbitre; Eschatologie; Théologie; Humanités. 



 

 

People"s democratic republic of Algeria 

 

Ministry of higher education and scientific research 

 

Amir Abd-el-Kader University of Islamic Sciences Constantine 
 

 

Faculty of THEOLOGY                                                            Department of: Doctrine  

Ordinal Number:                                                                       and comparative religions  

Identification Number:                                                                    Specialty: Doctrine  

 

 

 

 

 
 

 

 

 

Thesis submitted for academic doctoral LMD 

in: Specialty: Doctrine 

 

Elaborated by the student:                                                           Supervised by: 

 

   Fatima OULEDYAHIA                                                Prof. Dr. EZZAHRA LAHLAH 

The discussion jury members 

 

Original University Scientific Rang Function Name and First Name 

    

    

    

    

    

    

 

 

 

 

 

 

University year: 1445/1446 h – 2024-2025 

 

The Contemporary Theological Thought 

of the Ibadis in Algeria 




