
 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 لجزائرا –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 616 - DOI: 10.37138  الجزائر-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة 

 

 الفقه السياسي نموذجا التجديد الفقهي الواقع والآفاق
Jurisprudential Renewal; Reality and Prospects. 

 Political Jurisprudence as a Model 

 
 . 1انيڤأ.د سمير فر 

Monsamir2010@yahoo.fr 
0009-0003-9093-7154 

 
 

 15/09/2025تاريخ النشر:         20/05/2025تاريخ الاستلام: 

Received: 20/05/2025        published: 15/09/2025 

 
 

 

 : المقال ملخص
ى فهي عل ريف الشؤون،تسيير وتصظم الإن الأمة الإسلامية اليوم تعيش أزمة سياسية خانقة وعميقة سببها الاختلالات الكبرى في ن

مة سياسية وبرامج كرية وأنظفناهج هذا الأساس تفتقر إلى حل أساسه نظام سياسي أو منظومة سياسية كاملة شاملة جامعة تستند على م
عة لتطوير معناه مراجلتجديد وادف ابهنهضوية تستثمر هذه الإمكانات وتلك المقدرات. ثم إن إعمال مقاصد الشريعة في المجال السياسي 

كشاف ية المتبعة في استفق المنهجلحكم و السياسي مراجعة مقاصدية، وذلك بأن تحرر هذه المقاصد من الأحكام المتعلقة بالسياسة واالفقه 
استنباط  ه لكل اجتهاد يرومهي الموج قاصدمقاصد الشريعة، فيكون لها حضورٌ بيّنٌ متمي نزٌ ضمن المقاصد الدينية العامة، ثم تجعل تلك الم

 .ياسية التفصيلية من المبادئ الكلية العامةالأحكام الس
 ،مقاصد الشريعة ،الفقه السياسي الاجتهاد، ،التجديد كلمات مفتاحية:

 
Abstract: 

The Islamic nation today is experiencing a stifling and profound political crisis caused by major 

imbalances in its governance and management systems. Consequently, it lacks a solution based on a 

comprehensive, inclusive political system or political framework, based on intellectual approaches, political 

systems, and renaissance programs that capitalize on these potentials and capabilities. Applying the objectives 

of Sharia in the political sphere with the aim of renewal and development means reviewing political 

jurisprudence with an objective review. This is done by liberating these objectives from the rulings related to 

politics and governance in accordance with the methodology followed in exploring the objectives of Sharia, so 

that they have a clear and distinct presence within the general religious objectives. Then, these objectives are 

made the guide for every effort that seeks to. 

 

Keywords: Renewal; Diligence; Political Jurisprudence; Objectives of Sharia; 

 

                                           
 جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية، قسنطينة، الجزائر. - 1



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 لجزائرا –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 617 - DOI: 10.37138  الجزائر-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة 

 

 مةمقد  

ضرورة علمية  ية، أضحتلعالماإن مراجعة وتجديد الفقه السياسي وترقيته إلى مصف القواعد والنظريات السياسية 
ليها طبيعة الفقه نفسه، وتفرضها الإشكالات والتحديات السياسينة والاجت طرحها تصادينة، التي ية والاقماعين وعملية، تُم

بية يعية للنظم العر ات التشر لسلطالمسلم، وعلى الأمة ونخبها، وعلى ا الواقع المحلي والدولي المعاصر على عقل الفقيه
 والإسلامية والتي تُت بصلة تاريخية وثقافية وحتى قانونية إلى هذا التراث الفقهي. 

 
الراهنة، حتى  والظروف لساعةاهذا التجديد وذلك الاجتهاد في هذا المجال الحيوي والشائك نسبينا يعدُّ واجبَ 

خصوصاً، وحتى  لإسلاميةااسية الفقه في تأسيس وخدمة النظريات الفقهية الإسلامية عموما، والنظريات السييسهم هذا 
يق يها التأزم العميغلب عل وليةيشارك بفاعلية في التحليل والتنظير والإصلاح السياسي لواقع إنساني وظروف سياسية د

اواة وسائر قيم العدل والمسالأمة و  صالحمالضينقة والفردية على حساب  والعنف الحاد والنزاع المستمر وغلبة الأهواء والمصالح
 المبادئ السياسية الإنسانية المشتركة.

 
عثه وإحيائه حاولة ببممي، تعلقت أهداف ودوافع كثير من الدارسيّ والمهتميّ بالفقه السياسي الإسلا: الإشكالية

 التعريف بهذا لحثيثة فيهم احيث أظهرت بحوثهم الجادة مساعي وتطويره وتجديده وسبيل النهوض به في العصر الحديث،
صادية والعلمية ات الاقتلتطور وموقعه من الدراسات والبحوث السياسية الغربية التي شهدت تطورا رهيبا واكب االفقه 

الداخلي  سيالفقه السيافي  فكان هاجس أكثر هؤلاء الباحثيّ من المسلميّ. الواسعة والتحولات الاجتماعية الكبرى
حول  ؤلفاتهم وبحوثهمممع جودة و ية. والسياسة الخارجية والعلاقات الدولية متأثرا بالنظريات السياسية والدستورية الغرب

وحتى ، الإسلامي السياسي اثتمسكيّ بالتر النظريات السياسية إلا أنها ظلت محل نقد وانتقاد لكثير من الدارسيّ الم
ت فات وحتى النظرياافد وفلسبرو  مة والمميزات الكبرى لهذا الفقه ومن ثم التأثر الكبيراتهامها بتغييب الخصائص العا

 السياسية الغربية. 

قرائي في الاستالوص : اعتمدنا في هذا المقال أو البحث مناهج متعددة منها المنهجالمنهج والمنهجية العامة
المنهج  نص الشرعي ومنهالفهم ال اتيحالتحليلي والمنهج الاستنباطي الذي يستخدم  القواعد اللغوية والفقهية والأصولية مف

 .الآراء والأقوال والموازنة بينهاالمقارن الذي يتوخى مقابلة 
 

 أما عن الخطة فكانت: تُهيدا وأربعة مطالب، تحدثت في:  الخطة
 مي. المقصود والمراد من التجديد والاجتهاد في الفقه السياسي الإسلا: لأولالمطلب ا

 تجديد. عملية الواعدة لالواقع والصعوبات والآفاق ال، حاجة الفقه السياسي إلى التجديد: المطلب الثاني
 الشريعة في تجديد الفقه السياسي الإسلامي. أهمية مقاصد  :المطلب الثالث



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 لجزائرا –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 618 - DOI: 10.37138  الجزائر-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة 

 

ن مرتبطت بالموضوع اة وإنما داخلالتي قدرت فائدتها وليس بالضرورة أن لها علاقة مباشرة بالم والتوصيات النتائج
 بعيد أو قريب. 

 ، المراد والحاجةالتجديد والاجتهاد في مجال الفقه السياس ي

 :السياسيالمقصود بالتجديد والاجتهاد في الفقه  1.2
ام ية ومباحث النظسة الشرعالسياو لم يكن الإسلام بحاجة إلى تجديد كما هو بحاجته اليوم، ولم يكن الفقه السياسي 

ياة لحاكمة والموجهة ياسية الحالس السياسي الإسلامي عموما بحاجة إلى إحياء وتفعيل كما هي اليوم، فقد تكاثرت النماذج
ناقض والفوضى، راب والتلاضطياسية وتنوعت أساليب الحكم، لتعدد وتنوع إلى حد االناس اليوم، وتعددت الأنظمة الس

ه الأنظمة ليها قسراً. وهذتكمون إتي يحالمرجعيات الفكرية والفلسفية التي يدين بها الناس كرهًا، والمنظومات التشريعية ال
ت عجزها ثيوقراطية، أثبتية أو التور ة أو الدكتاوتلك المرجعيات السياسية الوضعية، على كثرتها وتعددها، سواء الديمقراطي

يانها. مها وفسادها وطغنيران ظلبتوي وفشلها في إدارة الأزمات وإيجاد الحلول للمشكلات التي تعيشها الإنسانية اليوم وتك
اط لعالم بانحطخسر ا دوي، ماذان الن،) أبو الحسفبسببها وبسبب تنحية الإسلام كنظام سياسي وما تبعه من انحطاط المسلميّ

هو  -ربما-زمات، وهذا يها الأاد تفنتجني الإنسانية كثيرا من المظالم والنكبات وتحصدها الحروب والنزعات وتكالمسلميّ(. 
( ب  18/297ه .1397 ى،و مجموع الفتا )ابن تيمية، أحد أوجه الغربة التي يعيشها الإسلام اليوم أو ما يعبر عنه ابن تيمية

 «. دروس الدين»
 

ة إلى يومنا. زال حاضر تولا  ،سابقاالتي عرفها الناس السياسية  والحال هذه، الرجوع إلى الأشكال وليس المطلوب
اء في اواة وينشر الرخلمسدل واقق العفي بناء أمة وفي إقامة نظام سياسي يح جل جلالهوإنما الحل يكمن في الاستهداء بشريعة الله 

يات السياسية دين الريس، النظر ضياء ال )ريسبالألفاظ والمباني. يقول ضياء الدين ال ، فإن العبرة بالحقائق والمعاني لاالأوطان
عة يوإبعاد الشر   ترمي إلى فصل الدين عن الدولة والإسلام عن المجتمع،إن الدعاوى التي:» ( 9-8. ص1976الإسلامية. 

اريخ تزوير حقائق التسلام، و  الإفيوالخلافة الإسلامية لتحل محلنها شرائع الأهواء والشهوات أو الفوضى، وإنكار الدولة 
نظام  لدنولة الإسلاميةفا«. ضهاتنق الإسلامي، فكل هذه الدعاوى باطلة ومردودة، وهي مزاعم واهية، والأدلة العلمية كلها

ة دينيد. فالخطط الوقت واح ة فيفريد خاص بالإسلام وهي بهذا أعم من الدولة السياسية، لأنها ذات وظائف مادية وروحي
م وتدبير نهفي تنظيم شؤو  ،لدونخالسلطانية كما يسميها ابن تقوم جنبا إلى جنب مع سائر الخطط الدنيوية والمدنية أو 

 (.183-182)ابن خلدون، المقدمة، ص أمرهم
 

ولى، إذ إن التجديد لا يعني ولا يقتضي بالضرورة الالتزام الحرفي بما كانت عليه أشكال السلطة وتراتيبها في العهود الأ
بقواعدها الكلية المعلوم والمؤكد عند الفقهاء أن مسائل السياسة هي من قبيل العادات غير التوقيفية، وإنما المطلوب الالتزام 



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 لجزائرا –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 619 - DOI: 10.37138  الجزائر-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة 

 

وسيلة ك  الشورى، مع الاجتهاد في الآليات والوسائل المحقق لها بحسب الزمان والمكان وأحوال الناس، فمثلا ومبادئها العامة
لمساواة مقاصدها كالعدل وا بها ومراعاة شرعا التمسك مطلوبٌ محاربة الاستبداد وفي التداول السلمي على السلطة، في 

 أما كونها آليه للحكم الراشد فهذا محل اجتهاد وتطوير واسع. والأمن والرخاء.
 

 ا، وهذا يستلزماستقامتهو ا وتهقإن تجديد الفقه السياسي هو جعله جديدا برده للحالة الأولى التي كان عليها في 
لحياة يث يواكب تقدم ااعده، بحى قو تنمية هذا الفقه وتطويره، مع الاحتفاظ بخصائصه، والاستمداد من مصادره، والبناء عل

لنوازل ات والتحديات واالمستجد ل معويدلي برأيه في قضاياها السياسية العامة والخاصة الداخلية والخارجية، وكذلك يتفاع
ن مإحياء ما اندرس الناس و  فهامترض طريق الأمة في مجال تدبير الأمور وتصريف الشؤون، كما يعني تقريبه من أالتي تع

 أحكامه وتوجيه الناس للعمل بها.
 

ن أحكامه ما اندرس محياء فتجديد الفقه عموما والفقه السياسي منه لا يخرج عن معنى إعادة نضارة الفقه بإ
م، كما ين رضي الله عنهء الراشدلخلفاوا صلى الله عليه وسلمالشرعية والتجربة الإسلامية السياسية في زمن النبي  ومبادئه الثاوية في النصوص

لإسلام لمعاصرة لدولة االدول ا افاتلا يخرج عن معنى تخليصه من الآراء والأفكار والنظريات التي تسللت من الحضارات وثق
وضاع على معالجة الأ  القدرةمن ثمو اقع الحياة ومستجداتها. الأولى. وكما تعني إمكانية تنزيل هذا الفقه السياسي على و 

. وعدنان محمد أمامة، التجديد 13ص 1968)أبو الأعلى المودودي، موجز تاريخ الدين، الشاذة وإيجاد الحلول للأزمات المستعصية.
 ( 16، ص2001في الفكر الإسلامي، 

 
 ، جعلتناالعلميةنهجية و رة المالضرو  ، لكنفقه الإسلامييخصُّ كلَّ أبواب الإن التجديد والاجتهاد الذي نقصده، 

ينة كبيرة على كتسي أهميمي، نركز على الفقه السياسي، على اعتبار أن هذا الباب الحيوي والحساس من الفقه الإسلا
  حركيةمعتبرة في تل مكانةا يحمستوى منظومة التشريع الإسلامي، ويغطي حينزا كبيرا في موسوعات الفقه الإسلامي، كم

 وتفرق م المسلميّلى انقساإدنت أ شكنلت أحد أهم العوامل التي أو الخلافة فالإمامةالحضارة والمجتمع والسلطة عموما. 
بعا تلفة، اتخذت طاتجاهات مخاإلى  كما أدنى الخلاف حولها ومن الأحق بها، إلى تُزنق وحدة المسلميّ، وانقسامهم،  أمرهم

لفرق هور العديد من اسهم في ظا أمن أن تتسع دائرة الخلاف الديني والفقهي والفكري بينها، سياسينا في بادئ الأمر، قبل 
 الاجتماعية.و لسياسية ة واالإسلامية التي تشعنبت بدورها إلى عدنة فرق متباينة في طروحاتها ومفاهيمها الديني

 
لمعاصر وربما زمننا ا إلى راط عقدهمع العلم أن العامل السياسي ظل مستمرا في صدع رأب البناء السياسي وانف

وقد زاد (. 2007ن. سة  والديد السيابرهان غليون، نق)ة وخطورة وعنف من زمن الدولة الإسلامية التاريخية، حدن  بشكل أكثر
بها وشعو  ةالدول الإسلامي البة علىلمتكمن حدته وعنفه وخطورته تدخل العامل الخارجي المتمثل في القوى الدولية المتآمرة وا

 . وخيراتها
 



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 لجزائرا –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 620 - DOI: 10.37138  الجزائر-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة 

 

حابة رضي الله بيّ الص وقعت نعني في هذا السياق الخلافات الاجتهادية سواء السياسية أو غيرها، والتي ولسنا
شهرستاني، الملل )ال اتهذتاني فهذه الخلافات الاجتهادية كما يصفها الشهرس ،صلى الله عليه وسلمعنهم عند مرض رسول الله وبعد وفاته 

 نن المخالفيّلأ» ويضيف «. مة مراسم الشرع، وإدامة مناهج الدينإقا:» كان الغرض منها   (،35-30. ص 1993والنحل
تزلزل  سم الشرع في حالقامة مراإه: ربما عدنوا ذلك من الخلافات المؤثرة في أمر الدين، وليس كذلك، وإنما كان الغرض كلن 

رهم رضي الله على عص اللاحقة الأزمنة السياسية على عكس، «الفتنة المؤثرة عند تقلب الأمور القلوب وتسكيّ نائرة 
 الشهرستاني هذا ا، يؤكدلطانهسعنهم، فإن خلافاتهم السياسية كانت معول هدم وسبب انقسام الأمة وأفول نجمها وزوال 

 ا سملَّ علىمنية مثل عدة ديوأعظم خلاف بيّ الأمة خلاف الإمامة، إذ ما سملَّ سيفٌ في الإسلام على قا» فيقول: 
 «. الإمامة في كل زمان، وقد سهل الله تعالى في الصندر الأول

  
ي أ ا تؤكد . كمخرىبواب الأته الألاهتمام ما نال، تؤكد أن الفقه السياسي لم ينل من العناية واإن أكثر الدراسات

نظريات الفقهية الواعد و ل القأن المقاربات والنظريات والتصورات لا يرقى الكثير منها إلى أن يشكن ، هذه الدراسات
تمر لى التجديد المسإالملحة  اجتهوالأصول العملية المستوعبة لمكانة وأهمية هذا الفقه ومن ثم الاستجابة لح ،الضابطة

 ما صرنا الحاضر، إلىتهى في عن انوالتطوير الدائم. لقد استمر غياب الحضور للفقه السياسي في تاريخ هذه الأمة، إلى أ
 فة الراشدة إلىمن الخلا ياسيدة الفكر السياسي الجبري، الذي ظهر وتأسس بعد تحول النظام السهو أخطر منه، وهو عو 

  .الملك العضوض والملك الجبري كما تشير إليه بعض الأحاديث النبوية
  

لى العمل عو لسلطان الأساسية في الشق السياسي: تضخيم السلطة وا ومفاهيمه الجبرومن مرتكزات مذهب 
رية، ب الرؤية الدستو طلق وغياالم استمراره بدعوى "حراسة الدين وسياسة الدنيا"، والتشريع للسلطة الفردية والاستبداد

ت، كما عمل على برو والج لقهروتسويغ تفرند الملك وتعاليه، وتُجيد قيم الطاعة والخضوع، وتدعيم مؤسسات التسلط وا
 .تقزيم المجتمع وتهميش الفرد وتحجيم دوره ومشاركته ومشاورته

  
في  ضافة ورقم بسيطمرند قيمة مج ه،ة له على اختيار أعماله وأفعالفكرٌ وفقهٌ جبريٌّ يرى أن المواطن مسيرن لا قدر 

في الإذعان  لا يتلكأو تردد يبريري لا ظهر وتشكل فقه سياسي ت وفي ظل هذا الفكر السياسيمعادلة الإصلاح الحقيقي، 
للطيف، في ) كمال عبد ارة. فة المزو لزائلنزوات الحاكم وصلاحياته المطلقة في قمع الحريات وهضم الحقوق، وفي إثبات شرعيتة ا

 (4. ص 1999تشريح أصول الاستبداد، قراءة في نظام الآداب السلطانية. 
 

ين )صلاح الدلفقه، هل هذا اأيزعم  كما،  تغلب عقيدة ومسلك شرعيالإكراه والفقهٌ وفكرٌ جبريٌّ يعتبر التسليم ببيعة 
قافية ويتها الثعن جسم الأمة وه ومعنى هذا في الزمن المعاصر الانقياد لحاكم غريب  (. 2007دبوس، الخليفة توليته وعزله، 

 العزل. بة و والتاريخية أحياناً، بعيد  عن همومها وتطلعاتها وحقها في الاختيار والنقد والمحاس
 



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 لجزائرا –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 621 - DOI: 10.37138  الجزائر-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة 

 

ه ما أفرز مع سلامية.ته الإوكذلك كان من آثار غياب الفقه السياسي الراشد، ظهور علم سياسي مفصولًا عن بيئ
الفقه السياسي  ة يعيشهاأزم إشكالات جديدة أكثر تأزما وتعقيدا من ذي قبل، سواء في الفهم أم في الممارسة، فأهم

أساليب إدارته، و ل الحكم أشكا ، ومع دولته القائمة فعلا، بغض النظر عنقديما كان يتفاعل مع بيئتهه خصوصاً، هي أن
ي، فقه الخلافة ق السنهور لرزاا.) عبد ة كاملة أو خلافة ناقصة كما يصفها السنهوريوبغض النظر عن كونها خلافة شرعي

م، م عن الحكة  وتنحية الإسلاوهذا خلافا لفقه ما بعد سقوط الخلافة العثماني، (م1989وتطورها لتصبح عصبة أمم شرقية. 
ة ما ب هذا الفقه خاصية، فغالياسفكرية والسوظهور الدولة القطرية أو الوطنية بعد حقب الاستعمار وإفرازاته وآثاره ال

ملية نحسر في جوانب عيهو يكاد فاث، تعلنق بتنظيم المجتمع وعلاقة الحاكم بالمحكوم، لا علاقة له بالواقع ومجريات الأحد
أكثر ات الأفراد قة بتصرفلمتعلا، وفي نزر قليل من المعاملات وفي بعض مسائل الشعائر والعباداتضيقة تتصل بالأسرة، 

 منها ارتباطاً بشؤون المجتمع وعلاقته بالدولة.
 

ر  عملية التطويتساهم في التي ، يعد من بيّ أهم الشروطةياسي ببيئته الاجتماعية والثقافيإن ارتباط الفقه الس
ور الفكر تط و. 83. ص1971 ياسي،)حامد عبد الله ربيع، نظرية التحليل الس والتجديد في رأي الباحث حامد ربيع، حيث يقول

عف، واحي الضنلو من بعض إن الإيديولوجية الإسلامية )الفكرة الإسلامية( الشرقية لا تخ:» ( 3. ص1977السياسي. 
ن تقود ألانقة التي يجب جديد الخالت أهمها عدم وجود المدارس الحينة الفكرية التي نستطيع أن نطمئن على وجودها في عملية

 «. كامل كمذهب سياسي..الفكر الإسلامي التقليدي إلى الت
 

قلة لنصوصه راءة متعإلى قو ذلك ما يؤكد بإلحاح، أن فقهنا السياسي ما يزال بحاجة إلى حركة تجديدية قوية، 
عة افق أحكام الشريبشكل يو  الحهومقاصده، تُكننه من مارسة دوره الحضاري في تأطير المجتمع وتدبير أموره ورعاية مص

ل والشعوب غير قي الدو ها بات إليارسات المدنية الراشدة التي انتهالتجارب الصالحة والممومقاصدها، ولا يغفل عن 
 المناهج )فتحي الدريني، الدريني يقول بل إن قضية خلود الشريعة وأنها دين الله إلى يوم القيامة، لا تصدق كما. الإسلامية
في  على التعقل، وأصالة الفكر دون هذا الاجتهاد القائم»(: 4. ص1985، في الاجتهاد بالرأي في التشريع الإسلامي. الأصولية

ساني حدثه الفكر الإنن تطور أا مفهم النصوص ومقرراتها، وفي تطبيقها على كل ما يجدن في الحياة من وقائع، وما يلم به
 «.نفسه

  
 حاجة الفقه السياس ي الإسلامي إلى التجديد  2.2
 

إن الأمة الإسلامية اليوم لا تشكو من فقر في إمكاناتها المادية ومقدراتها الاقتصادية والمالية، أو قلة في مواردها 
ومع كل هذا فهي تعيش أزمة سياسية خانقة وعميقة، سببها . حتى إشكالا في مواقعها الجغرافيةالطبيعية والبشرية، أو 

ؤون البلاد والعباد، فهي على هذا الأساس تفتقر إلى حلن  أساسه نظام الاختلالات الكبرى في نظم تصريف وتدبير ش



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 لجزائرا –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 622 - DOI: 10.37138  الجزائر-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة 

 

كما يقول محمد على إثره وبسببه    سياسي متكامل متناغم بيّ الحاجات الفكرية والروحية والمادية للأمة، فتتحول الأمة
 .«إلى عالم النهوضمن موقع التخلف  » :(9ص ،1998لماذا و كيف. ، هل الإسلام هو الحلمحمد عمارة، ) عمارة،

 
ضى وفو عم من تأزم لغالب الأفي ا إن المتأمل في واقع الشعوب والدول العربية الإسلامية، وما يستم به هذا الواقع

دستورية لأزمة الورة االثمن، خاصة في المجال السياسي، يدرك حجم التخبط وخط ظباهو وتخلف ونزاع منهك مكلف 
لعامل ارا لما أفرزه الا استمر لك إوالسياسية التي تعيشها الأمة الإسلامية اليوم، أفرادٌ وجماعات، دولٌ وشعوب، وما ذ

 ة. لدستورية القديملأزمات اة لة حتميالسياسي قديما، فلا شك أن الأزمات المتعددة التي تخنق مسارات الأمة، هي نتيج
 

 بشكل محدد بيّ ة، ودارتلسابقامع التأكيد أن الخلافات والاختلافات السياسية التي ظهرت في العهود الإسلامية 
 ادية، طبيعيةجتهختلافات ااهي ليه الأمة اليوم، فالصحابة رضي الله عنهم، لم تكن سببا مباشرا في الانقسام الذي ع

ن خيارٌ لدى . فلم تكلدين"اوكان الغرض منها كما ذكر الشهرستاني، "إقامة مراسم الشرع، وإدامة مناهج ، وضرورية
 قائم على:ال ،لفقهذا االمجتهدين من الأمة والفاعليّ السياسييّ عموما، وإنما كانت ضرورة اقتضتها طبيعة ه

  
: الظاهر لوضوح إلىوة امراتب من حيث ق : النصوص الواضحة في دلالتها على معانيها والتي تنقسم إلىأولا

  .والنص، والمفسنر والمحكم
إلى  قسموهي كذلك تن الأحكام،اني و ، من حيث الدلالة على المع معتبر  من الننصوص غير الواضحة: وعلى كمن  ثانيًّا

 .الخفي والمشكل والمجمل والتشابهمراتب أربعة نصوص: 
 

ملة من يصطدم بج ل، إذلكن عندما يعمق الباحث نظره في السياسة الشرعية، يدرك أن هذا الأمر ليس بالسه
عصور، لتطبيق في كل اللا قابلا قعندالإشكالات، من أبرزها أنه لا يوجد في منظومة التشريع الإسلامي، نظاما سياسيًّا مم 

كن أن تعترض يمت التي شكالاخلل حياة الإنسان، أو حلن  للإبشكل مفصنل  ومستوعب  لكل الجزئيات التي يمكن أن تت
 العامة القواعد يقرنر فهو غالبًا، لين  ك نحو على للأحكام تقريره في يظهر الكريم القرآن ذلك أن منهجطريقه في حاله ومآله. 

 للاجتهاد تركها يصح لا لتيا الأمور بعض باستثناء جزئية تفصيلات إلى ينزل ولا أحكامه، معظم في الكلية والأصول
 بالتطور للارتقاء التشريع ةعن صلاحي ينبئ فهو وخلوده، القرآن كمال أمارة كونه عن فضلًا  الأمر، وهذا. الإنساني
الفقه الدريني، ) يقول الدريني .طورالت لهذا تستجيب التي بالأحكام إمداده عبر المختلفة، الزمانية حِقبه خلال الإنساني

 الثابت من إذ فرعية، بأحكام ةاللاحق الأجيال يقيند لم» أن منهج القرآن  :(70. ص1992. المقارن مع المذاهبالإسلامي 
 قد معيّ، ظرف أو زمن في صالحاً نكا إن متغيرة، مصلحة على والمبني بالمعاملات المتعلق الظني العملي الفرعي الحكم أن
 إلى بالنظر لذلك، نتيجة حاجاتهمو  مطالبهم فتتجدد بالناس، الحياة لتطور الظرف تغير إذا الناس بحاجة وافيًا يكون لا

 منافيًا فيه، المجتهد الفرعي كمذلك الح يغدو قد بل تجاهله، أو إنكاره الوسع في ليس أمر وهذا معايشهم، ظروف اختلاف
 «. معينة بيئة أو عصر في الناس مصلحة تقتضيه لما



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 لجزائرا –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 623 - DOI: 10.37138  الجزائر-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة 

 

 
ا لنناس أن تحكمو تم بيّ اإذا حكمالله يأمركم أن تؤدُّوا الأمانات إلى أهلها و  ﴿إن جل جلاله: الله ومن أمثلة ذلك: قول

وغيرها من النصوص في هذا الباب. وهي بالمناسبة  [59-58]النساء:﴾ظكم به إن الله كان سميعا بصيرابالعدل إن الله نعمنا يع
لى هذه ليم العوا إس يشير الدكتور رى.عاملات الأخقليلة جدا، مقارنة مع آيات الأحكام المتعلقة بالبيوع والأسرة وسائر الم

 بأننا إذا كنا ملزميّ بأن نقيم نظام: »(99-98. ص2008 .الفقه الإسلامي في طريق التجديدسليم العوا،  محمد ) المسألة قائلا
لنصوص الإسلامية انجد في  لا»ا فإنن« الحكم في الدولة الإسلامية في كل عصر على تحقيق إرادة الأمة عن طريق الشورى

فكل  زمان لولايتهم..بهم، ولا ة فيالمحكمة نصا يلزمنا بكيفية معينة للشورى، ولا بعدد مخصوص لأهلها، ولا بأوصاف لازم
 «.لناساذلك متروك للاجتهاد الإسلامي، يصنع من خلاله، المؤهلون له ما يرونه محققا لمصالح 

 
ن، ير وتصرف الشؤو يب التدبوأسال وفي مجال أشكال الحكم وطرق التسييروأما السنة النبوية، محل البيان والتفصيل، 

اء ، فأغلب ما جكومينشاط الحوال  العمل السياسياكتفت كذلك بوضع القواعد الكلينة والمبادئ العامة التي تصلح لتأطير
 صلى الله عليه وسلمنبي الله عنه أن ال ريرة رضيبو هما رواه أ راً وتوجيهات عامة ومن أمثلة ذلكفيها في هذا الباب لا يعدو أن يكون أخبا

لقدسي فيما في الحديث ا صلى الله عليه وسلم وقول النبي(، حديث متفق عليه )«.سبعة يظلهم الله يوم لا ظل إلا ظله... إمام عادلٌ »قال: 
  واه مسلم(.ر )«.لموا تظايا عبادي إني حرنمت الظلم على نفسي وجعلته بينكم محرنما فلا»يرويه عن ربه عز وجل: 

 
مة ومبادئ  اع تبقى نظريات يقال على تعريفات الفقهاء للسياسة الشرعية عموما، فهي مع أهميتها،وذات الأمر 

ل الحنبلي قال ابن عقيمثلا ف لسياسة.ال اكلية وقواعد مجملة، لا تقدنم أنموذجا سياسيًّا جامعا ومفصنلا قابلا للتطبيق في مج
علا يكون معه الناس أقرب فما كان  :»( 29. ص1961 .السياسة الشرعيةالطرق الحكمية في ابن قيم الجوزية، ) أن السياسة

في  عيةالسياسة الشر  ،تيمية ابن) ية أنها، وقال ابن تيم«ولا نزل به وحي صلى الله عليه وسلمإلى الصلاح وأبعد عن الفساد، وإن لم يضعه الرسول 

أنه دليل ما لم يرد بشبالمصلحة فيما صدر عن ولي من أحكام وإجراءات منوطة : »(.34. ص2004 إصلاح الراعي والرعية.
اه ربط السياسة ب في اتجيع ذهوما يلاحظ بشكل عام على هذه التعريفات: أن الجم«. خاص متعيّ، دون مخالفة للشريعة

تمرة ائمة وحيوية ومستطلبات دمهي  الشرعية بمعايير المصلحة والمنفعة والعدل. وهي كلنها مبادئ كلية وقواعد عامة، كما
  لأمم ونهضة المجتمعات واستقرار أمرها وانتظام شأنها بيّ الدول والأمم.لحياة ا

ابام وسنة، مع شريعة كتوص اليجدر بنا طرحه في هذا السياق: لماذا يتعامل الإسلام أو نص امهم إن هناك سؤالا
 ية مثلى؟؟؟.ليلة وغاجحكمة  وهل من وراء هذا عموماً بهذا المنهج الكلي العام،السياسة الشرعية والفقه السياسي 

 
والفوائد، والعديد من الدلالات  مِ كَ والجواب نعم، ففي هذا المنهج من حيث التناول والتداول، الكثير من الحِ 

كما   لأنه،، من سائر أنواع الفقه الآخرواجتهاد أكثر  فقه يحتاج بشكل مستمر، إلى تجديدالفقه السياسي هو فوالمعاني، 
يشتغل ويجتهد في  »(:13-12. ص2012. فقه الثورة، مراجعات في الفقه السياسي الإسلاميأحمد الريسوني، يصفه الريسوني )



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 لجزائرا –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 624 - DOI: 10.37138  الجزائر-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة 

 

ضية هي دوما متحركة متغيرة، ثم هو يخضع لمؤثرات إضافية، وهي مؤثرات أشد وطأة ما في المجالات الفقهية قمساحات وأ
«. جدد للفقه السياسي أمرا واجبا، وليس فقط سائغا ومقبولاالأخرى... فمن هنا تكون المراجعة الدائمة والاجتهاد المت

كما يصفها القرضاوي، فهي   ،ظنية لا سبيل إلى إدراك أحكامها إلا بالاجتهاد والنظر المتجدد عمومامسائل السلطة ف
والجزئيات والظنيات متجددة بتجدد الفكر، وتتسع للاجتهاد والتجديد في الفروع »: (10، صالسياسة الشرعيةالقرضاوي، )

في ضوء الأصول والكليات والقطعيات، فهي تفهم المتغيرات في إطار الثوابت، والظنيات في دائرة القطعيات، كما تتسع 
 «.للإبداع والابتكار في مجال الوسائل والأساليب والآليات التي تتسم بالتغيير، والقيم الكبرى التي تتسم بالثبات

 
ه نفتاحه وقابليتاتعبر عن و لحكم والسمات التي تُيز الفقه والتشريع في مجال السياسة وا وبالرغم من هذه الخصائص

أبواب الفقه  به سائر ا حظيتكم، إلا أن هذا الفقه لم يأخذ حقه من البحث والتحقيق والتجديد  والتجديد للاجتهاد
 : (85. صرجعياتتدافع المو تجديد الاجتهاد والعبد المجيد النجار، )النجار  الأخرى. بحيث اعتبر الفقه السياسي كما يؤكد

د نج العدد، بينما ذا أكثرناات إأضعف حلقات الفقه الإسلامي، فرغم أهميته، إلا أن المصنفات فيه لا تتجاوز بضع عشر »
مية ية، الأمة الإسلاية الكافالرعاوقد أوقع هذا الضعف وذلك الاهتمام القليل و «. في الفقه الآخر آلاف وآلاف المصنفات
 الرعية ومصالحهم.  في حرج كبير، فيما يتعلق بتدبير شؤون

 
قي الأزمات باعت عنها ة تفر لكن يبدو أن أهم المشاكل التي ورثها الفقه السياسي وجعلته يتخبط في أزمة خانق

اسة، انعزل رجل السيو علم الأخرى، هي ذلك الانفصال النكد الذي حصل منذ زمن مبكر من تاريخ الأمة، بيّ رجل ال
. تلاب الإنسانلأوطان واسا، هدر االعصبيات وآفاتهمصطفى حجازي، ا يقول مصطفى حجازي )كم  وهكذا ،الفقيه عن السياسةبموجبه 

بناء وتسيير  لشورى فيامعنى انصرفت الأمة الإسلامية ومفكروها في وقت مبكر عن جوهر التوحيد في الحكم، و »(: 2014
وم ن العلماء إلى يقي بعض م، وبمن الناس واتجهت إلى توريث أمور سياسة العباد، وهيمنت عليها فئة قليلة« شؤون الأمة

ريخية معينة، تاا محطات رزتهالناس هذا يحرسون هذا الاختلال، فأصبحت القداسة للأشخاص وللتجارب البشرية التي اف
مارسات، فانتقل فات والملتصر اهذه القداسة تفوق أحيانًا قداسة النص الشرعي الذي يعتبر الأصل والمصدر الأول لكل 

 من موقع الشاهد إلى مواقع الشواهد. الوحي 
 

المؤثرات السياسية والفكرية في سمير فرقاني، ) يضاف إلى هذا بعض المعوقات المعرفية والمنهجية وبعض المؤثرات السياسية
وحالت والتي مجتمعة، أعاقت نمو وتطر الفقه السياسي  (2022. منهج التأليف والتصنيف في السياسة الشرعية عند المتقدمين

دون استجابته لمتطلبات المرحلة السياسية والدستورية التي عاشتها الأمة بعد الخلافة الراشدة وتعيشها اليوم في الزمن 
إن المنهج » صافي لؤي فقال:العيب المنهجي والمعرفي  على هذاوقد نبنه ، من ذلك الطابع التجزئي والوظيفي المعاصر،

المعتمد من قبل علماء السياسة القدماء والمحدثيّ يغلب عليه الطابع التجزئي الوظيفي، فالمنهج المعتمد تجزئي لأنه لا يطمح 
إلى دراسة متكاملة لمختلف النصوص المتعلقة بظاهرة سياسية معينة، بغية استنباط قواعد عامة تشكل منظومة متكاملة 



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 لجزائرا –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 625 - DOI: 10.37138  الجزائر-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة 

 

وقف القرآني أو النبوي الكلي من الظاهرة المعينة، بل يكتفي بسوق انتقائي لنصوص مختارة لتأييد فهم محدد أو لفهم الم
إنا والله لا نولي على هذا العمل أحدا »موقف معيّ، إذ يمنع رشيد رضا الإمامة من يطلبها استنادا إلى الحديث النبوي: 

المودودي مشاركة المرأة في مجلس الشورى بناء على قوله تعالى ﴿ الرجال كما يحظر   متفق عليه()«سأله أو أحدا حرص عليه
. فالانتقال من الآية أو الحديث إلى الحكم الشرعي لم يجرِ وفق منهج مطرد بل اعتمد على [34]النساء:قوامون على النساء ﴾

ختار... أما الطابع الآخر الذي يميز المنهج الحالي موقف قبلي اختاره المفكر ثم انتقى نصًّا قرآنيًّا أو نبوياًّ لتبرير الموقف الم
للتنظير السياسي، هو أنه منهج وظيفي، يحدند البنية السياسية من خلال الوظيفة التي تؤديها، دون اعتبار المقصد أو 

ام: الاختيار المقاصد التي توجه الفعل السياسي أو تحكم العلاقات السياسية، لذلك يمثبت الماوردي طريقتيّ لانتقاء الإم
والعهد، بناءً على الرعيل الأول من الصحابة رضي الله عنهم، دون النظر في القاعدة الكلية التي وجهت سلوكهم 
وعلاقاتهم. فالمؤسسة السياسية من وجهة النظر الوظيفية، شرعية، طالما أدت الوظيفة السياسية المنوطة بها، وهي تؤدي 

بالعدالة و تحقيقهم متطلبات الكفاءة والكفاية... لقد أدت هذه النزعة الوظيفية التي  وظيفتها عند اتصاف القائميّ عليها
تجاهلت المقاصد الكلية والقوانيّ العامة التي تحكم الفعل السياسي، إلى تبرير الممارسات الفعلية باستخدام منهج قياسي 

با بكر الباقلاني يمنع الأمة من فسخ عقد الإمام صوري يفتقد إلى العمق النظري والاطراد المنهجي، لذلك نرى القاضي أ
بعد انعقاده بالمقايسة على عدم جواز أن يفسخ الولي عقد الزواج بعد انعقاده، كذلك يرجح الماوردي عقد الإمام الأول 
حال انعقاد الإمامة لرجليّ، قياسا على صحة عقد النكاح وبطلان اللاحق عند قيام عقدي نكاح لامرأة واحدة، 

لثلاثة قادة على جيش مؤتة، بحيث  صلى الله عليه وسلمصحنح  عقد الخلافة لرجليّ أو أكثر على الترتيب، قياسًا على تأمير رسول الله ويم 
 )يلي القائد الثاني عند مصرع الأول  والثالث عند مصرع الثاني، دون اعتبار التغاير بيّ العقد المقيس والعقد المقيس عليه.

  (22ص .2001. العقيدة والسياسةصافي لؤي، 
 

 بار أنها تستمدعلى اعت التغلبو برنر الماوردي وكل فقهاء السنة تقريبا إمارة الاستيلاء ، وعلى ضوء هذا المنهج
رعية الفت الشروط الشخية. وإن لديناشرعيتها من الوظيفة التي تؤديها والمتمثلة في حفظ قوانيّ الشريعة وحراسة الأحكام 

، ليلي وظيفي صرفتحستخدام باسلم عموما. فالماوردي يحدند البنية السياسية للمجتمع الملمتولي الحكم والولاية العامة 
ة، فهو رضها على الكفايها سقط فأهل فالإمامة موضوعة لخلافة النبوة في حراسة الدين وسياسة الدنيا، فإذا قام بها من هو

 يرى منصب الإمامة من خلال قيمته الوظيفية المجردة.
 

الإشكال في تاريخ الأمة إلى ان انتهى في عصرنا الراهن إلى ما هو أخطر وأشد تعقيدا، تُثل كما  وقد استمر هذا
أشرنا سابقا، في نشوء فكر سياسي جبري، وعلم سياسي مفصول عن بيئته الإسلامية، بعيد  من حيث المرجعية عن أصول 

على أصله بل صار في بعض نظرياته وتصوراته الإسلام ومقاصده. يضاف إلى هذا تأثره بالروافد الغربية التي غطت 
 .نحو تفعيل النموذج المقاصدي في المجال السياسي والاجتماعي) سيف الدين عبد الفتاح، كما يقول أحد الباحثيّ  ومفاهيمه

لأسباب كثيرة بعضها معرفي وبعضها واقعي، تضافرت بحيث كونت رؤية نظرية  موصول بتكويناته الغربية.. »(:155ص



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 لجزائرا –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 626 - DOI: 10.37138  الجزائر-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة 

 

من خلالها إلى "السابق" باعتباره تراثا وإلى "السياسة" باعتبارها علما غربيًّا يفرض على من يطلبه أن يولي وجهه  نظرت
 «. شطر الغرب

 
كنها ، للمسلميّ ذاتهميضة من اعر  فئات والخطير من هذا كلنه أن هذا الفكر الغريب الهوية والمرجعية، تبنته ونافحت عنه

 »( :9. ص2008 .لمعاصرلعربي ااإشكالية الفكر عابد الجابري، ) كما يوضح الجابريتعتبر خصما له من داخل الذات، وهذا  
سي والاجتماعي ه والسياي منما يفسر حالة "الانشطار" التي تطبع الراهن العربي والإسلامي على حدن  سواء، الفكر 

من  صنفٌ موروثٌ  لمعطيات:امن  راهنا يتنافس عليه ويصطدم فيه ويتصارع صنفان والاقتصادي، والتي تجعل منه واقعا أو
 من حاضر لية، وصنفٌ وافدٌ ية المثاخرو ماضينا ينتمي بجملته إلى حضارة القرون الوسطى بتقانتها اليدوية الرتيبة وقيمها الأ

 «.ديةوية المادنيوقيمها ال غيرنا ينتمي بكليته إلى حضارة "العصر الحديث" بتقنياتها الآلية المتطورة
 

الفقهية  ن الحركةمتطلب يإن ما يواجه الفكر العربي المعاصر، من تحديات سياسية داخلية وخارجية، كل ذلك 
د النقص الكبير لحاصل وساراغ المعاصرة فتح أبواب الاجتهاد على مصرعيها بضوابط وقواعد معلومة ومعروفة، لملء الف

 سائله وقضاياه الحساسة والشائكة.السياسي بكل موالعجز الواضح في المجال 
 

سألة افية كافية للمشن أجوبة مي عوقد تزداد هذه الحاجة إلحاحاً، عندما نعلم أن البحث والتنقيب في تراثنا الإسلا
ئم الدااد والتجديد ض الاجتهلمح السياسية، مرتبطة بأزمنة وأمكنة معينة، وكل ذلك مقصود للشارع أن يترك شأن السياسة

 والتطوير المستمر تحقيقا لمبدأ جلب المصالح والمنافع ودفع المضار والمفاسد.

 
 التجديد من خلال الاجتهاد المقاصدي 

 أهمية مقاصد الشريعة في تجديد الفقه السياس ي الإسلامي1.3

صنل منافعهم ويدفع عنهم  الأضرار والمفاسد هو جوهر إن تدبير شوؤن الناس وسياسة أمورهم وتنظيم حياتهم بما يحم
الطرق الحكمية في ابن القيم، ) مقاصد الشريعة الإسلامية، والتي لم تشرنع إلان من أجل "جلب المصالح ودرء المفاسد. قال ابن القيم

والمعاد، ومجيئها ومن له ذوقٌ في الشريعة واطلاعٌ على كمالاتها وأنها لغاية مصالح العباد، في المعاش : »( 4. صالسياسة الشرعية
بغاية العدل الذي يفصل بيّ الخلائق، وأنه لا عدل فوق عدلها ولا مصلحة فوق ما تضمنته من مصالح، وعرف أن 
السياسة العادلة جزء من أجزائها وفرعٌ من فروعها، وأن من له معرفة بمقاصدها، ووضعها، وحسن فهمه فيها لم يحتج معها 

جهل بهذه الجوانب فهما وتنزيلا سيعرض صاحبه في الغالب الأعم إلى مناقضة الشريعة  وأن أي«. إلى سياسة غيرها البتة
. مقاصد المقاصدأحمد الريسوني، )في تدبير شؤون العباد، حتى وإن لم يكن قاصدا ذلك، يقول أحمد الريسوني في هذا الصدد



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 لجزائرا –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 627 - DOI: 10.37138  الجزائر-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة 

 

ن مارسا للسياسة الشرعية أو منظراً فإن الزاد الأكبر والعمدة الأساس للسياسي المسلم، سواءً كا: »(137-136ص
لقضاياها أو مشتغلا بفتاويها، إنما هي مقاصد الشريعة، فعلى قدر معرفته بها ومراعاته لها وتحكيمه لموازينها، تكون 

ن عليه أ...يمارس السياسة الشرعيةمن إنن كلن »، ويضيف مؤكدًا: «اجتهاداته وقراراته وترجيحاته أقوى دليلًا وأهدى سبيلاً 
الحفظ والتنمية يزن ويراقب خطواته، ويقونم مشروعيتها ومردوديتها، بمدى ما تحققه وما تخدمه من مقاصد الشريعة، من 

، ومن إقامة العدل، وحفظ كرامة الإنسان وعمارة الأرض وحفظ الأمن والوئام وتزكية النفوس للضروريات الخمس
 «.وة إلى سلطان الشرع والعلم..وطمأنينتها وإخراج المكلفيّ من سلطان الهوى والشه

 
ياسة طابعا فهوم السسىت مفكلما ارتبطت السياسة الشرعية ومسائل السياسة عموما بمقاصد الشريعة، كلما اكت

ها صد الشرعية يجعللى المقاعؤها أشمل من كونه موضوعا فقهيًّا بالإصطلاح الخاص، أو موضوعا للأحكام السلطانية، فبنا
. مرجع الفكر المقاصدي، العضراوي لرحمنعبد ا) السياسية باعتبارها مستوعبة للعلوم السياسية ولعلم السياسة،شاملة للظاهرة 

وى، لى التشهي والهعة قيامه  البتمع التأكيد على أن الفكر المقاصدي في المجال السياسي أو في غيره لا يعني (14سابق. ص
يروم  »( :.74ص. 2007ة. دية الفكر بيّ حيوية الفكرة ومحدو المقاصد الشرعية محمد بن نصر، كما يشير أحد الباحثيّ )أو أنه  

لحصول على امن أجل  سلماستبدال حكم إلهي بحكم بشري، كلان، إنما يسعى إلى تطبيق الحكم الأنسب بالطريقة الأ
أو  الشرعية الثابتة الأحكام ت عنفالعمل بالمقاصد الشرعية في المجال السياسي خاصة لا يعني الانفلا «.النتيجة الأمثل

 ية.تسويغ وإجازة تجديد النظر في الأحكام السياسية بما يخالف مقاصد الشرع وأصوله الكل
 

الد خ)يّ والدارسيّن الباحثثير مإن إعمال مقاصد الشريعة في المجال السياسي بهدف التجديد والتطوير معناه عند ك
اء راجعة مقاصدية، تقوم في بنمراجعة الفقه السياسي م» (:11. ص2013، شرعيةتجديد فقه السياسة البن عبد الله المزيني، 

كم ة بالسياسة والحالمتعلق حكامالأحكام على مراعاة ما تتحقق به مقاصد الشريعة، وذلك بأن تحرر هذه المقاصد من الأ
ٌ متمي نزٌ ض  تجعل ثملدينية العامة، لمقاصد امن اوفق المنهجية المتبعة في استكشاف مقاصد الشريعة، فيكون لها حضورٌ بيّن
 ذلك فيالعامة، ضمانا  ئ الكليةبادتلك المقاصد هي الموجه لكل اجتهاد يروم استنباط الأحكام السياسية التفصيلية من الم

علماء لة الباب لشريعاولأجل هذه الغاية فتحت  «.لأن تكون تلك الأحكام محققة لما وضعت لأجله من المقاصدِ 
لكن على  ت العصر،قتضيالكي يطوروا نظام الحكم على حسب متطلبات الزمان وأهله ويكيفوه على حسب م، المسلميّ

. مرجع سابق. ويبيان الدعالري، فريد الأنصا )أساس كلي واحد: هو حفظ مقاصد الشريعة الضرورية والحاجية والتحسينية.
 .(73ص

 
 
  



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 لجزائرا –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 628 - DOI: 10.37138  الجزائر-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة 

 

 خاتمة:

 النتائج والتوصيات 
 

ياة اوز تحديات الحتها ويتجمتطلباو السياسي يعني تنميته وتطويره حتى يساير أوضاع الأمة وحاجيتها إن تجديد الفقه 
 ورهاناتها في الزمان والمكان. فالتجديد يقتضي جملة أمور:

 ية به.وهره، والإبقاء على طابعه وسمته وخصائصة المميزة له وإبرازه والعناالاحتفاظ بج -1
 
 ضعف من أركانه. وية ماترميم ما بلى منه وتق -2
 
 دخال تحسينات عليه لا تغير من صفته، ولا تبدل من طبيعته. إ -3
ة وافدة والمتسلللأفكار الاى الأصول ونفض كل ما يتراكم عليها من غبار يحجبها عن الأنظار بسبب المحافظة عل -4

 إلى محيط التراث الإسلامي السياسي وغيره.
 
واقف المستجدة واجهة الممقويم الانحراف وإحياء الأصول في تؤية الإسلامية يعني إن التجديد السياسي في الر  -5

 ال الأمة وإحداثإصلاح ح ن منوالمستحدثة دون إفراط أو تفريط أو استظهار في كل ما يتعلق بمجال السياسة وبما يمك
 .نوع من التغيير الإيجابي لعناصر الرابطة السياسية فكرا ونظما وحركة

 
جزئي نهج التنضبطة عن الممالتجديد السياسي الإسلامي ينبغي أن يتحرر بشكل موضوعي ووفق قواعد إن  -6

 والوظيفي والذي اعتمده بعض علماء وفقهاء السياسة.
 

 

 :صادر والمراجعالم

 ( .1951ابن تيمية ت. ا. أ. ا.) لسياسة الشرعية في إصلاح الراعي والرعية. القاهرة: دار الكتاب العربي.ا 
 ( .1404إبن أبي المعز م. ا. ع.) رح العقيدة الطحاوية. بيروت: المكتب الإسلامي.ش 
 ( .1986ابن خلدون ع. ا.) قدمة. بيروت: دار القلم.الم 
 ( .1400ابن حجر العسقلاني ا. ب. ع.) تح الباري شرح صحيح البخاري. القاهرة: المطبعة السلفية.ف 
 ( .1995ابن فرحون ا. ب. ع.) في أصول الأقضية ومناهج الأحكام. بيروت: در الكتب. متبصرة الحكا 
 ( .1981ابن حزم أ. م. ع.) لفصل في الملل والأهواء والنحل. بغداد: مكتبة المثنى.ا 
 ( .1961ابن قيم الجوزية ش. ا. ا. ع. ا.) لطرق الحكمية في السياسة الشرعية. القاهرة: مطبعة المدني.ا 
 ( .1401الجويني أ. ا. ع. ا.) إلتياث الظلم. القاهرة: المكتبات الكبرى.ث الأمم فيغيا  
 ( .1998القرضاوي ي.) لسياسة الشرعية في ضوء نصوص الشريعة ومقاصدها. القاهرة: مكتبة وهبة.ا 



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 لجزائرا –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 629 - DOI: 10.37138  الجزائر-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة 

 

 ( .2010النجار ع. ا.) .الاجتهاد والتجديد وتدافع المرجعيات. الرابطة المحمدية للعلماء. الرباط: مجلة الاحياء 
 قه الخلافة وتطورها لتصبح عصبة أمم شرقية. القاهرة: الهيئة المصرية للكتاب.ف (.1989. )السنهوري ع. ا 
 ( .2013المزيني خ. ب. ع. ا.) .خالد بن عبد الله المزيني، تجديد فقه السياسة الشرعية. مركز نماء للدراسات والبحوث 
 ( .2005عدنان محمد أ.) بن الجوزي.لتجديد في الفكر الإسلامي. القاهرة: دار اا 
 ( .المقاصد الشرعية بيّ حيوية الفكرة ومحدودية الفكرة.2007بن نصر م .) (.49)13 سلامية المعرفة,إ 
 ( .2012الريسوني أ.) قه الثورة، مراجعات في الفقه السياسي. القاهرة: دار الكلمة للنشر.ف 
 ( .1914الجاحظ ا. ع. ع.) الأميرية.لتاج في أخلاق الملوك. القاهرة: المطبعة ا 
 ( .1997خلاف ع. ا.) سة الرسالة.السياسة الشرعية أو نظام الدولة الإسلامية في الشؤون الدستورية والخارجية والمالية. بيروت: مؤس 
 ( .2008العوا م. س.) لفقه الإسلامي في طريق التجديد. القاهرة: منشورات الزمن.ا 
 ( .1966الفراء أ. ي.) الدينية. القاهرة: مصطفى بابي الحلبي. م السلطانية والولاياتالأحكا 
 ( . .1988الماوردي أ. ا. ع.) لأحكام السلطانية والولايات الدينية. بيروت: دار الكتاب العربي.ا 
 ( .2016العثماني س. ا.) فقه الدين والسياسة. اسطنبول. تركيا: مركز الفكر الاستراتيجي.في  
 ( .1986جريشة ع.) يا. القاهرة: الوفاء للطباعة والنشر.العل المشروعية الإسلامية 
 ( .2010العضراوي ع. ا.) لفكر المقاصدي وتطبيقاته في السياسة الشرعية. الكويت: وزارة الاوقاف.ا 
 ( . .1988ابن فودي ع.) .ضياء السياسات وفتاوى النوازل ما هو من فروع الدين. القاهرة: الزهراء للإعلام العربي 
 ( .2003الأنصاري ف.) الرباط: منشورات ألوان مغربية.يان الدعوي وظاهرة التضخم السياسيالب . 
 ( .1977حامد عبد الله ر.) طور الفكر السياسي. القاهرة: مكتبة القاهرة الحديثة.ت 
 ( .1970أبو زهرة م.) ريخ المذاهب الإسلامية في السياسة والعقائد. القاهرة: دار الفكر العربي.تا 
 ( .1998عبد الفتاح أ.) ي.العالمي للفكر الإسلام اهرة: المعهدمي، منهجية التجديد السياسي وخبرة الواقع العربي المعاصر. الق النظرية السياسية من منظور إسلافي 
 ( .1999كمال ع. ا.) تشريح أصول الاستبداد. قراءة في نظام الآداب السلطانية. بيروت: دار الطليعة.في  
 ( .2001صافي ل.) نظرية عامة للدولة الإسلامية. بيروت: دار الفكر المعاصر.. معالمالعقيدة والسياسة  
 ( . .2002المقريزي ت. ا.) ق.المواعظ والاعتبار بذكر الخطط والآثار. القاهرة. مصر: الهيئة العامة لقصور الثقافة. مطبعة بولا 
 ( .2013الغامدي ح.) بن رجب.ديد الفقه السياسي في المجتمع الإسلامي. القاهرة: دار اتج 
 ( .2018الشنقيطي م. ا.) العربية والدولية. تدى العلاقاتالأزمة الدستورية في الحضارة الإسلامية، من الفتنة الكبرى إلى الربيع العربي. الدوحة. قطر: من 
 ( .1985الدريني ف.) المتحدة.لمناهج الأصولية، في الاجتهاد بالرأي في التشريع الإسلامي. دمشق. سوريا: الشركة ا 
 ( .1982الدريني ف.) صائص التشريع الإسلامي في السياسة والحكم. بيروت.لبنان: مؤسسة الرسالة.خ 
 ( .1976الريس ض. ا.) لنظريات السياسية الإسلامية. القاهرة: مكتبة دار التراث.ا 
 ( .2008الجابري م. ع.) الثقافي العربي.شكالية الفكر العربي المعاصر. الدار البيضاء. المغرب: المركز إ 

 
References : 

 Ibn Abī al-ʻIzz Muḥammad Ibn ʻAlī, sharḥ al-ʻaqīdah al-Ṭaḥāwīyah. al-Maktab al-Islāmī, Bayrūt. 

ṭ8/1404h. 

 4. Ibn Taymīyah, al-siyāsah al-sharʻīyah fī Iṣlāḥ al-Rāʻī wa-al-raʻīyah. Dār al-Kitāb al-ʻArabī, al-

Qāhirah, ṭ2/1951. 

 6. Ibn Jamāʻat, taḥrīr al-aḥkām fī tadbīr ahl al-Islām. al-maḥākim al-sharʻīyah, aldwḥt-Qaṭar, Ṭ1/1985. 



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 لجزائرا –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 630 - DOI: 10.37138  الجزائر-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة 

 

 7. Ibn Ḥajar al-ʻAsqalānī, Fatḥ al-Bārī sharḥ Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, al-Maṭbaʻah al-Salafīyah, al-Qāhirah, 

ṭ2/1400h. 

 8. Ibn Ḥazm, al-faṣl fī al-milal wālʼhwāʼ wa-al-niḥal. Maktabat al-Muthanná, Baghdād,  

 9.  Ibn Ḥanbal Abū ʻAbd Allāh Aḥmad, al-Musnad, Ṭabʻah al-Maktab al-Islāmī, Bayrūt, Ṭ1/1993. 

 10. Ibn Khaldūn, Abū Zayd ʻAbd al-Raḥmān, al-muqaddimah. Dār al-Qalam, Bayrūt, Ṭabʻah 1986. 

 Recent References 

 Muḥammad Abū Zahrah, Tārīkh al-madhāhib al-Islāmīyah fī al-siyāsah wa-al-ʻaqāʼid. Dār al-Fikr al-

ʻArabī, al-Qāhirah, b. t. 

 Farīd al-Anṣārī, al-Bayān al-daʻawī wa-ẓāhirat al-taḍakhkhum al-siyāsī. Manshūrāt Alwān 

Maghribīyah, Ṭ1/200 

 Ibn Fūdī, Ḍiyāʼ al-Siyāsāt wa-fatāwá al-nawāzil mimmā huwa min furūʻ al-Dīn. al-Zahrāʼ lil-Iʻlām, 

Ṭ1, 1988m. 

 ʻAbd al-Fattāḥ Ismāʻīl, fī al-naẓarīyah al-siyāsīyah min manẓūr Islāmī, manhajīyah al-tajdīd al-siyāsī 

wa-khibrat al-wāqiʻ al-ʻArabī al-muʻāṣir. al-Maʻhad al-ʻĀlamī lil-Fikr al-Islāmī, al-Qāhirah, Ṭ1/1998. 

 ʻAdnān Muḥammad Umāmah, al-tajdīd fī al-Fikr al-Islāmī. (Risālat duktūrāh 2001) Dār Ibn al-Jawzī, 

b. t. 

 ʻĀbid al-Jābirī, al-ʻaql al-siyāsī al-ʻArabī, muḥaddatuh wa-tajalliyātuh. Dirāsāt al-Waḥdah al-

ʻArabīyah, Bayrūt, ṭ4/2000. 

 ʻĀbid al-Jābirī, Ishkālīyat al-Fikr al-ʻArabī al-muʻāṣir. al-Markaz al-Thaqāfī al-ʻArabī, al-Dār al-

Bayḍāʼ. ṭ2/2008. 

 ʻAlī Jirīshah, al-mashrūʻīyah al-Islāmīyah al-ʻUlyā. al-Wafāʼ lil-Ṭibāʻah wa-al-Nashr, al-Qāhirah, 

ṭ3/1986. 

 Muṣṭafá Ḥijāzī, alʻṣbyāt wʼāfāthā. al-Markaz al-Thaqāfī al-ʻArabī. Bayrūt. ṭ2/2014. 

 ʻAbd al-Wahhāb Khallāf, al-siyāsah al-sharʻīyah aw Niẓām al-dawlah al-Islāmīyah fī al-Shuʼūn al-

dustūrīyah wa-al-khārijīyah wa-al-mālīyah.  

 


