
 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 لجزائرا –الإسلامية    قسنطينة 

 

 لجزائرا-قسنطينة  حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، DOI: 10.37138جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر     - 570 -

 

 الإنسان والطبيعة:  
 تأملات فلسفية في الروابط البيئية المسؤوليات الأخلاقية

The Human and Nature:  
Philosophical Meditations on Environmental Bonds and Ethical Responsibility  

 
   1زينب بومهدي 

z.boumahdi@univ-dbkm.dz   
 

 15/09/2025تاريخ النشر:         219/05/2025تاريخ الاستلام: 

Received: 19/05/2025        published: 15/09/2025 

 
 

 

  : المقال ملخص
 العلمية وحتى و لإنسانية ا لدراساتامحور اهتمام الكثير من  أو البيئة التي يعيش فيها لطبيعةبا  الإنسان شكل موضوع علاقة  

لنظرة اهيمنة  إلىلتي أدت تاريخية ات الالدراسات الفلسفية، لهذا جاءت ورقتنا البحثية هذه لتحلل طبيعة هذه العلاقة، مستعرضة التحولا
قاربات يئية المعاصرة المفلسفة البقدت الو انت كيف ساءلتتبيان   إلى، كما نهدف من خلال هذه الدراسة الأداتية للطبيعة في الفكر الغربي

لى المركزية عونية جديدة تتأسس اء رؤية كية بنالتقنية و الاقتصادية التقليدية، من أجل إعادة النظر في العلاقة بين الإنسان و الطبيعة، بغ
قية وجودية، يارا بل ضرورة أخلاالبيئة خ فاظ علىلم تعد مسألة الحالأزمات البيئية التي نعيشها، انطلاقا من  والحيوية بدل المركزية البشرية،

 تستدعي وعيا فلسفيا جديدا يؤسس لعلاقة متوازنة بين الإنسان و العالم الطبيعي.
 ، الأخلاقيات الايكولوجية، الأخلاق ،الإنسانالطبيعة: كلمات مفتاحية

Abstract:  

 The subject of man's relationship with nature or the environment in which he lives has been 

the focus of many humanistic, scientific, and even philosophical studies. Therefore, this research 

paper aims to analyze the nature of this relationship, reviewing the historical transformations that led 

to the dominance of the instrumental view of nature in Western thought. Through this study, we also 

aim to demonstrate how contemporary environmental philosophy has questioned and criticized 

traditional technical and economic approaches, in order to reconsider the relationship between man 

and nature, with the aim of building a new global vision based on biocentrism instead of 

anthropocentrism. Based on the environmental crises we are experiencing, the issue of preserving the 

environment is no longer an option, but rather an existential moral necessity, which calls for a new 

philosophical awareness that establishes a balanced relationship between man and the natural world. 

 

Keywords:Nature  . ; Ethics.; Man .; Ecological Ethics 

 

                                           
نية والاجتماعية جامعة خميس مليانة  ( 1) لعلوم الإنسا ة ا  كلي



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 لجزائرا –الإسلامية    قسنطينة 

 

 لجزائرا-قسنطينة  حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، DOI: 10.37138جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر     - 571 -

 

 مة:مقد  

ية، هذه صادية والاجتماعكذا الاقتاسية و المعاصرة الكثير من التحولات الفكرية والثقافية وحتى السي شهدت الحياة الإنسانية 
زمات على جميع أزت أيضا ت أفر التحولات كانت نتيجة ما بلغه العلم من تطور على المستوى النظري وحتى التقني، هي تحولا

ولوجي كالتلوث ا هو ايكممنها و  واستخدام أسلحة الدمار الشامل،ل المستويات منها ما هو سياسي تمثل في الحروب بين الدو 
غية سفة البحث فيها بء والفلالعلمااوظاهرة الاحتباس الحراري وغيرها من المشاكل البيئية، هي أزمات ومشاكل كثيرة حتمت على 

لمتسارع مع هذا التطور ا الفلسفي لبحثا إيجاد الحلول لها، لكن محاولة إيجاد الحلول تستوجب التخصص في المجال ولهذا تغير مجال
ايا تماعية لتهتم بقضسفة الاجالفل للعلم، إذ أصبحنا نتحدث عن فلسفة للعلوم تكفلت بأزمات العلم النظرية والمنهجية، وجاءت
دين وهي لاث مياثا عُرفت ة وهنسياسية واقتصادية أما فلسفة الأخلاق فانتقلت من الأخلاق النظرية إلى الأخلاق التطبيقي

أخيرا أخلاقيات ندسة الوراثية، و حيم والهل الر البيواتيقا وتبحث في القضايا والمشاكل التي أفرزها الطب والبيولوجيا كالاستنساخ والقت
 ذي يحمي الكائناتوزون القب الأالبيئة بقضاياها ومشكلاتها كمشكلة الغذاء، ومشكلة التلوث، والمشكلة السكانية ومشكلة ث

رورة إحداث ضدعو إلى ديد يجلإشعاعات الكونية المميتة، ومشاكل أخرى كثيرة جدا استدعت تقديم فلسفة وفكر الحية من ا
لاقية الفلسفية و الأخ الجوانب حث فيالتوازن البيئي في عالم أصبح مهدد بالفناء، مذاهب ايكولوجية أخذت على عاتقها مهمة الب

 ة.ديدة قائمة على المساواة بين مكونات الطبيعللمشاكل البيئية الراهنة وهذا برسم علاقة ج
 الايكولوجية التي الأزمات ول فيانطلاقا من هنا تسعى دراستنا هذه للإجابة على الإشكال التالي: من هو المتسبب الأ 

ن متحمل جزء تقليدي يفلسفي الكر النعيشها؟ هل العلم و تطبيقاته التكنولوجية هو المسؤول الوحيد عن هذه الأزمة، أم أن الف
 لمعاصر من التدخللفلسفي االفكر اهذه المسؤولية؟ ما موقف الفكر الفلسفي التقليدي من علاقة الإنسان بالطبيعة؟ وما موقف 

   ؟   سان والطبيعةقبل الإنلمست التكنولوجي اللامحدود في الطبيعة؟ كيف رسمت الفلسفة الايكولوجية المعاصرة أخلاق جديدة
 

 للإشكاليةالسياق التاريخي  إلىمن ضبط المفاهيم 

 :أخلاقيات البيئة في مفهوم: البيئة/  1.2
  البيئة: 1.1.1
ة الأخرى، ء والكائنات الحيلمااء وام الهو البيئة هي المحيط والمكان الذي يعيش فيه الإنسان، كما أنها المجال العام الذي يض 

ن العربية مشتقة م جم اللغة معافيذا فهي لا تخص الإنسان وحده، أما عن البيئة في مفهومها اللغوي فهي و   حسب ما جاء وبه
كذلك جاء   ،ي''كائن الحعيش فيه الي'' )بوأ(. وهي المكان أو المحيط أو المنزل المستقر فيه، والذي ( :16، صفحة2009)قادر، 

"أن تبوأ  : له عز و جل، و قو  بوأتك بيتا أي اتخذت لك بيتا'' : (268،269، صفحة1997)ابن منظور،  في لسان العرب
نزلا عنى هيأه له و أنزله و مكن له فيه. وتبوأت م، بم أي اتخذا. و أباءة منزلا، و بوأه إياه و بوأه له و بوأه فيه لقومكما بمصر بيوتا"،

 .: المنزل'' لمباءةلباءة وايئة و ا،جعل الإيمان محلا لهم.والب {والإيمانوالذين تبوءوا الدار } نزلته، وقوله تعالى: أي



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 لجزائرا –الإسلامية    قسنطينة 

 

 لجزائرا-قسنطينة  حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، DOI: 10.37138جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر     - 572 -

 

، صفحة 1982يبا، )صل ليييقول عنها ما  إذو نذكر أيضا هنا التعريف الذي قدمه جميل صليبا في معجمه الفلسفي 
، و  لفردالأشياء و الظواهر المحيطة با ، و تطلق في الاصطلاح على مجموع : هي المنزل و الحالة لبيئة في اللغةا'':  ( 221، 220

د ، و البيئة الفكرية.قال)كلو  لبيئة الاجتماعيةا، و  ، و البيئة العضوية أو الداخلية ، أو الخارجية المؤثرة فيه. تقول البيئة الطبيعية
طلق ة هي البيئة العضوية أو الداخلية.و تالثاني ، و برنارد( :هناك بيئتان تؤثران في الكائن الحي الأولى هي البيئة الكونية أو الخارجية

 .ية''البيئة بهذا المعنى على الزمان و المكان من جهة ما هما إطاران محيطان بالظواهر الطبيع
ياته من غذاء حمقومات  ه علىوبذلك فالبيئة ما هي إلا مجال تعيش فيه الكائنات الحية بما فيها الإنسان فيحصل من

'' كل  ( :14، 13، صفحة 1979، )صباريني س فيه علاقاته مع أقرانه من بني البشر، إذن البيئة هيوكساء ودواء ومأوى، ويمار 
يئة بواقع وهناك في ال نفسيا...و وجيا مكونات الوسط الذي يتفاعل معه الإنسان مؤثرا ومتأثرا بشكل يكون معه العيش مريحا فسيول

 .واحدة فحسب وما يحدث في جزء يؤثر في الكل، والكون هذه البيئة''
، 2009قادر، ) 1972ام عشرية للبيئة البأما عن تعريف علم البيئة والنظام البيئي فجاء ضمن إعلان مؤتمر ستوكهولم 

)قادر،  يلمؤتمر هت هذا ا، كما نجد تعريف أخر للبيئة، جاء ضمن فعاليا ''وهي: كل شيء يحيط بالإنسان'' (:16صفحة 
صنع  شر أو منصنع الب : '' كل ما تخبرنا به حاسة السمع والشم واللمس والذوق سواء كان هذا من( 18، صفحة 1979
 تعد البيئة لمم البيئة ( لأنه علم ) علذا الله، ما يمكن فهمه من جملة هذه التعريفات هو أن هذا المؤتمر قدم مفهوما واسعا  الطبيعة''

 الاجتماعيةة رصيد من الموارد المادية و ''وإنما جعلها بمثاب ( :24، صفحة 1979)صباريني،  منحصرة فقط في جملة الموارد الطبيعية
 .في مكان ما لإشباع حاجات الإنسان وتطلعاته''المتاحة في وقت ما و 

ا '' العلم الذي يدرس العلاقات ( بأنه Ecologyتعرف )  إذأحد فروع علم الأحياء   فهو علم البيئة أو الايكولوجيا أما
 -Haekgl Ernest  (1834ل ست هيجويعد العالم البيولوجي الألماني أرن  التبادلية بين الكائن الحي والبيئة المحيطة به''

ريخ الخلق الذي نشره تافي كتابه  Oikos( أول من أطلق هذا المصطلح على هذا العلم، وهذا حين استخدم مصطلح  1919
ين علاقات القائمة بدراسة البا الفرع ، وفي بداية الأمر كان هذا المصطلح احد فروع البيولوجيا العضوية، ويهتم هذ1876في عام 

واستطاع هذا الفرع (، 08، صفحة 2009)محمود،  عتبار أن هذا الكوكب هو بمثابة المنزل الذي نحيا فيهأعضاء كوكب الأرض با
لبيئة ا يعرف بفلسفة ابمي، وهذا لفلسفأن يحقق تطورا من خلال الأبحاث التي أنجزت فيه إلى أن أصبح من بين اهتمامات التفكير ا

 في عناصرنا البحثية اللاحقة.أو الفلسفة البيئية والتي سنحاول الخوض  فيها 
 مفهوم أخلاقيات البيئة ) الأخلاق الايكولوجية (:2.1.1

ها لرواية التي ألفالماضي مع القرن تشكل مفهوم الأخلاق البيئية في الولايات المتحدة الأمريكية مع سنوات السبعينيات ا
 دفاعه المستمر عن الطبيعة انطلاقا من عدة( حيث عرف هذا الأخير ب 1987 - 1948الكاتب الأمريكي ألدو ليبولد ) 

ن مان يسعى من أيضا كية، كما  العلم القيم الأخلاقية في كل الأبحاث بإدخالتجارب كان يجريها بهدف إعادة تهيئة البيئة وهذا 
الواقع  في لفلسفية واللاهوتية'' إلى تجسيد النظريات الأخلاقية وا( : 175، صفحة 2015)خديجة زتيلي،  خلال تجاربه تلك

يتمتع و لحياة اللاهوتية ل مركزا يعتبر العملي وقام بتطبيق بعض المفاهيم الأخلاقية المتمركزة حيويا والتي تؤمن بأن كل شيء حي
تزايد تطور السريع والمتبطة بالالمر  بقيمة ذاتية، وتعد الأخلاقيات البيئية طريقا جديدا يساعد على مواجهة التحديات الجديدة

 .يا التي تؤثر سلبا على الإنسان والتنوع البيولوجي والبيئة وكوكب الأرض''للتكنولوج



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 لجزائرا –الإسلامية    قسنطينة 

 

 لجزائرا-قسنطينة  حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، DOI: 10.37138جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر     - 573 -

 

 التفاعل بين الإنسان والبيئة/ أو في جدلية الهيمنة والتأثير  : 

الإنسان  بيعة علىطرة الطبالطبيعة عدة أشكال و صور على مر التاريخ ، كانت بدايتها بسي الإنسانأخذت علاقة  
ن وهذا ذا بسيطرة الإنساه زمننا فينتهي وخوف الإنسان من تقلباتها المستمرة والتي كان يرى فيها أنه غير قادر على مجابهتها، لت

ولات في الفكر بعدة تح د مرتالإنسان بالبيئة أو الطبيعة ق بفضل ما وصل إليه من تفوق علمي وتقنية، سنلاحظ أن علاقة
صطلح ام في البداية لمالاستخد ذ كانالفلسفي رغم أن الفلاسفة لم يستخدموا مصطلح البيئة إلّا في نهاية القرن التاسع عشر، إ

لأولى التي سؤال عن المادة امن ثم الو عة بيالطبيعة فمع الفلسفة اليونانية وتحديدا مع الطبيعيون الأوائل كان السؤال عن ماهية الط
لنقص، بالحسي الذي يتميز االعالم  ي تمثلهففلاطون لأ في الفلسفة المثالية عالم الطبيعة  ننها هذا العالم الطبيعي في حين أيتكون م

لطبيعة سلسلة  قرر أن افكرة ت وقد كانت هذه أول ،فهو غير ثابتومن ثم ، وهذا النقص يعود إلى سبب مهم وهو خضوعه للزمن
 .(221، صفحة 2003)أبو السعود،  فاوتة في ترتيبها على سلم الوجودكبرى من الموجودات المت

تظام لكون يسير وفق اناعنى أن بمعاقل وعليه يمكن القول أن نظرة فلاسفة اليونان للطبيعة قائمة على فكرة الكون المنظم ال
خصوصا مع العصر الشكل و  ى بهذاوهذا راجع لوجود ''قوة'' أو عقل يتدخل في انتظامه لكن هذه النظرة لن تبقوانسجام دقيق 

ذا لهي هو من ينظم هلعقل الإايصبح سالوسيط وهذا بدخول التصور الديني على الخط إذ لم يعد المحرك الأول أو عقل الطبيعة بل 
لكون وهي الفكرة و محور اسان هتنوير ستسود فكرة أساسية تمثلت في أن الإنالكون والطبيعة لكن مع العصر الحديث وعصر ال

لتحرر وهذا بمحاولته ا المسيحي وسيطيالتي انتقلت أساسا من الفكر المسيحي، رغم الثورة التي أحدثها فكر التنوير ضد الفكر ال
 نت قد رسختهااكهذه الفكرة   بيعة،، هو سيد الطمن كل سيطرة دينية إلا أنه بقي أسير فكرة أن الإنسان هو سيد كل المخلوقات

   لأخرى.الكائنات باقي ا حتى يكونوا مختلفين عن أن الله خلق البشر على صورته   الديانة المسيحية في العقول وهي
تي نشأت فيها ة الحظة التاريخيد إلى اللن نعو ألو أردنا معرفة وفهم هذه الأزمة العميقة التي يعيشها العالم اليوم فما علينا إلا 

لانا لأنا والمادة، فأها بين ا وضعو تأسست الفلسفة الحديثة أو فكر الحداثة، وهذا مع ديكارت من خلال القسمة الثنائية التي
'' وضعت الأنا مقابل  ( :16، صفحة رمان)زيم جوهرها التفكير أما المادة جوهرها الامتداد، ونتج عن هذه الثنائية ثنائيات متعددة

فصلا  نى في الوقت نفسهعم بذاته متقو  الم والإنسان مقابل الطبيعة والذات مقابل الموضوع، فإثبات الأنا لوجوده كجوهر مفكرالع
فة الحقيقية ء ليؤكد أن المعر طبيعة جاعالم الهذا التمييز الذي أقامه ديكارت بين عالم الذات و ؛  واستقلالا له عن العالم/ الطبيعة''

ارة ا هو فكر، أو بعبية لكل ملأولو انسانية، وهنا كانت النظرة السلبية إلى كل ما هو حسي وهذا لأنه سيعطي مكانها النفس الإ
ان، قل قيمة من الإنسأديكارت  ة في نظرتصبح الطبيع المبدأانطلاقا من هذا ؛ أدق الأنا في مقابل الطبيعة بكل مكوناتها الحسية 

 تحكم فيها.ته في الساعد سخيرها لخدمته من خلال ما حققه العلم من قوانينومنه يحق له التحكم فيها واستغلالها وت
إذن الفكرة التي ورثها عصر التنوير لم يكن الهدف منها التأكيد على جانبها الديني و ذلك لأن هذا العصر وفلسفته جاء 

ا الإنسان من تفوق عقلي يجعله فوق الطبيعة رافضا لكل ما يحمله الفكر الديني من آراء، لكن حتى يبين تلك المكانة التي يحضى به
أن الإنسان هو الكائن الوحيد على الأرض الذي ''  وسيدها، هذه الفكرة استطاعت أن تلخصها لنا فلسفة كانط في مقولته هذه

متكاملا، فقد ولد الإنسان يملك العقل أو الفهم، وهو على يقين سيد الطبيعة بلا نزاع، وإذا نظرنا إلى الطبيعة باعتبارها نسقا غائيا 
من خلال هذا النص يتضح لنا كيف ظهرت المركزية البشرية ، (Midgely, 1994, page 104) ليكون الغاية النهائية لها''



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 لجزائرا –الإسلامية    قسنطينة 

 

 لجزائرا-قسنطينة  حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، DOI: 10.37138جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر     - 574 -

 

والتي قامت على  ثلاث مبادئ هي العقل، والسيادة، والسيطرة، هي مبادئ ستجعل المركزية البشرية تسيطر على الفكر الفلسفي 
د طويلة كانت شاهدة على التدمير المتواصل للبيئة وخلق العديد من المشاكل البيئية، وساهم العلم بما حققه من تقدم البيئي لعقو 

 مذهل وهذا من خلال أسلحة الدمار الشامل والتجارب النووية في سيطرة الإنسان على الطبيعية وتدميرها.
مة الأيكولوجية المعاصرة ( الأز  1907- 1987)  Lynn townsend whiteيرجع المؤرخ الأمريكي لين وايت 

ر عنوان: '' الجذو ب او جاء موسوم إلى المسيحية بالدرجة الأولى ولقد وضح لنا هذا من خلال مقال قدمه لتحليل هذه المشكلة،
سان تجاه محيطه ما سلوك الإن ية، لأنه المسيحؤوليتالتاريخية لأزمتنا البيئية''، رأى فيه أن الأزمة البيئية التي يعيشها العالم تتحمل مس
  ن الإنسان بعد ماأايت كيف نا و لوهكذا يبين  ،هو إلا تعبير عما يعتقده، والمسيحية كرست فكرة سيادة الإنسان على الطبيعة

ية في حيجة إفراط المسيتن الطبيعة إلا /كان جزءا من الطبيعة تحول إلى أكبر مستغل لها، ولكل مواردها وما بروز ثنائية الإنسان 
قي الديانات عالم  مقارنة بباية في اللمركز عتبر أن الديانة المسيحية هي أكبر ديانة كرست فكرة االبشرية، وهو ي التركيز على الذات

 الأخرى وخاصة في صورتها الغربية.  
 Lewisالاجتماع لويس مونكريف  عالم إن هذا الرأي لم يقبله الكثير من المهتمين بالشأن البيئي وعلى رأسهم

Moncrief  حيث رفض هذه الأطروحة بدليل أن الأزمة البيئية التي يعيشها الإنسان لم تقتصر على العالم الغربي فقط، وإنما
 شملت حتى العالم الشرقي الذي لا يدين جزء كبير منه بالديانة المسيحية، إذ نجد في هذا الجزء من العالم سيادة الديانة اليهودية وكذا

يه فلويس مونكريف يرى أن الأزمة أساسها ثقافي أكثر منه ديني، فالمجتمع الحديث يعود في قيامه إلى حدثين هامين الإسلام، وعل
نتاج هما: الثورة الفرنسية وانتشار الديمقراطية، والحدث الثاني هو الثورة الصناعية التي أفرزت تطورا تقنيا واقتصاديا أدى إلى زيادة الإ

هذان الحدثان البارزان في تاريخ المجتمع الحديث سيعملان على ظهور نظام اقتصادي جديد وهو الرأسمالية  وتوسع السوق العالمية،
التي سينتج عنها زيادة التصنيع وزيادة قدرات الإنتاج، وهذا بالضرورة سيجعل الإنسان يستغل الطبيعة بشكل متزايد، كما لا ننسى 

الأرض وهو ما يفسر لنا هذا الاستغلال المفرط للبيئة وكذا الأزمات البيئية التي أن التطور العلمي ساعد في زيادة عدد سكان 
 نعيشها. 

العلم   ما حققهقط إلىفلكن جاءت الدراسات الفلسفية لتؤكد أن هذه السيطرة والاستغلال اللاعقلاني لا يعود 
لانجازات للتاريخ ومحقق ا اره صانععتبباجيد الإنسان والتكنولوجيا من تقدم، فحتى الدراسات التاريخية التي عملت منذ قرون على تم

 غلال، هذا ما أدىة والاستلسيطر االبشرية على اتساع الفجوة بين الإنسان والطبيعة من جهة؛ ومن جهة أخرى على التمادي في 
وعقلانية  لتي وصلت إلى فكراي قلي وهج العفي الأخير إلى ظهور المركزية الإنسانية والتي هي وليدة فلسفات الذات التي تمثل النموذ 

 أداتية وتقنية مدمرة.  
لنقاش قد تسبب او حث، فأصبحت المشكلات البيئية من صميم هذا الب جاء اهتمام البحث الفلسفي بمسائل البيئة

هذا  بل أخذت الطبيعة و المركزه نسانالإلم يعد  إذ، ير، وثورة كوبرنيكية من نوع جديدالفلسفي حول البيئة في انقلاب فلسفي كب
غربي يمن على الفكر الهن، الذي لإنساالتمركز حول با لبشرية، أو ما يعرفبتخلي الفكر الفلسفي عن مبدأ المركزية ا االمكان، وهذ

 .(35، صفحة 2009)مفرج،  تجذروا للدفاع عن البيئة ويلة، ولفترة ط
لبشررية ونتيجرة المشراكل البيئيرة الرتي يواجههرا العرالم الحرديث والمعاصرر، ظهررت كل هذه الانتقادات التي طالت نظرية المركزية ا

   ركررزت هررذه النظريررة علررى فكرررة الحيرراة ورفضررت  Biocentrismنظريررة جديرردة في الفكررر الأخلاقرري البيئرري هرري المركزيررة الحيويررة 



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 لجزائرا –الإسلامية    قسنطينة 

 

 لجزائرا-قسنطينة  حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، DOI: 10.37138جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر     - 575 -

 

  Standingبالوضررع الأخلاقرري جديرردة تسررمى، بررل نادت بفكرررة محررور الأخررلاقأن الحيرراة البشرررية هرري وحرردها  الرررأي القائررل:
Moral وهرذا لأن الحيراة في نظرر أصرحاب هرذا الاتجراه هري   ؛(07، صرفحة 2017)حنيفري،  لكل المخلوقات الحيرة علرى الأقرل

يئري كل متناسق مع بعضه البعض لا يمكن تجزئته، فالحيوان أو النبات له قيمة مثله مثرل الإنسران؛ وعليره لم يكترف أنصرار الاتجراه الب
بالنقررد ولكررن عملرروا علررى تأسرريس مشررروع فلسررفي بيئرري أخلاقرري يمكررن مررن خلالرره تحقيررق الانسررجام والتنرراغم بررين عناصررر الكررون 

 المختلفة وهو ما يضمن عدالة بيئية وطبيعية. وهذا ما سنعمل على تحليليه في العنصر التالي:       
 القيم الأخلاقية والمسؤولية الايكولوجية:

ن التخصصات الكثير م ك بينسائل البيئة والتي أضحت من مسائل الفكر المعاصر ذات الاهتمام المشتر إن الخوض في م
ل هذه المواضيع ني والأخلاقي لمثد الإنسابالع العلمية، يجعلنا ندرك أنه وبالرغم من هذا التناول الموسع إلّا أنه يوجد نوعا من الجهل

 جملة القيم التي قصد بذلكن نحن المادي والتجريبي، حينما نقول البعد الإنسانيلأن جل الاهتمامات كانت منصبة على الجانب 
ل موارد نبات، الهواء، وكيوان، الع الحتوجه الإنسان في تعامله مع محيطه، هذا المحيط المكون من الطبيعة بصفة عامة، التعامل م

 الطبيعة. 
رد الطبيعية ا استنزاف الموالبيئي وكذاتلوث في الاحتباس الحراري، وال فالأزمة البيئية التي يعيشها الإنسان المعاصر والمتمثلة

ما و التجارب العلمية صناعية و ت الإلى انقراض الكثير من الحيوانات، كذلك لا ننسى التصحر وكذا النفايا ، أدتبشكل لاعقلاني
صرة أن لتكنولوجيا المعالم ولا اللع  لا يمكنكل هذه المشاكل وغيرها كثير  ،خلفته من أثار بيئية خطيرة على الإنسان و الطبيعة

 خلاقيات البيئة،بأى اليوم ا يسمميقدمان الحل، لأن الحل حسب فلاسفة البيئة يكمن في ضرورة إرساء قيم ومبادئ أخلاقية أو 
طه لفرد تجاه محيى اؤولية لدالمس هذا الاتجاه الفلسفي الأخلاقي يهدف إلى مراجعة علاقة الإنسان مع محيطه، وهذا بخلق روح

 والطبيعة أو البيئة التي يعيش فيها. 
الفلسفية التي  النظريات يد منهذه المهمة وقعت على عاتق الفلاسفة  المهتمين بالبيئة ومنه أصبحنا نتحدث على العد

التي قامت على  (Conservative Ethices)عملت جاهدة لرفض الموقف المحافظ المعروف باسم الأخلاقيات المحافظة 
سمى كل أن هذا الأخير هو عتبار أدها باأساس المركزية البشرية التي أعطت للإنسان كل الحق في استغلال الطبيعة بمكوناتها وموار 

د التي تعو  لتمركز على الذاتالى نزعة إوجية المخلوقات البشرية فالأزمة البيئية التي نعاني منها تعود في نظر أصحاب النظرة الايكول
 بالأساس إلى الفكر المسيحي لأنه هو الذي كرسها، ولكن لابد من إلغاء مثل هذه الأفكار.

أحد أهم الآباء الأوائل المؤسسين لأخلاقيات البيئة، إذ رأى هذا الأخير أنه توجد مجموعة أسباب هي كليربولد   ينظر إلى 
من منعت تطور أخلاقيات البيئة أو كما يسميها هو أخلاقيات الأرض، وهذه الأسباب يمكن حصرها في ثلاثة هي: السبب الأول 

ادي وهذا لأنهما لم يعملا على تنمية الوعي الثقافي بالأرض والبيئة وهذا عن يعود بالدرجة الأولى إلى طبيعة النظام التربوي والاقتص
بالأرض تتمثل هذه العلاقة في  المزارعطريق تكثيف البرامج التربوية التي تربط الإنسان ببيئته أما السبب الثاني فهو علاقة الفلاح أو 

 الفهم الايكولوجي للأرض فهو يفتقر للوعي التربوي وهذا نظره على شكل صراع دائم بينهما؛ في حين يتمثل السبب الثالث في
كز على مرتبط كذلك بالسبب الأول فالمدارس والجامعات والمؤسسات التربوية لا تؤدي أي دور حيث لا نجد برامج تعليمية تر 

معات الصناعية المعاصرة إلا إذا لا يمكننا تأسيس أخلاق بيئية و تطويرها في المجت :ؤكد على فكرة مهمة وهيالمفاهيم البيئية وهو ي
تبنت هذه الدول بمجتمعاتها وقادتها السياسيين مبدأ مهم، و هو التخلي عن النظر إلى الأرض نظرة اقتصادية استغلالية، بل يجب 



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 لجزائرا –الإسلامية    قسنطينة 

 

 لجزائرا-قسنطينة  حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، DOI: 10.37138جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر     - 576 -

 

تى نحافظ التحلي بنظرة جديدة تأخذ في الحسبان الجانب الأخلاقي، وحتى الاستيتيقي، فالمعايير الجمالية أصبحت ضرورية اليوم ح
   على محيطنا الطبيعي والبيئة التي نعيش فيها.

أو  ع محيطه وبيئته،مللإنسان  جديد تعتبر أطروحة ألود ليوبولد التأسيس الأول للأفكار البيئية وهذا من أجل صياغة حوار
ا ليها وإنما أصبحنيطرة علساد من حوار مع الطبيعة إذ لم يعد هناك إمكانية للحديث على أن الطبيعة هي بمثابة العدو، ولاب

نما ظة عليها وهذا حي المحاففيعالا فنتحدث عن فكرة أن الإنسان جزء من الطبيعة ولابد له من الحفاظ عليها. بهذا سيصبح عضوا 
يش ات الأخرى في العق الكائنحم في يضع مجموعة قيم ومبادئ يخضع لها المجتمع في علاقته مع محيطه الخارجي، وتتمثل هذه القي
ع أن يط متوازن، نستطييش في مح العفيوالتمتع بالنظام الايكولوجي المتوازن وكذا حق الشعوب المستضعفة وكذا الأجيال القادمة 
ت الغربية فته المجتمعار هذا الخلل ع يط،نقول رأن فكرة المركزية الإنسانية كان من أهم نتائجها إحداث خلل ثقافي في تعامل مع المح

ا أن اء والتربة، ولنواء والملئ الهبشكل رهيب في كل أنحاء العالم، هذا الخلل هو الذي جعل ألاف السموم تمواستطاع أن ينتشر 
 نتصور حجم الضرر الذي لحق بالمحيط الذي نعيش فيه.  

لم يعد الإنسان هو المركز وبدأت المركزية البشرية تتعرض للنقد، وحدث التصدع في كيانها و حدث الانقلاب الفكري 
 Leمن خلال كتابه النظام البيئي الجديد  Luc Ferryالمعرفي من قبل مجموعة من الفلاسفة على رأسهم لوك فيري و 

nouvel ordre écologique   وميشال سار وكتابه العقد الطبيعي ومن بين الفلاسفة المعاصرين الذين وجهوا انتقادات
سخت فكرة سيطرة الإنسان على الطبيعة، نجد الفيلسوف الألماني هانز كبيرة لمبدأ المركزية البشرية التي دعت في زمن مضى ور 

( من خلال ما قدمه من نقد للفلسفات التقليدية و حتى المعاصرة في موقفها من 1903 - 1993) Hans Jonasيوناس 
تبارها فلسفة رسخت علاقة الإنسان بالطبيعة، جاء نقده موجها بشكل لاذع إلى فلسفة بيكون وديكارت وكذا فلسفة كانط باع

اغتراب الإنسان وابتعاده عن الواقع البيئي الذي يعيش فيه ففي نظره مبادئ هذه الفلسفة لم تكن أخلاقية كما أنها لم تقدم لنا 
'' إن مستقبل الإنسانية هو الالتزام  (Jonas,1995,page15)صورة واضحة في تفسيرها لظاهرة الحياة وهو يقول في هذا:

الجمعي الإنساني في عصر الحضارة التقنية وبكل تأكيد فإن مستقبل الطبيعة لا يجب أن يفهم على أنه منفصل عنا، الأول للسلوك 
 .إنها مسؤولية ميتافيزيقية تؤَدَى لأجل ذاتها، إن الإنسان أصبح يشكل خطر على محيطه الحيوي''

جديدة  عادة بناء نظريةإنا ضرورة ض عليالمعاصرة  تفر  رأى يوناس أن المشكلات الأخلاقية التي أفرزتها الحضارة التكنواوجية
يثة أصبحت تمثل نية الحدد التقالكتاب هي أن نبين أن وعو عتبر أن الهدف الأساسي من هذا ت مسمى مبدأ المسؤولية وهو يتح

 . )Jonas,1995,page13(تهديدا أو خطرا حقيقيا على البيئة وعلى الإنسان في حد ذاته''
التي شنها يوناس و طالت حتى الفلسفة الحديثة والمعاصرة وخاصة أخلاق الواجب عند كانط فهو يعتبرها  ومع حملة النقد

سبب في إبعاد الطبيعة عن دائرة الأخلاق وهذا لأن فلسفة كانط الأخلاقية جاءت ضمن إطار عقلاني خالص أعطت للإنسان 
 ،يشاءهذا الكون كما  وعن الطبيعة ككل وهنا يحق للإنسان أن يستغلّ زه عن باقي المخلوقات أو الكائنات مكانة وقيمة كبيرة تميّ 

وما قول كانط التالي إلا دليل على ذلك: '' العصافير مزعجة، الحيوانات متوحشة، الأسماك تستولي على المياه، أما الإنسان فيتميز 
رغم أنها في جانب منها عملت على مراعاة بالفكر الماهر والحذق، لأنه هو السيد'' يثبت لنا هذا القول أن أخلاق كانط و 

الحيوانات ودعت إلى ضرورة الدفاع عنها إلا أنها بقيت أخلاق تمحورت حول الإنسان بشكل كبير، فهي بهذا الشكل جسدت 
صفحة  ،2006 )ريقان، مبدأ المركزية البشرية التي تحدثنا عنه سابقا ويحاول الكثير من أنصار البيئة أن يوضحوا لنا هذه المسألة



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 لجزائرا –الإسلامية    قسنطينة 

 

 لجزائرا-قسنطينة  حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، DOI: 10.37138جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر     - 577 -

 

'' من المألوف القول إن الخلقية تفرض قيود على كيفية معاملة الحيوانات إذ يجب ألا نركل الكلاب ونضرم النار في أذيال  ( :72
القطط ونعذب القوارض أو البباغوات، من الناحية الفلسفية ليست القضية إلى حد بعيد هي إن كانت هذه الأفعال خاطئة، بل 

الجواب المفضل لدى كثير من الفلاسفة بمن ... فيهم كانط، يتمثل في أن الناس الذين يعاملون الحيوانات لماذا هي خاطئة؟ إن 
 .  بهذه الأساليب تنشأ لديهم عادة تميل بهم مع الزمن إلى معاملة البشر على نحو مشابه''

بانقراض   ن مهددونن، نحآم بات من الضروري مساءلة العلم والتطور التكنولوجي حتى نتمكن من ضمان مستقبل بيئي
 ما لا ننسى تطبيقنووية، كتى الكائنات حية بأكملها وهذه نتيجة التدمير اليومي للبيئة الناتج عن النفايات الصناعية وح

رة وناس من مخاطر سيطيويحذر ، وانيةالتكنولوجيا الحيوية في مجال الجينات والتلاعب بالكائنات الحية سواء النباتية أو الحي
ي ن، وإنما أصبحت ها الإنساتعملهكنولوجيا على الطبيعة لأنها أصبحت متحكمة فينا بشكل رهيب فهي لم تعد مجرد أدوات يسالت

صبح ينسان العاقل حتى لدور للإانعيد و ولكن علينا أن نتحرك  ،انع فينا أرقى من الإنسان العاقلمن تسيره إذ أصبح  الإنسان الص
دا لهذا لتمادي تى نضع ححقيم، عة بل سيدا على الإنسان الصانع الذي طغى وتجبر على كل الهو السيد، ليس سيدا على الطبي

    د ذاته.لإنسان بحجود او العلم غير المحدود في استغلال الطبيعة وحماية لها من التهديد الدائم للوجود ككل وحتى 
ت ا صاحبه من مشكلاسكاني، ومار الة وكذا الانفجأفرزت الثورة التكنولوجية نتائج خطيرة تمثلت في الاستخدامات النووي 

الغاز و ي والنفط الأسود حم الحجر ن الفبيئية تمثلت في التلوث البيئي الناتج عن استخدام الوقود الأحفوري الذي يتم استخراجه م
صدر الأول واد هي بمثابة المالمن هذه ي، لأالطبيعي، وكذلك البترول كل هذه المواد الطاقوية كان لها نتائج سلبية على المحيط البيئ

اعية التي وغها النهضة الصنثيرة وبلعات كللطاقة في معظم دول العالم وفي الكثير من المجالات، ونحن لا ننكر أهميته في تطور مجتم
الم منها العية يعاني ارث طبيعة وكو ، لكن في نفس الوقت سببت أزمات بيئيورفاهية الشعوب ساعدت بدورها على التنمية والإبداع

  اليوم.
لسوف وأكاديمي فرنسي ومن خلال كتابه العقد ( وهو في1930-2019)  Michel Serresكما نجد ميشال سير 

بيعة حتى يجعل من الط نون وهذاالقا الطبيعي يعتبر أحد أهم رواد الفكر الأخلاقي البيئي، ولكن بأسلوب جديد فهو يتناول مجال
خر؛ آرتها من يوم إلى زداد خطو لتي تانون، وهذا حتى يتم وضع قوانين تضبط التطبيقات التقنية اأو البيئة هي نفسها موضوع الق

 Francisco de Goyaتتمحور نظرية سير في هذا الكتاب من خلال لوحة الرسام الاسباني فرانسيسكو دي غويا 
المحيط الذي و بيعة علاقة الإنسان بالط ( تعبر هذه اللوحة بشكل كبير عن العالم الذي نحيا فهي تصور لنا 1828 -1746)

لبديهي الذي السؤال او ركة، يعيش فيه، يصور لنا دي غويا صراع بين رجلين مستعملين في صراعهم العصي في وسط رمال متح
امل حاسم في عهي تمثل ذلك فيطرح من خلال هذه الصورة هو من الغالب ومن المغلوب؟ ولكن لا ننسى أن الرمال متحركة وب

ورة واحد فيهما، الص يغرق كل لى أنيد هذا الصراع بمعنى أن المتصارعين وفي حركتهم هم يغرقون تدريجيا دون ملاحظة ذلك إتحد
 تبين لنا الضرب، الصراع، ثم الهلاك دون انتصار أي واحد منهما.

ا في يوم من الأيام نتيجة تعسفنا بها هذه اللوحة ما هي إلا تعبير عن ما نعيشه في عالمنا المعاصر، فالمحيط أو الطبيعة ستبتلعن
واستغلالنا لها أبشع استغلال وعن طريق تطبيقنا للتقنية والتكنولوجيا دون مراعاة خصوصية هذه الطبيعة، ولهذا فهو يقترح عقدا 

ة العقد الاجتماعي طبيعيا هو بمثابة التزام ضمني لحماية البيئة وشرط لاستمراريتها، وإذا كان العقد الاجتماعي الذي وضعه فلاسف
) هوبز، لوك، روسو ( فرضية تم وضعها لتأسيس المجتمع المدني، كذلك لابد من وضع عقد طبيعي لتأسيس عالم بيئي، فحينما 



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 لجزائرا –الإسلامية    قسنطينة 

 

 لجزائرا-قسنطينة  حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، DOI: 10.37138جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر     - 578 -

 

نعمل على حماية نوع من الأنواع الحيوانية ونساعد في استمرارها وعدم انقراضها نحن نعترف بالضرورة بحق هذا الحيوان في الحياة و 
والطبيعة، و الهدف من هذا العقد هو حماية  الإنسانالسهر من أجل تأسيس هذت العقد القائم بين  الإنسانو على  ،الوجود

مع  الإنسانكنا نتحدث في الفكر السياسي عن عقد اجتماعي وقعه   إذابالدرجة الأولى، هي حماية نفسه من نفسه، و  الإنسان
م على الحرية، يحمي فيها نفسه من باقي البشر، نحن اليوم نتحدث عن عقد يضمن دولة و مجتمع قائ إقامةمن أجل  الإنسانأخيه 

   المستقبلية على قيد الحياة في هذا الكوكب لأنه ليس ملكا لنا فقط، بل هو أمانة علينا الحفاظ عليها لاستمرار الحياة. بقاء الأجيال
    .(150، صفحة 2015)علاوشيش، 

م لماء رأوا أن لهب أن العبان، من على عالمنا اليوم وهي فوز العلم وأسبقيته على القانو جاء تحذير سير من فكرة سيطرت 
ره لن يكون وم ، والحل في نظنها كل يمعاني مطلق الحرية وكل الحق في استغلالهم للطبيعة، وهذا ما ترتب عنه الكوارث البيئية التي ن

في  بد أن يكون العقللعقد  لاا هذا العقد الطبيعي، ولكي نضمن عدالة فيإلا بإجبار العلم بالرجوع إلى القانون وهذا عن طريق 
تى نتفادى أي شر ح La raisonوالعقل   Le jugementحد ذاته عادلا، كما يجب يكون العقد فيه وصل بين الحكم 

 إتيقا البيئة عندناه حول . يتضح لنا من خلال ما عرض )Serres,1990,page143( ناتج عن الممارسات العلمية والتقنية
ي صبح مثله مثل باقكانته فيمتغير تميشال سير أنها تؤكد على ضرورة حماية الطبيعة بكل مكوناتها بما في ذلك الإنسان، وهنا 

 الكائنات وعليه احترامها.    
ني من مستهلك ويعا انيبيعة والثل للطفعلا استطاعت نظرية المركزية البشرية أن تقسم العالم إلى عالمين الأول منتج ومستغ
لجزء لأرضية أكثر من اان الكرة وبي مأثار التلوث البيئي، إن التصحر وكذا الاحتباس الحراري أصبحت تداعياته تطال الجزء الجن

الي، ادئ الفكر الليبر تمية لمبحتيجة نالشمالي، وما شح الأمطار إلا دليل على ذلك؛ إن هذا الاستغلال اللاعقلاني في جانب منه 
ون إلحاق الضرر دشاء لكن يل ما يخفى على أحد أن هذا الفكر يقوم على مبدأ الحرية المطلقة فالإنسان بإمكانه أن يفع ولا

     .بالآخرين
ذلك  ن جهة حققأزق متم تدمير الطبيعة من خلال ما وصل إليه الإنسان من تقدم علمي، وهكذا وضع نفسه في م

هول وذلك عن تقبل المجن المسالطبيعة، ومن جهة أخرى خلق كل ذلك الشعور والخوف مالشعور بقوته وقدرته على التحكم في 
نا كيف السؤال المطروح هلإنسان و اياة طريق ما يحمله التلوث البيئي والتصحر والاحتباس الحراري وثقب الأوزون من تهديد دائم لح

ذا هالذي أوصله إلى  م والفكرالعل ب تحرر هذا الكائن منوجو  يمكن حل هذه المعضلة والخروج من هذا المأزق؟ الجواب يتمثل في
و حق مشروع له، ئنات، وهالكا المستوى أو بالأحرى من الفكر الايديولوجي القائم على أساس ضرورة سيطرة الإنسان على كل
الطبيعة كذات  ضععلى و  تقوم إن عملية التحرر أو التخلص من قيود هذا الفكر تستدعي بعد ذلك الانتقال إلى نظرة جديدة

  . مستقلة لا كمجرد وسيلة لتحقيق غاياتنا و أهدافنا
الذي يعد من أهم رواد  Luc Fery  (1971-    )الفيلسوف الفرنسي لوك فيري  سننتقل إلى فيلسوف آخر وهو 

 Nouvelديد للايكولوجيا الشهير النظام الجالموضوع في كتابه   طرحا متميزا لهذا الفكر الفلسفي الايكولوجي المعاصر، قدم لنا
ordre écologique إذ عرض فيه لفكرة حقوق الطبيعة بعد أن كانت أوروبا تتغنى دوما بحقوق الإنسان مع إشارته  إلى ،

تتويجا للنضال الذي قادته ثلة من المفكرين والعلماء  الإعلان، ويعتبر هذا 1978الإعلان العالمي لحقوق الحيوان الذي صدر عام 



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 لجزائرا –الإسلامية    قسنطينة 

 

 لجزائرا-قسنطينة  حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، DOI: 10.37138جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر     - 579 -

 

 كل الحيوانات ولدت متساوية في هذه الحياة ولها نفس حقوق الوجود  ين، ونص في إحدى بنوده على أنوقيوالحق
( Fery,1992, page 37.)  

ينا  هذا المجال علفيدمه فيري ق ما فيتنطلق اتيقا البيئة عند لوك فيري من أفكار الايكولوجيا العميقة ولكن قبل أن نخوض 
وتسمى هكذا لأنها  1973س عام  نايبمعرفة المقصود بها، الايكولوجية العميقة هي حركة بيئية أطلقها الفيلسوف النرويجي أرني

لبيئة المحيطية  الكائن الحي واادلية بينالتب ياة الإنسانية وهي تعرف بأنها العلم الذي يهتم بالعلاقاتتطرح أسئلة أعمق عن مكانة الح
ات بحاث جديدة وتيار ا ظهرت أمن هنبه ولكن بالبحث في الأسباب والجذور بحثا عميقا في طبيعة الأزمة البيئية التي نعيشها و 

 ولوجيةي والفلسفة الايكلايكولوجلنفس ااجتماعية والنسوية الايكولوجية وكذلك علم العميقة والايكولوجيا الا كالأيكولوجيةفكرية  
 . (15، صفحة 2011)رومية، 
لهويرة لأول هرو الروعي بااصرود بالمبردأ مركزيرة والمقو المسراواتية البيو علرى مبردأين همرا: تحقيرق الرذات  قامت هذه الحركةكما أن   

ن ونبرات الطبيعرة مرن إنسرا كرل مكرونات  أما المبدأ الثاني فهرو يؤكرد علرى ضررورة المسراواة برينالذاتية وهذا في بعدها الكوني الشامل، 
لطررح ه يمكرن حصرر هرذا اهرو يررى أنرفوحيروان، وهرو يعرترف بأسربقية العرالم الأنجلوسكسروني وكرذلك الجرمراني في تناولره لمسرائل البيئرة 

فإنرره كرران أكثررر  مررا التيررار الثررانيمحيطرره، أ عتبرراره المركررز الررذي ينبغرري حمايررةوالتنراول في ثررلاث تيررارات: التيررار الأول نظررر إلى الإنسرران با
ن'' الرتي ة ''تحريرر الحيروات عنره حركرأخلاقية من الأول إذ منح نوعا من المعنى الأخلاقي لبعض الكائنات من غير البشر وهذا مرا عربر 

ذا تعامرل معهرا علرى هروق ويرتم الأن تكرون لهرا بعرض الحقررأت أن حتى الحيوانات أو بالأحرى كل الحيروانات الرتي تشرعر بالألم يجرب 
براتات ت فقط برل حرتى النالحيوانا الأساس، في حين يأتي التيار الثالث وهو الذي عبر عن حقوق الطبيعة وهنا لا يقتصر الأمر على

 (.156، صفحة 2015)علاوشيش، تدخل في هذا الإطار
 خاتمة:

هذا لعالم المعاصر و ا يعيشها ية التيالبيئية أن تقدم مجموعة من الحلول للمشاكل البيئخلاصة القول أنه استطاعت الفلسفة 
يل ديمه يكمن في تحلذي تم تقل النتيجة الاستغلال التكنولوجي والتقني وتطبيقه على الكائنات الحية ومن ثم البيئة، إن الح

لابتعاد  سمو الإنسان وال يكمن فين الحأتجاه الأخلاقي البيئي الإشكالية منذ نشأتها وهذا في أبعدها الأخلاقية، ورأى أنصار الا
( الملشعوب ) شعوب العحق كل ا على اعن الذاتية والأنانية المفرطة كما استطاعت أن تؤسس لفلسفة بيئية عالمية، وهذا بتأكيده

ة من قبل الدول ت الطبيعيرالخط في التمتع بخيرات الطبيعة بشكل متساوي وعادل أي أنها سعت إلى محاربة الاستنزاف المفر 
 .المتطورة

لم يكن ضد العقلانية ونتائجها العلمية والتقنية وإنما كان حول تطبيقاتها  ،إن النقد الفلسفي الذي شنه فلاسفة البيئة
البيئي للحضارة  اللاعقلانية والتي اعتبرت الطبيعة مجرد أداة مستباحة أمام الطموح البشري اللامحدود، إن كل هذا النقد الأخلاقي

الغربية جاء في سياق النقد الفلسفي لفكر الحداثة بما حمله من علم وفلسفة عقلية والنتائج التي ترتبت على المجتمع وكذا الطبيعة، 
م وهذا النقد كان الهدف منه إنقاذ البيئة أو الطبيعة حتى نضمن استمرارنا على هذا الكوكب، وعليه علينا أن نتحرر من سيطرة العل

والتقنية هذا ما أكد عليه معظم فلاسفة البيئة المعاصرين، هذا التحرر لا يكون إلا من خلال التثقيف والتربية هكذا فقط سنحصل 
على مجتمع اتيقي لا يحافظ على محيطه وبيئته فقط ولكن يسعى للمحافظة حتى على البيئة التي لا يعيش فيها، وبما أننا أصبحنا 



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 لجزائرا –الإسلامية    قسنطينة 

 

 لجزائرا-قسنطينة  حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، DOI: 10.37138جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر     - 580 -

 

واحد لابد من وضع مبادئ أخلاقية ايكولوجية مشتركة للبشرية جمعاء وهذا ما يمكن تسميته بالمركزية الحيوية نحيا في مجتمع عالمي 
 التي تعتبر أن كل كائن حي له قيمة معينة.    

 :صادر والمراجعالم

 1997ابن منظور، لسان العرب، المجلد الأول، د ت، دار صادر للطباعة و النشر بيروت،ط ، 
م ياقات الراهنة للعللقيم والسة، جدل اضمن كتاب الأخلاقيات التطبيقي ،علاوشيش، من فرضية العقد الاجتماعي إلى لزومية العقد الطبيعيأمال 

 2015 1إشراف: خديجة زتيلي، منشورات الاختلاف، بيروت، لبان، ط 
ة، الجزء جمة: معين شفيق رومي، تر  ذريةجيا الجالحيوان إلى الايكولو ق توم ريقان، حقوق الحيوان وأخطاء الإنسان، قمن كتاب الفلسفة البيئية من حقو 

  2026،  332الأول، عالم المعرفة، الكويت، العدد 
 ،2009، الجزائر، 1جمال مفرج، الفلسفة المعاصرة من المكاسب إلى الإخفاقات، منشورات الاختلاف، ط

   1982، دار الكتاب اللبناني، بيروت،مكتبة المدرسة،بيروت،لبنان،1، المعجم الفلسفي،ج جميل صليبا
راهنة، لمجتمع الاقضايا جميلة حنيفي، أخلاقيات البيئة، تطورها وتياراتها، مؤمنون بلاحدود للدراسات والأبحاث، قسم الدين و 

www.mominoun.com  2017 
 1979، أكتوبر 22ئة ومشكلاتها، عالم المعرفة، الكويت، عدد رشيد الحمد، محمد، سعيد صباريني، البي

 2011، 170رومية شفيق، الايكولوجية العميقة، نظرة فلسفية إلى الأزمة البيئة، الرافد، العدد 
 2003عطيات أبو السعود، الحصاد الفلسفي للقرن العشرين وبحوث فلسفية أخرى، مؤسسة هنداوي، 

فة، الكويت، الأول، عالم المعر  ية، الجزءفيق رومشالفلسفة البيئية، من حقوق الحيوان إلى الإيكولوجيا الجذرية، ترجمة: معين مايكل زيمرمان، وآخرون، 
  2006، 332العدد 

لعربية في اديمية الاقتصاد الأكوالإدارة ا،كلية التربية والوعي البيئي وأثر الضريبة في الحد من التلوث البيئي،رسالة ماجستير محسن محمد أمين قادر،
 2009، الدنمارك

References : 
Ibn manẓūr, Lisān al-ʻArab, al-mujallad al-Awwal, D t, Dār Ṣādir lil-Ṭibāʻah wa al-Nashr Bayrūt, Ṭ, 1997 

Amāl ʻlāwshysh, min faraḍīyat al-ʻIqd al-ijtimāʻī ilá lzwmyh al-ʻIqd al-ṭabīʻī, ḍimna Kitāb al-akhlāqīyāt al-

taṭbīqīyah, jadal al-Qayyim wa-siyāqāt al-rāhinah lil-ʻilm ishrāf : Khadījah Zatīlī, Manshūrāt al-Ikhtilāf, 

Bayrūt, Labbān, Ṭ 1 2015 

Tūm ryqān, Ḥuqūq al-ḥayawān wa-akhṭāʼ al-insān, qmn Kitāb al-falsafah al-bīʼīyah min Ḥuqūq al-ḥayawān 

ilá alāykwlwjyā aljdhryh, tarjamat : Muʻīn Shafīq Rūmīyah, al-juzʼ al-Awwal, ʻĀlam al-Maʻrifah, al-Kuwayt, 

al-ʻadad 332, 2026 

Jamāl Mufarrij, al-falsafah al-muʻāṣirah min al-Makāsib ilá alʼkhfāqāt, Manshūrāt al-Ikhtilāf, Ṭ1, al-Jazāʼir, 

2009, 

Jamīl Ṣalībā, al-Muʻjam al-falsafī, j1, Dār al-Kitāb al-Lubnānī, Bayrūt, Maktabat al-Madrasah, Bayrūt, 

Lubnān, 1982 

Jamīlah Ḥanīfī, Akhlāqīyāt al-bīʼah, taṭawwuruhā wtyārāthā, Muʼminūn blāḥdwd lil-Dirāsāt wa-al-Abḥāth, 

Qism al-Dīn wa-qaḍāyā al-mujtamaʻ al-rāhinah, www. mominoun. com 2017 

Rashīd al-Ḥamad, Muḥammad, Saʻīd Ṣabārīnī, al-bīʼah wa-mushkilātuhā, ʻĀlam al-Maʻrifah, al-Kuwayt, 

ʻadad 22, Uktūbir 1979 

Rūmīyah Shafīq, alāykwlwjyh al-ʻamīqah, naẓrah falsafīyah ilá al-azmah al-bīʼah, al-Rāfid, al-ʻadad 170, 

2011 

ʻAṭīyāt Abū al-Saʻūd, al-Ḥaṣād al-falsafī lil-qarn al-ʻishrīn wa-buḥūth falsafīyah ukhrá, Muʼassasat Hindāwī, 

2003 



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 لجزائرا –الإسلامية    قسنطينة 

 

 لجزائرا-قسنطينة  حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، DOI: 10.37138جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر     - 581 -

 

Māykil zymrmān, wa-ākharūn, al-falsafah al-bīʼīyah, min Ḥuqūq al-ḥayawān ilá alʼykwlwjyā aljdhryh, 

tarjamat : Muʻīn Shafīq Rūmīyah, al-juzʼ al-Awwal, ʻĀlam al-Maʻrifah, al-Kuwayt, al-ʻadad 332, 2006 

Muḥsin Muḥammad Amīn Qādir, al-Tarbiyah wa-al-waʻy al-bīʼī wa-athar al-Ḍarībah fī al-ḥadd min al-

talawwuth al-bīʼī, Risālat mājistīr, Kullīyat al-Idārah wa-al-iqtiṣād al-Akādīmīyah al-ʻArabīyah fī aldnmārk, 

2009 

Fery Luc, le nouvel ordre écologique ''l'arbre, l'animal, l'homme'' edition grasset & fasquelle, paris 1992, 

Jonas Hans, Le principe responsabilité: une éthique pour la civilisation technique (1979), traduit par jean 

greisch, coll "champs " france, flamarion, 1995 

Michel serres, le contrat naturel, (paris : editions, 1990 ) 

-Midgely Mary The endof Anthropocentrism in hilosophy and the natural environment edited by Robin 

Attielde andrew Belsey cambridg. 1994 

 
  

 

 
 

  
 


