
 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

الأمير عبد القادر للعلوم  جامعة

 لجزائرا –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 546 - DOI: 10.37138  لجزائرا-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة 

 

 الوحدة الانسانية في فكر الشيخ محمد الغزالي
Human Unity in the Thought of Sheikh Muhammad al-Ghazali 

 
 2برامه أحسن 1بن شيحة سميرة

Samira.1302@yahoo.fr Barama.ahcene@yahoo.fr 

 
 

 15/09/2025تاريخ النشر:         19/05/2025تاريخ الاستلام: 

Received: 19/05/2025        published: 15/09/2025 

 
 

 

 : المقال ملخص
س التركيز على الأس عاصرة معت المالدراسة إلى استكشاف رؤية الشيخ محمد الغزالي للوحدة الإنسانية في ضوء التحديا هذه هدفت

نصوص الشرعية لي مستندًا إلى المال الغزاي لأعالعقدية والأخلاقية والفكرية التي تقوم عليها هذه الرؤية، واعتمد البحث على المنهج التحليل
القيم الروحية  من في ابتعادها عنلحالية تكاانية اريخي والواقع المعاصر، وتوصلت الدراسة إلى أن الغزالي يرى أن أزمة الإنسوتحليل السياق الت

ة، كما أكد لمشتركات الإنسانيمن إطار اضددية والأخلاقية التي يؤسس لها الإسلام والتي تعتمد على التوازن بين الروح والمادة واحترام التع
لإسلام عن تشويه مقصود ل لامية نتجالإس لإسلام في ترسيخ العدل والمساواة كأساس للوحدة الإنسانية مشيراً إلى أن ضعف الأمةعلى دور ا

الحوار و  الإصلاح الذاتي  تجمع بينة التيوتفريط المسلمين في تطبيقه، وخلصت النتائج إلى ضرورة العودة إلى المنظومة الإسلامية الشامل
 الوحدة المنشودة. الحضاري لتحقيق

 .ح الذاتيالإصلا، الحوار الحضاري ،القيم الإسلامية ،محمد الغزالي ،الوحدة الإنسانية كلمات مفتاحية:
Abstract: 

The study aimed to explore Sheikh Muhammad al-Ghazali’s vision of human unity in light of 

contemporary challenges, focusing on its theological, ethical, and intellectual foundations. Using an 

analytical approach based on Islamic texts and historical context, the study found that al-Ghazali 

attributed humanity’s crisis to a departure from spiritual and moral values rooted in Islam. He 

emphasized balance between spirit and matter and respect for human diversity. Islam, in his view, 

promotes justice and equality as pillars of unity. The study concluded that achieving true unity 

requires a return to a comprehensive Islamic framework combining self-reform and civilizational 

dialogue. 

Keywords: Human Unity; Mohammed al-Ghazali; Islamic Values; Civilizational Dialogue; Self-

Reform. 

 

                                           
لقادر للعلوم الإسلامية قسنطينة ( 1)  .(الجزائر)جامعة الأمير عبد ا
لقادر للعلوم الإسلامية قسنطينة (2)  (الجزائر)جامعة الأمير عبد ا



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

الأمير عبد القادر للعلوم  جامعة

 لجزائرا –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 547 - DOI: 10.37138  لجزائرا-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة 

 

 مة:مقد  

سلامي الإ ة إلى النموذجفي العود يكمن يرى الشيخ الغزالي أن حل أزمة الهوية الروحية والأخلاقية التي تعانيها الإنسانية
لمادية الزائلة، بل ابنى على المصالح ية لا ت  لحقيقاالقائم على التوازن بين حرمة العقيدة واحترام التعددية مع تأكيد أن الوحدة الإنسانية 

والتعاون رف نوع مجالًا للتعال من التوتجع على القيم المشتركة والأخلاق المستمدة من الشريعة الإسلامية، التي تحفظ كرامة الإنسان
ؤيةً تقوم سلام يقدم ر لإمؤكدًا أن ا خلاق،بدل الصراع، كما يحذر من الفلسفات المادية التي تروج لوحدة واهية تهمل دور الدين والأ

 على العدل والرحمة والتضامن بين البشر كأسرة واحدة.
: يبر ز سؤالٌ جوهري   —شتركةلقيم الملتي تتعمق اليوم بفعل هيمنة النزعات المادية وانهيار اا—وفي خضم هذه التحديات 

مَ إ فكريَّةِ وال كيف يمكن لفكر الشيخ محمد الغزالي القائم على الأسس العَقَدِيَّةِ والأخلاقيَّةِ  طاراً شاملًا لتحقيق الوحدة أن يقُدِ 
لمعاصر، ا في ضوء الواقع زاليت الغطروحاأ؟ هذا السؤال ي ضيء على الحاجة إلى تحليل ة في مواجهة التحديات المعاصرةالإنسانيَّ 

 .الإنساني تكاملسعيًا لاستكشاف كيف يمكن لرؤيته الإصلاحية أن تكون جسراً لتجاوز الانقسامات وتحقيق ال
 . أسباب اختيار الموضوع وأهميته:1
  ياتية عالميا.الهو عات الصراالحاجة الملحة لإعادة قراءة الفكر الإصلاحي الإسلامي في ظل تصاعد النزعات الع نصرية و 
 لبات العصر.بين التراث ومتط عله جسراا يجتميز رؤية الشيخ الغزالي بالجمع بين العمق الشرعي والوعي بالواقع الإنساني المعاصر، مم 
 ي. الإصلاح العالمفية الوسط الأم تقديم رؤية عملية لتجسيد "التعارف" القرآني كبديل حضاري عن صراع الحضارات وإحياء لدور 

 . أهداف الدراسة:2
 لدولية بقرون.المواثيق بقت اإثبات ريادة الإسلام التاريخية في ترسيخ حقوق الإنسان عبر نصوص قرآنية وأحكام فقهية س 
 شامل.لإنسان والعدل اللالإلهي  تكريمالكشف عن الأسس العقدية والأخلاقية التي تقوم عليها المنظومة الحقوقية في الإسلام كال 
  صل ح  لقيادة ت  ية التي لإنساناالاتهامات المغلوطة عن الإسلام بخصوص حقوق الإنسان وعرض رؤيته المتكاملة للكرامة دحض

 الحضارة المعاصرة.

 . هيكل البحث:3
ته، بحث وهيكللص التضمنت المقدمة أسباب اختيار الموضوع ومستخ ؛اشتمل البحث على مقدمة وخاتمة وقسمين

اتمة حاويةً لإسلام، لتأتي الخنية في الإنساذي تناول الوحدة الإسلامية، ثم القسم الثاني الذي تناول الوحدة اتلاها القسم الأول ال
 لأهم النتائج، وختامًا قائمة بالمصادر والمراجع.

 
 
 
 



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

الأمير عبد القادر للعلوم  جامعة

 لجزائرا –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 548 - DOI: 10.37138  لجزائرا-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة 

 

 الوحدة الإسلامية

 :الأسس العقدية 1.2
نه جةٌ لتقديم صورةٍ مشوَّهةٍ للإسلام ت فر ِّغه من جوهره التشريعي والحضاري، وتختزله في طقوسٍ فرديةٍ  ت وجَّه اليوم  جهودٌ مم 

ذ ِّر الغزالي من دور الاستعمار في تعميق هذه الأزمة عبر تسميم الكيان الإسلامي، وتعطيل الأحكام  منفصلةٍ عن واقع الحياة، ويح 
تقب َّل تْ جماهيٌر واسعةٌ الانحرافات الأخلاقية  الشرعية، وزرع نخبٍ تابعةٍ ت كمِّل مسيرة الإجهاز على ما تبقَّى من شرائع الإسلام، حتى 

ملاتِّ تشويهٍ واضطهاد، وتخلَّت عن التزاماتها الدينيةكالربا والزنا )الغزالي،  ، في حين ت واجه الدعوات الجادة لإحياء الإسلام بِِّ
 .(17-16مصر، الصفحات 

أن تخلف الأمة الإسلامية ليس وليد الاستعمار وحده، بل هو نتيجة  تفريطِّ المسلمين أنفسهم  ومن جهةٍ أخرى يؤك ِّد الغزالي
في دينهم عبر القرون، فالشقَّة بين الأمة وتعاليم الإسلام اتسعت حتى انقطعت الصلة في جوانب  عديدةٍ، فانهارت الدعوة 

 .(19-18)الغزالي، مصر، الصفحات  الكريم أمر بها القرآنق والعدالة التي الإسلامية، وفشلت المجتمعات في ترسيخ الأخلا
م الروحيَّةِّ والماو  د ِّد  مسار  حياتهِّ ، وتح  د  الإيمان  في الإسلامِّ القاعدة  الراسخة  التي ت شك ِّل  وعي  الفردِّ والمجتمعِّ س ِّ ديَّةِّ، وفي هذا يج 

ذ ِّر  الإمام  ا كمن  في فقرِّها إلى العقائدِّ الراسخةِّ، والأخلاقِّ يأنَّ ضعف  الأمةِّ الإسلاميةِّ  لغزاليُّ من و هْمٍ ي عتقد  بِّه الكثيرون  الصدد يح 
ا، وتماسكِّ قيمِّها، وهو ما افتقد ه المسل )الغزالي،  مون  في عصورِّ تراجعِّهمالرفيعةِّ، والأعمالِّ الصالحةِّ، ف  ع زَّة  الأممِّ ت قاس  بِّقوَّةِّ إيمانهِّ

 .(180، صفحة 2005،،  4الظلام من الغرب، ط 
، وحتى في إتقانِّ زراعةِّ  ، وحفظِّ الأمانةِّ، والعدلِّ ؛ فالتديُّن  الحقيقيُّ يظهر  في الصدقِّ  ولا ينفصل  الإيمان  عن الأخلاقِّ والعملِّ

" : ! ففي الحديثِّ ، وهكذا تتحوَّل  (2320)البخاري، صفحة  "غَرْساً إِلاَّ كَانَ مَا أُكِلَ مِنْهُ لَهُ صَدَقَة  مَا مِنْ مُسْلِمٍ يَ غْرِسُ الأرضِّ
عل  التقدُّم  العلميَّ حليفاً للإيمانِّ   .أعمال  الدنيا إلى عبادةٍ بِّنيَّةٍ صالحةٍ، فالإسلام  لا يفصل  بين الروحِّ والمادةِّ، بل يج 

كد العقاد في تحليله للقرآن الكريم أن أسسه العقدية تقوم على وحدةٍ منهجيةٍ فريدة، تجمع بين العقيدة والشريعة، وبين ويؤ 
هو أساسٌ ت بنى عليه كل التشريعات –كأعظم ركن عقدي   –فالتوحيد  ،الحجة والتكليف، في نسيجٍ متكاملٍ لا انفصام فيه

اطب العقل  والقلب معًاوالأخلاق، حيث تتناغم العبادات مع الم وهذا  ،قاصد الربانية، وتتسق الأحكام مع الحِّك م الإلهية التي تخ 
التوافق دليلٌ على ربانية المصدر وفيه يلتقي مع الغزالي الذي شدَّد على أن العقدية الإسلامية ليست طقوسًا جامدة، بل منظومة 

 .(20-16، الصفحات 2005)العقاد، سبتمبر  والعملعقلية وروحية ت ربط بين الإيمان 
وفي تعريف الإنسان بأنه "الكائن المكلَّف" يرى العقاد أن القرآن يرفع مكانته العقدية فوق التصورات المادية أو الفلسفية، 

 –، وهذا التكريم (21، صفحة 2005)العقاد، سبتمبر  إذ يجعل التكليف  امتدادًا لحكمة الخلق واستخلاف الإنسان في الأرض
ي لزمه بمسؤولية أخلاقية وعقلية، حيث ت قدَّم الفرائض  مقرونةً بأسئلة تحث على  –الذي يتفق مع رؤية الغزالي للإنسان ك "خليفة الله" 

وهنا يلتقي العقاد مع الغزالي في تأكيدهما أن الإيمان القرآني ليس هروبًا من العقل،  ﴾،أَفَلَا تَ تَدَب َّرُونَ ﴾، ﴿أَفَلَا تَ عْقِلُونَ التفكر: ﴿
بل حوارٌ معه؛ فالعقل في المنظور العقدي الإسلامي هو أداة  إدراك الحقائق، ووازعٌ أخلاقي، وبابٌ لفهم الحكمة من التشريعات، 

، بينما ت ظهر كتابات  الغزالي كيف يصوغ هذا الخطاب  الإيمان  صياغةً تقاوم ولا غرو  أن ي برِّز  العقاد  تمييز  القرآن في خطاب العقل
 التقليد  الأعمى.



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

الأمير عبد القادر للعلوم  جامعة

 لجزائرا –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 549 - DOI: 10.37138  لجزائرا-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة 

 

مِّل  تحليل  الشيخِّ محمد الغزالي رحمه الله ر ؤيةً ثاقبةً لواقعِّ الأم ةِّ الإسلاميةِّ حيث  ي ضيء  بِّدقَّةٍ على ج ذورِّ الأزمةِّ  الع ق دِّيَّةِّ التي يح 
ت  ز أةٍ ت عبر ِّ  عن وعيٍ عميقٍ بخِّ طورةِّ الانزياحِّ عن  ت عانيها، فإشارت ه إلى انفصالِّ العقيدةِّ عن واقعِّ الحياةِّ وتحوُّلِّ الدينِّ إلى طقوسٍ مج 

لاعيبِّ الا ه لأِّ : فضحِّ ، وهنا ي بر ز  تمي ُّز  الغزالي في نقدِّه المزدوجِّ ستعمارِّ في النموذجِّ الإسلامي ِّ الشاملِّ الذي يربط  العبادة  بالتشريعِّ
ليةِّ تقصيرِّ النُّخ بِّ الداخليةِّ في الدفاعِّ عن شرائعِّ الإسلامِّ ت ، صفحة 2005)الغزالي، الاسلام الطاقات المعطلة،  شويهِّ الهويةِّ، وتج 

165). 
 :الأسس الأخلاقية 2.2

وتخلف هو نتاجٌ لانهيار المنظومة الأخلاقية التي تحفظ  ي شير محمد الغزالي إلى أن ما تعانيه الأمة الإسلامية اليوم من فوضى 
، 1998)الغزالي، الطريق من هنا،  في إصلاح جذري للنفوس والأخلاقيكمن ويؤكد الغزالي أن علاج هذه الأزمات  ،كيانها

ينِ حَنِيفًا ۚ فِطْرَتَ اللََِّّ الَّتِِ فَطَرَ القرآن: ﴿تعود الأمة إلى فطرتها السليمة التي أشار إليها كي لو ، (35صفحة  فأََقِمْ وَجْهَكَ لِلدِ 
ينُ الْقَيِ مُ وَلََٰكِنَّ أَكْثَ رَ النَّاسِ لَا يَ عْلَمُونَ  لِكَ الدِ  هَا ۚ لَا تَ بْدِيلَ لِِلَْقِ اللََِّّ ۚ ذََٰ  (.30)الروم:  ﴾النَّاسَ عَلَي ْ

 –كما يصفه الغزالي–لكن الواقع المعاصر م فبقاؤها مرهون بِيوية قيمها، هضة الأملقد جعل الإسلام  الأخلاق  ركيزةً لن
فانحدار الأخلاق هو مرضٌ ينخر في كيان الأمة  ،ا تتهاوى أخلاقي اً فتفقد هويتهاي ظهر أمةً تلهث وراء المظاهر المادية للغرب، بينم

 .(33، صفحة 1987)الغزالي، خلق المسلم،  راض القلوبوي فشي أم
وي وضح محمد الغزالي أن العجز  في الدول الإسلامية هو انعكاس لأزمة أخلاقية ونفسية فضعف الإدارة مردُّه إلى استغلال 

انهيار  الروح  –برأيه–المناصب للبحث عن المكاسب الشخصية بدل خدمة المصلحة العامة، أما الهزائم والنكبات فسبب ها الرئيسي 
ذر الغزالي من لوم الاستعمار أو الظروف الخارجية دون مراجعة الذات، فالفشل  الحقيقي  المعنوية وفقدان الغيرة على الأمة، وهنا يح 

 .(52ه ، صفحة  1406)الغزالي، مشكلات في طريق الحياة الاسلامية،  ال الجوانب الأخلاقية الجوهريةينبع من إهم
ويؤكد أن الأخلاق  ليست شعاراتٍ ت رفع بل هي ممارسة يومية ت بنى بالتجربة والمعاناة، فالمسلمون صاغوا حضارةً عظيمة 
لأنهم جسدوا القيم  في سلوكهم، فكانوا نماذج  للشرف والإتقان، بينما تحو ل كثيٌر من المعاصرين إلى أفراد "وصوليين" يبحثون عن 

)الغزالي، خلق المسلم،  الح الضيقة، ويختم الغزالي بالتنبيه إلى أن الإصلاح  الأخلاقي ليس ترفاً، بل هو ضرورةٌ لاستعادة العزةالمص
 خلاقٌ، والحضارة  كلُّها قيمٌ.(، فالدين  كلُّه أ4﴾ )القلم؛ وَإِنَّكَ لعََلَىَٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ ، مستشهداً بقوله تعالى: ﴿(33، صفحة 1987

تدني لا و 
 
ذ ِّر محمد الغزالي من الفجوة الخطيرة بين العقيدة الإسلامية وسلوكيات المسلمين المعاصرة، ويؤكد أن هذا الواقع الم يح 

الزاوية في  هي حجر –كما يرى الغزالي–"، فالأخلاق الربانية خير أمة أُخرجت للناسيعكس حقيقة  الإسلام الذي أراده الله ل "
دد كيان الأ  مةبناء الأمم؛ ف "العقائد تصنع المثل العليا، والمثل العليا ت وجه السلوك"، ومن دونها تتحول الحياة إلى فوضى أخلاقية ته 

 .(86)الغزالي، حصاد الغرور، د ت، صفحة 
ذر من محاولة  ويشب ِّه الغزالي الأخلاق  بالزرع الذي لا ينمو إلا بالرعاية والمتابعة، ف "الخلق لا يتكون في النفس فجأة"، ويح 

علاج الانحرافات الأخلاقية باجتثاث مؤقت، ف "الطباع الرديئة" تحتاج إلى مواجهة دائمة بضوابط الإيمان، إذ إن "ضعف الخلق يدل 
 الصَّلَاةَ وَأْمُرْ بِِلْمَعْرُوفِ وَانْهَ عَنِ الْمُنكَرِ وَاصْبِِْ عَلَىَٰ مَا أَصَابَكَ ۖ يَا بُنَََّ أَقِمِ : ﴿لإيمان"، ويستشهد بقول الله تعالىعلى ضعف ا



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

الأمير عبد القادر للعلوم  جامعة

 لجزائرا –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 550 - DOI: 10.37138  لجزائرا-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة 

 

لِكَ مِنْ عَزْمِ الْأمُُورِ   (، لِّي برز أن الأخلاق الحقيقية تتجلى في التوازن بين عبادة الله وحسن التعامل مع الناس17﴾ )لقمان: إِنَّ ذََٰ
 .(100، صفحة 2003)الغزالي، تراثنا الفكري في ميزان الشرع والعقل، 

، تعالى وي شدد الغزالي على أن الأزمة الأخلاقية الحالية ليست مجرد تراجعٍ في المظهر بل هي انهيارٌ لقيم الانتماء إلى الله
فيقول: "من السفالة أن يحسن المرء معاملة الناس ويسيء إلى ربه"،  ،إلى ن فاةٍ لقيمهتحول بعض المنتسبين إلى الإسلام حيث ي

عاصر الذي يزداد 
 
في الغزالي تشاؤمه من الواقع الم فالإيمان الحقيقي يقتضي تهذيب النفس لتصبح أهلًا لمعرفة الله تعالى، ولا يخ 

 .(74، صفحة 2005سلمين، )الغزالي، سر تأخر العرب والم "بشاعةً وقتامة"
ويخلص إلى أن انهيار الأخلاق هو السبب الجذري لتردي الأمة، ولا ي غفل الغزالي دور  النفاق الاجتماعي في تعميق الأزمة 
حيث يظهر بعض  المنتمين إلى الإسلام بوجهين: طيبٍ في العلن، وخبيثٍ في الخفاء، في سهمون بذلك في تشويه صورة الدين، 
ويؤكد أن الخلاص  لا يكون إلا بالعودة إلى الأخلاق "ذات الوجهة الثابتة"، التي تجمع بين صلابة العقيدة وصدق السلوك، ف "لا 

 .(27، صفحة 1987)الغزالي، خلق المسلم،  يصلح لمعرفة الله إلا من هذب نفسه"
ي شير إلى ندرةِّ  هجوهر  الدينِّ وحجر  الزاويةِّ في البناءِّ الأخلاقي للإنسان، لكنَّ  –مد الغزاليكما ي ؤك ِّد مح–وي عدُّ الإخلاص  

وَات َّقُوا اللَََّّ وَاعْلَمُوا أنََّكُم هذا الخ ل قِّ في واقعِّ المسلمين المعاصر، م نشغلين بمنافعِّ الدنيا العاجلة في تناقضٍ صارخٍ مع قوله تعالى: ﴿
(، وي برز الغزالي أنَّ الفساد  الأخلاقي في المجتمعات الإسلامية لا يقتصر  على الانحرافاتِّ 223﴾ )البقرة؛ رِ الْمُؤْمِنِيَ مُّلَاقُوهُ ۗ وَبَش ِ 

الجسدية، بل يتمثل  بشكلٍ أخطر  في "معاصي القلوب" كالكِّبْرِّ والنفاقِّ وحب ِّ الذات، ويستشهد  بقصةِّ "أمية بن أبي الصلت" 
 بالله في الجاهليةِّ ليتزعم  دعوة  التوحيد، لكنه حين ب عث  النبيُّ محمدٌ صلى الله عليه وسلم كفر  به غيرةً وحسدًا، الذي ادَّعى الإيمان  

، مصر، )الغزالي، دستور الوحدة الثقافية بين المسلمين فكشف  هذا الموقف  عن إيمانٍ مزيفٍ يدور  حول  الأنا لا حول  الحق
 .(145-145الصفحات 

ذ ِّر الغزالي من الانفصامِّ بين المظهرِّ والجوهر في الممارسةِّ الدينية، فكثيٌر ممن يملؤون المساجد  بالصلاةِّ والذكرِّ يمارسون   في ويح 
م مستندًا إلى الحديث –لكنَّ الغزالي ي ؤكد  ،الخفاءِّ بخلًا أو كذبًا أو استعلاءً، م عتقدين أنَّ العباداتِّ الشكلية  ت غطي على عيوبهِّ

كُّ القبولِّ عند اللهالقلبَ السليمَ أنَّ " –النبوي ، ويخلص  الغزالي إلى أنَّ أزمة  الأمةِّ الأخلاقية اليوم  مرتبطةٌ بغيابِّ تعالى " هو محِّ
يَمرُقون من وارج " الذين وصفهم النبيُّ بأنهم "الإخلاصِّ الحقيقي، وانتشارِّ "التدينِّ المزيف" الذي ي نتج  شخصياتٍ منفصمةً ت شبه  "الخ

)الغزالي،  يكون  بتربيةِّ النفوسِّ ومحاربةِّ عللِّ الكِّبْرِّ والرياءِّ التي ت فسد  الأعمال  –في رؤيته–"، فالحلُّ الدينِ كما يمرُقُ السهمُ من الرمية
 .(148-147مصر، الصفحات  دستور الوحدة الثقافية بين المسلمين،

 :يةفكر الأسس ال 3.2
د  الأسس  الفكرية  للإسلامِّ رؤيةً متكاملةً ت وازن  بين  الروحِّ والمادةِّ كما يرى الشيخ  محمد الغزاليو  س ِّ فقد كانتِّ الأمة   ،تج 

ا الفكرية  والدينية  مكَّنتها من قيادةِّ  مسيرةِّ الحضارةِّ  الإسلامية  في عصورِّها الأولى تمنح  العالم  معرفت ها وأخلاق ها وقوانين ها، لأنَّ ثروته 
رين ، بعد  أنْ تخلَّوْا عنِّ الأسسِّ التي الذي يمدُّ يده  للآخ المحتاجفي موقعِّ  –وفق تحليلِّ الغزالي  –الإنسانيةِّ، أما اليوم  فبات  العرب  

 .(199)الغزالي، حصاد الغرور، د ت، صفحة  جعلتْهم سادة  الفكرِّ والعطاءِّ 



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

الأمير عبد القادر للعلوم  جامعة

 لجزائرا –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 551 - DOI: 10.37138  لجزائرا-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة 

 

، وانقلاب  الموازينِّ و  لصالحِّ إشباعِّ يشير  محمد الغزالي إلى أنَّ التحدي  الأكبر  في العصرِّ الحديثِّ هو طغيان  المادةِّ على الروحِّ
، ويحذ ِّر  من أنَّ الفراغ  الروحيَّ الناتج  عنِّ ابتعادِّ الإنسانِّ عنِّ الإيمانِّ باللهِّ واليومِّ الآ خرِّ ي ول ِّد  الجسدِّ على حسابِّ تزكيةِّ النفسِّ

يلةِّ لكان  قادراً على قيادةِّ العالمِّ عبودياتٍ جديدةً ت ستبدل  بها العقيدة ، وهنا يؤكد  الغزالي أنَّ الفكر  الإسلاميَّ لو ع رِّض  بصورتِّه الأص
 .(24، صفحة 1997)الغزالي، الإسلام المفتري عليه بين الشيوعيين والرأسماليين،  ماديًا وأدبيًا

ا أنَّ الزهد  يعني إهدار  طاقاتِّ ويناقش  محمد الغزالي بإلحاحٍ إشكالية  الفهمِّ المشوَّهِّ للدينِّ لدى بعضِّ المتدينين ، الذين  ظنُّو 
: "التدين  الحقيقيُّ ليس جسدًا مهزولًا من ح  هذا المفهوم  بالقولِّ ،  الجسدِّ، أو أنَّ ضمان  الآخرةِّ يتطلَّب  إهمال  الدنيا، وي صح ِّ الجوعِّ

)الغزالي، سر تأخر  اطِّ العقلي ِّ والروحي ِّ معًابل جسدٌ مفعمٌ بالقوةِّ لتحمُّلِّ أعباءِّ الحياةِّ"، فالعظمة  الإنسانية  تقوم  على تفعيلِّ النش
 .(81، صفحة 2005العرب والمسلمين، 

، تراجعتْ أخلاقيًا، مما أدى إلى تفاق مِّ وي برز  محمد الغزالي مفارقةً خطيرةً في الحضارةِّ الحديثةِّ؛ فبينما تقدَّمتْ في علومِّ الكونِّ
قَدْ والإلحادِّ، وي عل ِّل  ذلك  بغيابِّ التزكيةِّ الروحيةِّ التي يحققها الإيمان ، والتي أكد  القرآن  أنها غاية  التكاليفِّ الشرعيةِّ: ﴿ الظلمِّ والفسادِّ 

تطغى هي التي تجعل  العقل  المؤمن  رقيبًا على الغرائزِّ، فلا  –وفق رؤيتِّه  –(، فالحضارة  المنشودة  09﴾ )الشمس؛ أَفْ لَحَ مَن زكََّاهَا
، ولا يتحوَّل  العلم  إلى أداةِّ فسادٍ   .(122، صفحة 1997)الغزالي، قذائف الحق،  المادة  على الروحِّ

، وتجعل  التأمل   في  وي ؤكد الغزالي على أنَّ الإصلاح  الفكريَّ يبدأ بإحياءِّ الأسسِّ الروحيةِّ التي ت ضيء  القلب  بنورِّ الإيمانِّ
. فالصلاة  والصيام  والإحسان  ليستْ طقوسًا جوفاء ، بل أدواتٌ لتحريرِّ الإنسا نِّ من عظمةِّ الخلقِّ مصدراً لإلهامِّ العقلِّ وارتقاءِّ الروحِّ

 .(123، صفحة 1997، قذائف الحق، )الغزالي عبوديةِّ الهوى، وبناءِّ حضارةٍ تتوازن  فيها القوة  المادية  مع  العدالةِّ الأخلاقيةِّ 
، ب ل إنَّ ويرى الشيخ أن الإسلام  دينٌ ي كر ِّم  العقل  ويجعل  التوافق  بين  الإيمانِّ والمنطقِّ العقلي ِّ أساسًا لفهمِّ التدينِّ الحقيقي ِّ

حضر  الغزالي حادثةً رمزيةً وقعتْ له  في الهندِّ، القرآن  الكريم  دعا إلى احترامِّ الأدلةِّ ورفضِّ الخرافاتِّ التي تتناقض  مع  البراهينِّ، ويست
ه ونفسِّ رفيقِّه، ويصف  الغزالي تأثير    حيث  التقى براهبٍ في صومعتِّه ينفخ  في النايِّ بألحانٍ أثارتْ مشاعر  الحزنِّ والرهبةِّ في نفسِّ

 : ، مستشهدًا ببيتِّ شعرٍ للعقادِّ (30الثقافية بين المسلمين، مصر، صفحة  )الغزالي، دستور الوحدة الموسيقى الروحي ِّ على النفوسِّ 
 تهزين أعطاف البخيل فيكرم... ويصغي إليك المشمخر فيرحم

؟ هل هو  توحيدٌ للهِّ أمْ عبادةٌ  : ما حقيقة  الإيمانِّ الذي يعيش ه هذا الراهب  لكنَّه سرعان  ما ينتقل  إلى تساؤلٍ جوهريٍ 
دَّةِّ عاطفتي، إلا أنَّ الدليل  العقليَّ أرجح  عندي من صوتِّ المزمرِّ الحنون!"،  لأساطير  أو مظاهر  طبيعيةٍ؟ وي عل ق  الغزالي قائلًا: "مع  حِّ

في كل ِّ  لعقلِّ ويرفض  الغزالي الانسياق  وراء  الهيامِّ الروحي ِّ العاطفي ِّ دون  تمحيصٍ عقليٍ  مؤكدًا أنَّ الإسلام  علَّم نا أنْ نقد ِّم  صوت  ا
)الغزالي، دستور الوحدة الثقافية بين  نحو  خمس  عشرة  مرةً " أولي الألبابشيءٍ، ويستدلُّ على ذلك  بتكرارِّ القرآنِّ الكريمِّ لوصفِّ "

 .(30المسلمين، مصر، صفحة 
 أنَّ بعض  الطيبين  يحكمون  على الأمورِّ بناءً على أذواقِّهم وينتقل  الغزالي إلى نقدِّ الممارساتِّ الدينيةِّ المشوَّهةِّ، فيذكر  

ذ ِّر  من أنَّ أصل  أزمةِّ الإيمانِّ في العصرِّ الحديثِّ يعود  إلى م نْ  الشخصيةِّ، مما ي فضي إلى فتاوى متهاويةٍ أو انحرافاتٍ فكريةٍ، ويح 
ستنبط  من  ، وي شدد الغزاليعز وجل يخلطون  بين  آرائِّهم الشخصيةِّ وأحكامِّ اللهِّ 

 
الكتابِّ  على أنَّ الحكم  الشرعيَّ هو  خطاب  اللهِّ الم

دم  أسس   ،، وليس  مجرد  إلهاماتٍ أو مناماتٍ فرديةٍ والسنةِّ  : "ن فث  في روحي كذا..."، لأنَّ ذلك  فوضى ته  فليس  لأحدٍ أنْ يقول 



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

الأمير عبد القادر للعلوم  جامعة

 لجزائرا –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 552 - DOI: 10.37138  لجزائرا-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة 

 

)الغزالي، دستور الوحدة الثقافية بين المسلمين، مصر، صفحة  حقائقِّهالدينِّ، وت بعد  عنِّ المنهجِّ العلمي ِّ الذي أراده  الإسلام  لفهمِّ 
31). 

في سياق الحديث عن الأسس الفكرية تبرز إشكالية العلاقة بين العقل والإيمان كأحد المحاور المركزية التي ت سهم في تشكيل 
ثار الكاتب عباس محمود العقاد في نقاشه الفلسفي قضيةً عميقةً تتعلق بطبيعة الإيمان الرؤية التوحيدية للإنسان والوجود، وقد أ

هه نحو الغايات السامية، ففي معرض تحليله يؤكد  وارتباطه بالعقل حيث يرى أن الإيمان الحقيقي لا ينفي العقل  بل يكمله وي وج ِّ
هْم الِّهِّ و إِّبْط الِّ و ج ودِّهِّ  الْإِّيم ان  ه ن ا ن تِّيج ةٌ لِّع م لِّ الْع قْلِّ »العقاد أن  ، م شيراً إلى أن العقل الإنساني قادرٌ «غ اي ة  ج هْدِّهِّ، و ل يْس  ن تِّيج ةً لإِِّّ

ح جَّةِّ الدَّعْو ةِّ إِّلى  التَّصْدِّيقِّ »على الوصول إلى ضرورة الإيمان من خلال إدراكه لحدوده أمام الوجود المطلق، وهو ما ي لزمه بقبول 
لْغ يْبِّ ا  .(43، صفحة 2005)العقاد، سبتمبر  «لْم جْه ولِّ باِّ

و ِّل الإيمان  إلى تسليمٍ أعمى ي لغي العقل ، فيقول:  ذ ِّر من الانحرافات التي قد تح  الْإِّيم ان  الَّذِّي ي  لْغِّي »غير أن العقاد يح 
دَّيْنِّ لا  يج ْت مِّع انِّ  تحذير يتوافق مع نقد الغزالي للتقليد الأعمى في كتاباته حيث دعا إلى إيمانٍ واعٍ يقوم على وهذا ال ،«الْع قْل ... ضِّ

عمِّل  فكره حتى يصل لا ي طلب منه أن ي سل ِّم  بلا تفكيٍر، بل أن ي   –وفقًا لهما  –فالإنسان  ،البرهان العقلي قبل الاستناد إلى النقل
 .(44، صفحة 2005)العقاد، سبتمبر  إلى اليقين

 الوحدة الإنسانية في الإسلام

 :احترام العقل البشري والإرادة الإنسانية 1.3
أشبه بإغلاق الجفون عن يؤكد محمد الغزالي أن العقل البشري خ لق ليفكر كما خ لقت العين لتبصر، فتعطيله عن مهامه 

التأمل في الكون، ويجعل اليقين ثمرةً للتفكير الحر، بينما يرى أن الكفر نتاج عقلٍ أعاقته ، فالدين الحنيف ي رسي عقيدته على الرؤية
اَ أَعِظُكُم بِوَاحِدَةٍ ۖ أَن تَ قُومُوا لِلََِّّ مَثْنَََٰ وَفُ رَادَىَٰ ثَُّ تَ تَ فَكَّرُواويستدل الغزالي بقوله تعالى: ﴿ ،الشبهات أو أضل ته الأهواء ﴾ قُلْ إِنََّّ

ذ ِّر من الغفلة والجمود العقلي، م عتبراً إياها حقًّا إلهيًّا على (، و 46)سبأ؛  ي شير الغزالي إلى أن الإسلام لا يج  ر ِّم حرية الفكر، بل يح 
لُّ بصلات الإنسان بربه وبالوجود، ويربط بين حرية التفكير وعلاقة المسلم بدينه، فالإسلا م الإنسان، فالكسل الفكري جريمةٌ تخ 

 .(66-64، الصفحات 2005)الغزالي، حقوق الإنسان بين تعاليم الإسلام وإعلان الأمم المتحدة،  مفتوحًا للتدبريقد ِّم كتابًا 
وي وضح محمد الغزالي أن الخلاف التاريخي بين المعتزلة وأهل السنة يدور حول حدود سلطة العقل؛ فالمعتزلة وسَّعوا دائرة 

اتفقا على تقدير العقل،  –كما يرى الغزالي   –لكن الفريقين  ،ل ليشمل الغيبيات، بينما ح دَّدها أهل السنة بمجال المحسوساتالعق
وإن اختلفا في نطاق عمله، ويقارن الغزالي بين الحضارة الإسلامية وأوروبا في العصور الوسطى، فيذكر أن المجتمع الإسلامي لم 

رٍ علمية بينما ازدهرت في ديار لأفكا« جاليليو»وع ذ ِّب « برنو»يشهد اضطهادًا للعلماء كالذي عانته أوروبا، حيث أ حرق 
)الغزالي، حقوق الإنسان بين تعاليم  المسلمين حرية  البحث وتبادل الآراء، مما أنتج إسهاماتٍ رائدة في الرياضيات والفلك والطب

الذي أقر  « سيديو»ل « لاصة تاريخ العربخ»، ويستشهد بكتاب (72-67، الصفحات 2005الإسلام وإعلان الأمم المتحدة، 
 بفضل الحضارة الإسلامية في نقل العلوم وتطويرها بينما كانت أوروبا تغوص في ظلام الجهل.

الذين يتبعون النفس »يرى محمد الغزالي أن الحرية الفكرية في الإسلام هي توازنٌ دقيق بين نداء الفطرة وهدي الوحي، ف و 
الذي « الوسط»، لكن هذا لا يعني قمع  الطبيعة الإنسانية، بل السعي إلى «غافلون أو جاهلون أو ضالوندون نداء الدين هم إما 



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

الأمير عبد القادر للعلوم  جامعة

 لجزائرا –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 553 - DOI: 10.37138  لجزائرا-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة 

 

لم ي لغِّ حرية  التفكير بل حف زها عبر آياتٍ تأمر  –كما يوضح الغزالي   –يجعل العقل  ح ك مًا ي  ن  ق ي الأفكار  من الأهواء، فالإسلام 
)الغزالي، إحياء علوم الدين،  ف المذاهب وتباين الآراءية  في تاريخ المسلمين باختلابالتأمل في الكون، وهكذا تجس دت الحر 

 .(54، صفحة 1916
"الشورى" حيث ت عتبر الخلافة  سي في الإسلام ي ؤسَّس على مبدأأما من جانب الحرية السياسية في برِّز الغزالي أن النظام السيا

، فيما أصرَّ الإمام علي  أمانةً ت    وك ل للأكفأ، لا حقًّا إلهيًّا أو وراثيًّا، فاختيار أبي بكر وعمر تم  عبر مشاوراتٍ حر ة رفضت التوريث 
نح لذوي الكفاءة لا للمحابين، مستندًا إلى حديث النبي  على بيعةٍ علنية تعكس رضا الأمة، ويوضح الغزالي أن الوظائف العامة تم 

، ولا يتوقف الأمر عند الاختيار بل (232، صفحة 1994)الهيثمي،  "مَن وَلََّّ رجلًا لمحابِةٍ فعليه لعنة اللهيه وسلم: "صلى الله عل
المسؤولية، ليصنع ، وهكذا يجمع الإسلام بين حرية الاختيار وصرامة «الحاكم أجيٌر عند الجماعة»يمتد لرقابة الأمة على الحاكم، ف 

)الغزالي، حقوق الإنسان بين تعاليم الإسلام وإعلان الأمم المتحدة،  نموذجًا للحكم ت قدَّم فيه مصلحة  الجماعة على مطامع الفرد
 .(64-54، الصفحات 2005

« المصلحة المرسلة»ع الإسلامي عبر أدوات الاجتهاد ك ويرى محمد الغزالي أن الديمقراطية يمكن استيعابها ضمن التشري
، فالديمقراطية منهجٌ إجرائي  لتدبير السلطة يقوم على الشورى طة ألا تتعارض مع النصوص الشرعية، شري«الاستحسان»و

تتيح « تكنولوجيا السياسيةال»والمشاركة، وي عارض الاستبداد دون أن ي لزم الأمة بقيمٍ خارج إطار مرجعيتها، ويؤكد الغزالي أن هذه 
للمسلمين صياغة  أنظمة حكمٍ تلتزم بالمبادئ الإسلامية في المضمون، بينما تستفيد من الآليات الديمقراطية في الشكل، وهكذا 

)الغزالي، السنة النبوية بين  ون أن تتعارض مع الثوابت الشرعية، د«المصلحة»و« العدل»تتحول الديمقراطية إلى أداةٍ مرنةٍ لتحقيق 
 .(148، صفحة 1996أهل الفقه..و أهل الحديث، 

أما من جانب الحرية الدينية في ؤكد محمد الغزالي أن الإسلام رسخ مبدأ الحرية الدينية كأساسٍ لإيمانٍ صادقٍ ينبع من اقتناعٍ 
ينِ  لَا إِكْرَاهَ عقليٍ  وقلبيٍ  مستندًا إلى قوله تعالى: ﴿ (، فالدعوة الإسلامية اعتمدت على البيان والحجة، وي برز 256﴾ )البقرة؛ في الدِ 

الغزالي أن الصراعات التاريخية مع غير المسلمين لم تكن لأسباب دينية، بل لانتهاكهم المواثيق مؤكدًا أن الإسلام يرفض الاضطهاد 
(، كما يرفض التقليد  الأعمى للآباء داعيًا إلى إيمانٍ 125﴾ )النحل؛  هِيَ أَحْسَنُ وَجَادِلْْمُ بِِلَّتِِ الديني وي دعو إلى الحوار الهادئ: ﴿

ُولي الْألَْبَابِ واعٍ يقوم على التأمل في آيات الكون: ﴿ (، وي قارن 190﴾ )آل عمران؛ إِنَّ في خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ لََيَاتٍ لأِ 
روب الدينية الأوروبية التي شوهت الضمير الإنساني لي ثبت أن الإسلام  نموذجٌ فريدٌ لِّ الحرية بين التسامح الإسلامي الفريد وبين الح

)الغزالي، حقوق الإنسان بين تعاليم الإسلام وإعلان الأمم المتحدة،  الدينية التي ت وازن بين الحق ِّ في الاعتقاد وواجبِّ العدل
 .(79-72 ، الصفحات2005

ويرى محمد الغزالي أن الإسلام ي كرس مبدأ المشاركة الفاعلة في الحياة العامة كحقٍ  أساسي لكل فرد، مستندًا إلى مبدأ 
نَ هُمْ الشورى القرآني: ﴿ (، فلكل فرد حقُّ الإطلاع على شؤون الأمة والمشاركة فيها وفق كفاءته  38﴾ )الشورى؛ وَأَمْرُهُمْ شُورَى بَ ي ْ

"، ويؤكد مَن وَلََّّ رجلًا لمحابِةٍ فعليه لعنة اللهأن تولية المناصب تقوم على الجدارة لا المحسوبية، استنادًا إلى الحديث النبوي: "كما 
أطيعوني ما أطعتُ الله، فإن عصيتُه فلا طاعة لي أن الشورى عقدٌ أخلاقي بين الحاكم والأمة، كما تجلَّى في قول أبي بكر: "

لي برز  للصحابة، ويستشهد الغزالي بنموذج عمر بن الخطاب الذي ترك اختيار الخليفة (63، صفحة 2003)شريف،  "عليكم



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

الأمير عبد القادر للعلوم  جامعة

 لجزائرا –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 554 - DOI: 10.37138  لجزائرا-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة 

 

الإنسان بين تعاليم )الغزالي، حقوق  مرونة النظام الإسلامي في الجمع بين المشاركة الشعبية والضوابط الشرعية، تحقيقًا للعدل
 .(217، صفحة 2005الإسلام وإعلان الأمم المتحدة، 

أما من جانب حرية  الفكر والاعتقاد والتعبير فيرى محمد الغزالي أن الإسلام ي كرسهم كحقوقٍ أساسية مشروطة باحترام 
ومعتقداته، شرط ألا ي روج للباطل مستندًا إلى قوله الضوابط الشرعية التي تحمي المصلحة العامة، فلكل فرد الحق في التعبير عن آرائه 

اجبٌ (، وي ؤكد أن التفكير الحر ليس حقًّا فحسب بل و 61-60﴾ )الأحزاب؛ لئَِن لََّّْ ينَتَهِ الْمُنَافِقُونَ... لنَُ غْريَِ نَّكَ بِِِمْ تعالى: ﴿
كلمة تشهدًا بِديث النبي صلى الله عليه وسلم: "وي برز الغزالي أن مقاومة الظلم واجبٌ أخلاقي مس، ديني يدعو للبحث عن الحق

كما يرى أن نشر المعلومات حق  مكفول ما لم يهدد   ،، معتبراً إياه أسمى أنواع الجهاد(أخرجه أبو داود) "حق عند سلطان جائر
(، وي شد ِّد على ضرورة 83﴾ )النساء؛ أَذَاعُوا بِهِ...وَإِذَا جَاءَهُمْ أَمْر  مِ نَ الْأَمْنِ أَوِ الِْوَْفِ أمن المجتمع، وفقًا لقوله تعالى: ﴿

 الفردية ومراعاة القيم الجماعيةاحترام معتقدات الآخرين، داعيًا إلى تجنب السخرية منها، وهكذا يجمع الإسلام بين ضمان الحريات 
 .(217، صفحة 2005مم المتحدة، )الغزالي، حقوق الإنسان بين تعاليم الإسلام وإعلان الأ

يؤكد محمد الغزالي أن الإسلام ي رسي مبدأ الحرية الدينية كحقٍ  أصيلٍ للإنسان حيث ي ترك للفرد حرية  اختيار عقيدته وممارسة 
، 2005تعاليم الإسلام وإعلان الأمم المتحدة، )الغزالي، حقوق الإنسان بين  عبادته وفقًا لمعتقده، دون إكراه أو تدخل

بر أحدًا على اعتناقه بل دعا إلى الإيمان عبر الحجة والبيان، محترمًا إرادة  (218-217الصفحات  ، وي برز الغزالي أن الإسلام لم يج 
ع الإساءة إلى المقدسات، بل تقوم على الإنسان في تقبُّل الحق أو رفضه، وي شدد على أن هذه الحرية لا تعني الفوضى أو التساهل م

 .(236، صفحة 2018)ربيحة،  لكريم واحترام التعددية الدينيةالتعايش ا
وينتقد محمد الغزالي المبالغة  في تقدير الفنون الاستهلاكية كالغناء والرقص والتمثيل والتي تحظى باهتمامٍ ماديٍ  واجتماعيٍ  
 يفوق مكانتها في المجتمعات الإسلامية، م قارنةً بالدور المحوري للدين وواجبات البناء والتعمير، ويؤكد أن الفن يجب أن يخضع لرقابةٍ 

 .ي نمي المشاعر الإنسانية النبيلةصارمةٍ تحفظه ضمن إطار المصلحة العامة والمثل العليا للأمة دون إنكارٍ لدور الفن الراقي الذي 
 .(195-192، الصفحات 2005)الغزالي، حقوق الإنسان بين تعاليم الإسلام وإعلان الأمم المتحدة، 

 :احترام الكرامة المادية والمعنوية للإنسان 2.3
 الكرامة المعنوية: .أولا

 ا:ذكر منهنعدة حقوق أساسية يؤكد محمد الغزالي أن الإسلام ي كرس كرامة  الإنسان المعنوية عبر 
 سًا بِغَيْرِ فْ ن َ مَن قَ تَلَ ﴿ له تعالى:لى قو : ت عد  حياة الإنسان مقدسةً لا ت نتهك إلا بسلطان الشريعة، مستندًا إحق الحياة

يعًا اَ قَ تَلَ النَّاسَ جََِ  حترام الجسد حيًّا وميتًا.(، مع وجوب ا32﴾ )المائدة؛ نَ فْسٍ... فَكَأَنََّّ
 فقًا لقوله و اومة الاحتلال، عوب في مقق الشيرى الغزالي أن الحرية  فطرةٌ إنسانيةٌ لا ي سوغ انتهاكها، وي برز ح :حق الحرية

 (.41﴾ )الشورى؛ وَلَمَنِ انتَصَرَ بَ عْدَ ظلُْمِهِ...تعالى: ﴿
 سلم: و صلى الله عليه  بيديث النحإلى  : ي شد ِّد على تساوي الناس أمام الشريعة والقيمة الإنسانية، مستندًاحق المساواة

 .(أخرجه أحمد) "لا فضل لعربي على عجمي إلا بِلتقوى"



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

الأمير عبد القادر للعلوم  جامعة

 لجزائرا –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 555 - DOI: 10.37138  لجزائرا-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة 

 

 حقَّ الفرد في التحاكم إلى الشريعة، ودفع الظلم عن نفسه وغيره،  –بِسب الغزالي  –: يضمن الإسلام حق العدالة 
، استنادًا إلى (214-212، الصفحات 2005وإعلان الأمم المتحدة، )الغزالي، حقوق الإنسان بين تعاليم الإسلام 

 .(59﴾ )النساء؛ فإَِن تَ نَازعَْتُمْ في شَيْءٍ فَ رُدُّوهُ إِلََّ اللََِّّ وَالرَّسُولِ قوله تعالى: ﴿
 مي الفرد : ي ؤكد محمد الغزالي أن الإسلام يححق الحماية من تعسف السلطات والتعذيب والتعرض للعِرض وسمعة الفرد

وَالَّذِينَ يُ ؤْذُونَ من تعسف السلطات، فلا ي وجَّه اتهامٌ أو ي طال ب بتبرير أفعاله إلا بقرائن قوية، استنادًا لقوله تعالى: ﴿
التجسس أو  نع(، كما ي صون الإسلام  عِّرض  الفرد وسمعته، ويم58﴾ )الأحزاب؛ الْمُؤْمِنِيَ... فَ قَدِ احْتَمَلُوا بُِتَْانً 

)الغزالي، حقوق  .(رواه مسلم) "إن دماءكم وأموالكم وأعراضكم حرامالسباب أو التنابز بالألقاب، وفقًا لقول النبي: "
 .(217-215، الصفحات 2005الإنسان بين تعاليم الإسلام وإعلان الأمم المتحدة، 

 ينِ رَاهَ في الد ِ لَا إِكْ ﴿ ق مبدأأن الإسلام يكفل للأقليات الدينية حرية  الاعتقاد وف خالشي: يؤكد حقوق الأقليات ﴾
، بشرط أن تكون لإسلاميةاا الشريعة (، ففي الشؤون المدنية يحق لهم التحاكم إلى شرائعهم الخاصة إذا رفضو 256)البقرة؛ 

 (.47)المائدة؛  ﴾نزَلَ اللََُّّ أَ بِاَ  يلِ يَحْكُمْ أَهْلُ الْإِنِْ وَلْ منضبطةً بأصلٍ ديني معترف به، كما في قوله تعالى: ﴿
 ر ِّم الإسلام انتهاك حرمة الفرد استنادًا إلى قوله تعالى: ﴿حق الفرد في حماية خصوصياته ﴾ )الحجرات؛ وَلَا تَََسَّسُوا: يح 

يح الجْ امِّع(، تَ بَّعَ اللََُّّ عَوْرتََهُ مَنْ تَ تَ بَّعَ عَوْرةََ أَخِيهِ ت َ (، وحديث النبي صلى الله عليه وسلم: "12 ذر ")ص حِّ الإسلام ويح 
)الغزالي، حقوق الإنسان بين تعاليم الإسلام وإعلان  السبَّ أو التنابز بالألقاب، داعيًا إلى احترام الكيان الأدبي للإنسان

 .(216، صفحة 2005الأمم المتحدة، 
  وَاللََُّّ أَخْرَجَكُم : يرى الغزالي أن التعليم رحلةٌ لتنمية العقل واكتشاف أسرار الكون، مستشهدًا بقوله تعالى: ﴿التعليمحق

ئًا... ف ِّز على التأمل في الظواهر الطبيعية كطريقٍ  الكريم (، والقرآن78﴾ )النحل؛ مِ ن بطُُونِ أُمَّهَاتِكُمْ لَا تَ عْلَمُونَ شَي ْ يح 
)الغزالي، حقوق الإنسان بين  وضحًا أن العلم والدين متكاملان في بناء الإنسان الواعي بقوانين الحياة وخالقهاللإيمان م  

 .(182-177، الصفحات 2005تعاليم الإسلام وإعلان الأمم المتحدة، 

 الكرامة المادية: ا.ثاني
 سنستحضر ما يلي:ف -سب محمد الغزاليح– أما من جانب الحقوق المادية

  :ادة، عبه كنإتقا وجوبمع  أن العمل حق  وواجبٌ في الإسلام، الشيخيرى حق العمل والاجرة وأوقات الراحة
 )صحيح ابن ماجه(. "فَّ عَرَقهُُ أَنْ يَِ  بْلَ أَعْطُوا الْأَجِيَر أَجْرَهُ ق َ ، وفق حديث النبي: "ويستحق العامل أجراً عادلًا 

 الاعتداء على المال العام و : والملكية الخاصة م قدَّسة ولا ت نتزع إلا للمصلحة العامة مع تعويض عادل، حق حماية الملكية
ختلسين

 
عاليم )الغزالي، حقوق الإنسان بين ت جريمةٌ أشد عقابًا؛ لكونه خيانةً للأمة، استنادًا لحديث النبي عن عقاب الم

 .(222-221، الصفحات 2005الإسلام وإعلان الأمم المتحدة، 



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

الأمير عبد القادر للعلوم  جامعة

 لجزائرا –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 556 - DOI: 10.37138  لجزائرا-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة 

 

 مسكن، صحة،  اة )طعام،الحي : فمن حق الفرد الحصول على ضرورياتحق حماية الفرد في كفايته من مقومات الحياة
لْمُؤْمِنِيَ مِنْ  أَوْلَََّٰ بِِ النَّبُِّ لى: ﴿، وت لزم الأمة بمساعدة من يعجز عن توفير احتياجاته، انطلاقاً من قوله تعاتعليم(

 (.06﴾ )الأحزاب؛ أنَفُسِهِمْ 
 رَّم المعاملات كالربا والاحتكار والغش والاستغلالية وت شجَّع التجارة العادلة، أما الزكاة حق  الحقوق الاقتصادية : وتح 

صالح الجميع، وفيما يخص التوازن بين الملكية الخاصة للفقراء فت جبى كحقٍ  إلزامي، أما الموارد الطبيعية ملك للأمة فت ستثمر ل
)الغزالي، حقوق الإنسان بين تعاليم الإسلام  والعامة فت وجَّه الثروات لتحقيق العدالة وتمنع تكديسها لدى الأغنياء فقط

 .(219، صفحة 2005وإعلان الأمم المتحدة، 

 :الأسرة والاختلاف الإنساني والفيزيولوجي بي الرجل والمرأةاحترام كيان  3.3
أن الإسلام ي علي شأن الزواج كعبادةٍ ت قر ِّب العبد إلى الله عز وجل، فالفطرة السليمة التي تستغل طاقات  الشيخي ؤك ِّد 

كما ي نب ِّه الغزالي إلى أن النبي   ،عليها المؤمنهي فطرة صالحة والعلاقة الزوجية ق ربةٌ ي ثاب  –كما يرى الغزالي   –الجسد في مرضاة الله 
)الغزالي، حقوق الإنسان بين تعاليم الإسلام  صلى الله عليه وسلم حذَّر من الرهبانية الكاذبة مؤكدًا أن الزواج من سنن المرسلين

وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِنْ قَ بْلِكَ وَجَعَلْنَا لَْمُْ أَزْوَاجًا تعالى: ﴿ ، مستدلًا بقوله(122، صفحة 2005وإعلان الأمم المتحدة، 
 (.38﴾ )الرعد؛ وَذُر يَِّةً 

كما يؤكد المفكر محمد الغزالي أن الأسرة هي الحصن الذي ت قاس به قوة الأمة أو ضعفها، لذا فإن أيَّة عوامل تهدد 
ي أو ت لوث نقاء  جوهرها الروحي والأخلاقي يجب مواجهتها بصرامة وفق تعاليم تماسكها أو ت ضعف دورها التربوي والاجتماع

 .(246، صفحة 1996)الغزالي، معركة المصحف في العالم الإسلامي، يناير  . تحرص على تحصين الكيان الأسريالإسلام التي
ح الغزالي أن الإسلام شرع ضوابط  لح ، 1996)الغزالي، معركة المصحف في العالم الإسلامي، يناير  ماية كيان الأسرة، منهاوي وض ِّ

 :(126-124الصفحات 
 :غُضُّوا ي َ لْمُؤْمِنِيَ لِ قُلْ : ﴿تعالى ويذكر أن الأمر الإلهي بغض الأبصار جاء كخطوة أولى لصون العفة، لقوله غض البصر

 .(31-30 )النور؛ ﴾نَّ أبَْصَارهِِمْ... وَقُلْ للِْمُؤْمِنَاتِ يَ غْضُضْنَ مِنْ أبَْصَارهِِ  مِنْ 
 قوله تعالى:  سرة، مستندًا إلىوابط الأر فكك ي  : ي شد ِّد الغزالي على أن الإسلام حرَّم التبرج الذي إخفاء الزينة ومنع التبِج

هَاوَلَا يُ بْدِينَ زيِنَ تَ هُنَّ إِلاَّ مَا ظَهَرَ ﴿ و ِّل العلاق(، محذ ِّ 31﴾ )النور؛ مِن ْ ية إلى ات الإنسانراً من اتباع موضات الإثارة التي تح 
 "مستوى الحيوانات".

 رَأَةٍ إِلاَّ وَمَعَهَا  رجَُل  بِِمْ لُوَنَّ لَا يَْ كما في حديث "  –: يرى الغزالي أن تحريم الخلوة والاختلاط الفاجر سد ذرائع الفساد
 هو ضمانةٌ لحماية المجتمع من الانحلال. ،واه البخاري()ر  –" ذُو مَحْرَمٍ 

 فمن »ل ِّق: (، وي ع02طلاق؛ ﴾ )المْ نْكُ مِ وَأَشْهِدُوا ذَوَيْ عَدْلٍ : يستدل بقوله تعالى: ﴿عدم وجوب الطلاق بدون بينة
 «.طلَّق دون إشهادٍ عدلٍ، فطلاقه باطلٌ عند جمهور الفقهاء



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

الأمير عبد القادر للعلوم  جامعة

 لجزائرا –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 557 - DOI: 10.37138  لجزائرا-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة 

 

 تَاقَ في لَاقَ وَلَا عِ طَ لَا ديث "حلك في ذ أن النبي صلى الله عليه وسلم نبَّه إلى : ي ؤك ِّد الغزاليطلاق الغضبان لا يقع
البشرية ويحمي  ي الطبيعةلإسلام ي راعا)رواه أحمد، وأبو داود، وابن ماجه(، )أي الغضب الشديد(، معتبراً أن  "إِغْلَاقٍ 

 الأسرة من قرارات الهوى.

بين أفراد الأسرة  لحقوق المتبادلةنظومة المميقًا عالرؤية الإسلامية المتكاملة للأسرة تحليلًا  وي قد ِّم الشيخ محمد الغزالي في  إطار
 حيث يناقش ثلاثة محاور رئيسية:

النسل، وإعفاف  اء الأسرة، وحفظعيًّا لبنا وشر ي ؤك ِّد محمد الغزالي أن الإسلام جعل الزواج حقًّا إنسانيًّ  أولًا: حق بناء الأسرة:
هَا زَوْجَ مِنْ نَ فْسٍ وَ  قَكُمْ ي خَلَ يَا أيَ ُّهَا النَّاسُ ات َّقُوا ربََّكُمُ الَّذِ النفس، مستندًا إلى قوله تعالى: ﴿ ﴾ )النساء؛ هَااحِدَةٍ وَخَلَقَ مِن ْ

﴾ يْهِنَّ بِِلْمَعْرُوفِ لُ الَّذِي عَلَ نَّ مِثْ وَلَُْ ﴿، ويرى الغزالي أن العلاقة الزوجية تقوم على التكامل لا التصارع، قررتها الشريعة: (01
 .(228)البقرة؛ 

لُّكُمْ مَسْئُول  كُ كُمْ راَعٍ وَ كُلُّ ديث: "ا بِوي ضيف الغزالي أن للأب مسئوليةً كبرى في تربية الأبناء بدنياً وأخلاقياً مستشهدً 
ذ ِّراً من إهمال هذه المسئولية أو تحوي "عَنْ رعَِيَّتِهِ   دادية.لها إلى سلطة استب)تخريج المسند لشاكر( ، مح 

ل ثانيًا: حقوق الزوجة:    شرعية:ه ضماناتٌ نها كيانٌ لبأحقوق الزوجة في الإسلام م برِّزاً  الشيخي فص ِّ
 تُمْ أَسْكِنُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ سَكَ عالى: ﴿: يستدل بقوله تالحق في السكن والنفقة على الزوج »ق: (، وي عل ِّ 06لاق؛ ﴾ )الطن ْ

 «.ل تفضُّ أن ي نفق على زوجته بالمعروف، سواء في حال الزواج أو خلال العدة، فالنفقة حق  لا
 فإَِنْ تعالى: ﴿ ستندًا إلى قوله، ملزوجيةاابطة لمرأة حقَّ فك ِّ الر : ي ؤك ِّد الغزالي أن الإسلام منح االحق في الِلع والتطليق

الخلع ليس فشلًا، بل حل  شرعي لحماية »(، قائلًا: 229رة؛ ﴾ )البقخِفْتُمْ أَلاَّ يقُِيمَا حُدُودَ اللََِّّ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا
 «.الكرامة الإنسانية

 د عدالة 12ء؛ سا﴾ )النكْتُمْ ا تَ رَ عُ مَِّ الرُّبُ وَلَْنَُّ : يرى الغزالي أن آيات الميراث كقوله تعالى: ﴿الحق في الميراث س ِّ (، تج 
 .الإسلام

وَقُلْ رَبِ  عالى: ﴿توله مستدلاًّ بق ى الآباء،جبٌ علي رك ِّز محمد الغزالي على أن التربية الصالحة حق  للأبناء وواثالثاً: حق التربية: 
 وض ِّح:(، وي  24﴾ )الإسراء؛ ارْحَمْهُمَا كَمَا ربَ َّيَاني صَغِيراً

 طلب العلم ديث: "شهدًا بِ، مست: ي شد ِّد الغزالي على أن طلب العلم فريضةٌ على الذكر والأنثىالتعليم حق للجميع
 «.اللاحٌ لبناء الأجيالتعليم ليس ترفاً، بل س»)رواه ابن ماجه(، قائلًا:  "فريضة على كل مسلم ومسلمة

 يَاعًا كَ دَيْ نًا أَوْ ضَ فَمَنْ تَ رَ  مِنْ نَ فْسِهِ، ؤْمِنٍ مُ لِ  أَنَ أَوْلََّ بِكُ  بِديث: ": ي ذك ِّر الغزاليرعاية المجتمع للأيتام والعاجزين
 ن رعايتهم.(، داعيًا إلى تضامن المجتمع في تربية من عجزت أسرهم عالبخاري)رواه  "فَ عَلَيَّ 

ويؤكد الغزالي أن التربية عملية حيوية تهدف إلى صقل الملكات الكامنة في الإنسان وتنميتها، كالفلاح الذي يعتني بأرضه في زيل 
الشوك وي بعد الأعشاب الضارة ليسمح للنبات الأصيل بالنمو القوي، فالتشبيه الذي يطرحه الغزالي يربط بين جوهر التربية والتنقية 



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

الأمير عبد القادر للعلوم  جامعة

 لجزائرا –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 558 - DOI: 10.37138  لجزائرا-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة 

 

ثرات السلبية مع التركيز على تعزيز القيم والمهارات الفطرية التي ت سهم في بناء شخصية متوازنة، ويرى أن دور التربية المستمرة من المؤ 
يها الولد، )الغزالي، رسالة أ ير انسجاماً مع الرؤية الإسلاميةلا يقتصر على التلقين، بل هو إحياءٌ للفطرة السليمة وتوجيهها نحو الخ

 .(34، صفحة 1969
 خاتمة:

نس بل رق أو طبقة أو جعشر بسبب ين الببجاء الإسلام لي كر ِّم الإنسان بوصفه كائنا م كرَّما عند الله عز وجل، فلم ي فر ِّق 
از هذه الرؤية الغزالي في إبر د لشيخ محمبدع اأنظر إليهم كأعضاءٍ في أسرةٍ إنسانيةٍ واحدةٍ تستحق الكرامة  المادية  والمعنوية، وقد 

لروحية ان واحترام حاجاته في تقرير حقوق الإنسا –كالأمم المتحدة–الشاملة مؤكداً أن الإسلام  سبق  المنظ مات الدولية الحديثة 
فظ  فيه  رد دون إهدارٍ فت ال فيه ضرورات وت لبىَّ لحرمااوالمادية حيث جعل العدل  والرحمة  أساساً لبناء مجتمعٍ ي صان  فيه العقل وتح 

 وفي الأخير توصلنا إلى جملة من النتائج:، لقيمته الإنسانية
 ه الشاملة.ق تعاليمتطبي كشف الغزالي أن تدهور الأمة الإسلامية نتج عن تشويه مقصود للإسلام وتفريط المسلمين في 
 لتجزئة أو التشريع، ورفض  او الأخلاق دة و دة والعباأكد الشيخ أن النهضة  تتطلب عودةً إلى الإسلام كنظامٍ متكاملٍ يربط بين العقي

 الانتقائية في تطبيق الأحكام.
  ،ق  قليات، وهو ما سبقوق  الأكفل حو وبينَّ الشيخ أيضا أن الإسلام رفض التمييز  العرقي أو الطبقي وجعل التفاضل  بالتقوى

 المواثيق الدولية.
 لروحية.ذي يهم ش القيم الغربي الاادي والتزكية الأخلاقية، ورفض النموذج الم دعا الغزالي إلى حضارة تجمع بين التقدُّم العلمي 
 عصر، مع رعية ومتطلبات النصوص الشين القدَّم الغزالي رؤية نقديةً لانحرافات المسلمين، ودعا إلى فهمٍ متوازنٍ للإسلام يجمع ب

 الحفاظ على الهوية. 

 :صادر والمراجعالم

 .شركة نهضة للطباعة والنشر والتوزيع :مصر .4.المجلد الإنسان في القرآن .(2005سبتمبر ) .م .ع ,العقاد
 .الدوحة الحديثة :الدوحة  .مشكلات في طريق الحياة الاسلامية .(ه  1406 ) .م ,الغزالي
 .د ن :القاهرة . 3.المجلد  إحياء علوم الدين .(1916) .م ,الغزالي
 .اللجنة اللبنانية لترجمة الروائع :بيروت.  3. المجلد  أيها الولد رسالة .(1969) .م ,الغزالي
 .دار الريان للتراث :مصر.  1. المجلد  خلق المسلم .(1987) .م ,الغزالي
 .دار الهدى للطباعة والنشر و التوزيع :الجزائر . 4. المجلد  و أهل الحديث..السنة النبوية بين أهل الفقه .(1996) .م ,الغزالي
 .نهضة مصر :مصر . 1. المجلد  الإسلام المفتري عليه بين الشيوعيين والرأسماليين .(1997) .م ,الغزالي
 .دار القلم :دمشق  .2المجلد  . قذائف الحق .(1997) .م ,الغزالي
 .دار الشروق :القاهرة .الطريق من هنا .(1998) .م ,الغزالي
 .دار الشروق :مصر . 5المجلد   . الشرع والعقلتراثنا الفكري في ميزان  .(2003) .م ,الغزالي



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

الأمير عبد القادر للعلوم  جامعة

 لجزائرا –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 559 - DOI: 10.37138  لجزائرا-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة 

 

 .نهضة مصر :مصر .الاسلام الطاقات المعطلة .(2005) .م ,الغزالي
 .نهضة مصر :مصر .، 4الظلام من الغرب، ط  .(2005) .م ,الغزالي
 .شركة نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع :مصر . 4المجلد  . حقوق الإنسان بين تعاليم الإسلام وإعلان الأمم المتحدة .(2005) .م ,الغزالي
 .نهضة مصر :مصر، 04ط   .سر تأخر العرب والمسلمين .(2005) .م ,الغزالي
 .مطابع الشروق :مصر .حصاد الغرور .(د ت) .م ,الغزالي
 .دار الشروق،  :د ت .دستور الوحدة الثقافية بين المسلمين .(مصر) .م ,الغزالي
 .نهضة مصر :مصر .معركة المصحف في العالم الإسلامي .(1996يناير ) .م ,الغزالي

 .مكتبة القدسي :القاهرة.  5المجلد  . مجمع الزوائد .(1994) .ن .ا ,الهيثمي
 .04 ,مجلة روافد للبحوث والدراسات، جامعة غرداية .الحرية الدينية في الإسلام مصادرها ومبادئها .(جوان ,2018) .ح .ب ,ربيحة
 .دار الشروق :القاهرة . 2المجلد  . الوثائق الدولية المعنية بِقوق الإنسان .(2003) .م .ب ,شريف

 

 

References : 

 
al-ʻAqqād, ʻA. M. (Sibtambir 2005). al-insān fī al-Qurʼān. al-mujallad 4. Miṣr : Sharikat Nahḍat lil-Ṭibāʻah 

wa-al-Nashr wa-al-Tawzīʻ. 

al-Ghazālī, M. (1406 H). Mushkilāt fī ṭarīq al-ḥayāh al-Islāmīyah. al-Dawḥah : al-Dawḥah al-ḥadīthah. 

al-Ghazālī, M. (1916). Iḥyāʼ ʻulūm al-Dīn. al-mujallad 3. al-Qāhirah : D N. 

al-Ghazālī, M. (1969). Risālat ayyuhā al-walad. al-mujallad 3. Bayrūt : al-Lajnah al-Lubnānīyah li-tarjamat al-

Rawāʼiʻ. 

al-Ghazālī, M. (1987). khalq al-Muslim. al-mujallad 1. Miṣr : Dār al-Rayyān lil-Turāth. 

al-Ghazālī, M. (1996). al-Sunnah al-Nabawīyah bayna ahl al-fiqh .. wa ahl al-ḥadīth. al-mujallad 4. al-Jazāʼir : 

Dār al-Hudá lil-Ṭibāʻah wa-al-Nashr wa al-Tawzīʻ. 

al-Ghazālī, M. (1997). al-Islām al-muftará ʻalayhi bayna al-Shuyūʻīyīn wālrʼsmālyyn. al-mujallad 1. Miṣr : 

Nahḍat Miṣr. 

al-Ghazālī, M. (1997). qdhāʼf al-Ḥaqq. al-mujallad 2. Dimashq : Dār al-Qalam. 

al-Ghazālī, M. (1998). al-ṭarīq min hunā. al-Qāhirah : Dār al-Shurūq. 

al-Ghazālī, M. (2003). turāthinā al-fikrī fī mīzān al-sharʻ wa-al-ʻaql. al-mujallad 5. Miṣr : Dār al-Shurūq. 

al-Ghazālī, M. (2005). al-Islām al-ṭāqāt al-muʻaṭṭilah. Miṣr : Nahḍat Miṣr. 

al-Ghazālī, M. (2005). al-ẓalām min al-Gharb, Ṭ 4,. Miṣr : Nahḍat Miṣr. 

al-Ghazālī, M. (2005). Ḥuqūq al-insān bayna Taʻālīm al-Islām wa-iʻlān al-Umam al-Muttaḥidah. al-mujallad 

4. Miṣr : Sharikat Nahḍat Miṣr lil-Ṭibāʻah wa-al-Nashr wa-al-Tawzīʻ. 

al-Ghazālī, M. (2005). Sirr taʼakhkhara al-ʻArab wa-al-Muslimīn. Ṭ 24, Miṣr : Nahḍat Miṣr. 

al-Ghazālī, M. (D t). Ḥaṣād al-ghurūr. Miṣr : Maṭābiʻ al-Shurūq. 

al-Ghazālī, M. (Miṣr). Dustūr al-Waḥdah al-Thaqāfīyah bayna al-Muslimīn. D t : Dār al-Shurūq,. 

al-Ghazālī, M. (Yanāyir 1996). Maʻrakat al-Muṣḥaf fī al-ʻālam al-Islāmī. Miṣr : Nahḍat Miṣr. 

al-Haythamī, A. N. (1994). Majmaʻ al-zawāʼid. al-mujallad 5. al-Qāhirah : Maktabat al-Qudsī. 

Rabīḥah, b. Ḥ. (2018, Juwān). al-ḥurrīyah al-dīnīyah fī al-Islām maṣādiruhā wa-mabādiʼuhā. Majallat Rawāfid 

lil-Buḥūth wa-al-Dirāsāt, Jāmiʻat Ghardāyah, 24. 

Sharīf, b. M. (2003). al-wathāʼiq al-Dawlīyah al-maʻnīyah bi-ḥuqūq al-insān. al-mujallad 2. al-Qāhirah : Dār 

al-Shurūq. 

 

 


