
 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 لجزائرا –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 532 - DOI: 10.37138  لجزائرا-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة 

 

 وفيةطرق الصوال الجزائريين التوافق والاختلاف في العقيدة والواقع بين جمعية العلماء المسلمين
Agreement and Disagreement in ‘Aqīdah and Reality 

between the Association of Algerian Muslim Ulama and the Sufi Orders 

 
 1عبد الجلال ماضي

maadiabdeldjallel@gmail.com 
 
 

 15/09/2025تاريخ النشر:         19/05/2025تاريخ الاستلام: 

Received: 19/05/2025        published: 15/09/2025 

 
 

 

 :  المقال ملخص
المسلمين  ية وجمعية العلماءطرق الصوفلصدام بين الالدينية في الجزائر، والمتمثلة في اتتناول هذه الورقة لحظة مفصلية في تاريخ الحركات       

ول طبيعة حة سؤالًا جوهريًا رح الدراسة. تطالجزائريين. وقد ترتب على هذا الصدام تحول في الحاضنة الشعبية من الطرق الصوفية إلى الجمعي
ال، الأولى ثم الًنفص ة التعاونمرحل بفعل ظروف واقعية وتاريخية؟ من خلال تحليل هذا الًنقسام: هل كان ناتجاا عن خلاف عقائدي، أم

 .ذا الًنقسامي كان الأساس في همل الواقعالعا تُبرز الورقة أن الخلاف بدأ واقعياا وإجرائياا قبل أن يتطور إلى خلاف عقائدي. وتخلص إلى أن
 تصوف ،عقيدة ،المسلمين الجزائريينجمعية العلماء ،الطرق الصوفيةكلمات مفتاحية:

Abstract: 

This paper explores a critical moment in the history of religious movements in Algeria: the 

confrontation between the Sufi orders and the Association of Algerian Muslim Ulama. This clash led 

to a shift in popular support from the Sufi tradition to the reformist movement. The study raises a 

fundamental question: Was the split primarily creedal, or driven by historical and contextual factors? 

By analyzing the initial cooperation and the eventual rupture, the paper shows that the conflict began 

as procedural and practical, later evolving into a doctrinal divide. It concludes that the underlying 

cause was rooted in contextual realities rather than theology  

Keywords: Sufi Orders in Algeria; Association of Algerian Muslim Ulama; Sufism; Aqida. 

 

 

 

 

 
 
 

                                           
لقادر للعلوم الإسلامية (1)  (الجزائر) عبد الجلال ماضي جامعة الأمير عبد ا



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 لجزائرا –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 533 - DOI: 10.37138  لجزائرا-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة 

 

 مة:مقد  

ن أهم لًجتماعية. غير ألدينية واا في الحياة وقد لعبت دوراا محوريًا  مرت الطرق الصوفية في الجزائر بتطورات هامة عبر تاريخها       
زت سي، وهي مرحلة تميالفرنار ستعممراحلها المعاصرة ارتبطت بعلاقتها مع جمعية العلماء المسلمين الجزائريين خلال فترة الً

 بتفاعلات بين التوافق والصراع، وأثرت بعمق في المشهد الديني والسياسي الجزائري.
 :الإشكالية

 .يوماقع الطرق إلى الو قة على  هذه العلاتتمثل في فهم خلفيات التوافق والًختلاف بين الجمعية والطرق الصوفية، وتحليل تأثير     
 اقية؟قعية وسيم عن ظروف واالًنقسام بين الجمعية والطرق الصوفية ناتجاا عن خلاف عقائدي أ هل كان :السؤال الرئيس

 .ةلصوفييدُرس ذلك من خلال تتبّع العلاقة بين الطرفين، وأسباب الًفتراق، وتبعاته على الحركة ا
 :هدافالأ

 :تهدف هذه الورقة البحثية إلى
 تحليل العلاقة بين الجمعية والطرق الصوفية .1
 .كشف أسباب التوافق والًختلاف .2
 .دراسة أثر هذه العلاقة على الصوفية في الجزائر حتى اليوم .3

 :نهجيةالم
ة والطرق فاعل بين الجمعيناولت التتالتي  من خلال تحليل الأحداث والوثائق التاريخية المنهج التحليلي النقديتعتمد الورقة على 

 .وفيةالصوفية، واستقراء تأثيراته على الحركة الص
 :المحاور الرئيسية للموضوع

 .التاريخ السياسي والديني للطرق الصوفية في الجزائر .1
 .تأسيس جمعية العلماء وتأثيرها على الطرق الصوفية .2
 .أسباب التوافق والًختلاف .3
 .نتائج العلاقة على الحركة الصوفية في الجزائر .4

  
 

 

 

 

 



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 لجزائرا –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 534 - DOI: 10.37138  لجزائرا-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة 

 

افقات بين الطرق الصوفية وجمعية العلماء المسلمين  الجزائريين تو

ظروف الًحتلال  ة، فرضتهلصوفياشهدت بدايًت تأسيس جمعية العلماء المسلمين الجزائريين نوعاا من التقارب مع الطرق 
كته ديس إلى توسيع حر يد بن باالحم الفرنسي الذي هيمن على هوية الجزائر الدينية والثقافية. في هذا السياق، سعى الشيخ عبد

 .اسعشعبي الو ير الفات تشمل مكونات المجتمع، وفي مقدمتها الطرق الصوفية ذات التأثالإصلاحية من خلال تحال
وهي كما أشرت بدأت مع تأسيس جمعية العلماء المسلمين الجزائريين، حيث أدرك الشيخ عبد الحميد بن : بواكير الالتقاء 1.2

)زروقة، قفين الذين يشاركونه آرائه باديس أنه من الضروري له التواصل مع مختلف مكونات المجتمع، بسبب قلة المث
"وبعد أن أدرك ابن باديس صعوبة تأسيس ما كان يصبوا إليه من إصلاح من خلال النخبة القليلة التي كانت (1999

التوجهات الفكرية تشاركه آراءه في توجهاته الإصلاحية من علماء أحرار"، هنا أدى به للتفكير في أقرب ما يتصوره من 
له، ولم يجد الشيخ ابن باديس أفضل ممن يشاركه في توجهاته الإسلامية، وهي الطرق الصوفية الجزائرية التي كان لها قاعدة 
شعبية كبيرة، وأراد الشيخ بذلك إدخالها في عموم تصوره للأمة الجزائرية وما يجب أن تكون عليه في ظل الًستعمار 

ور هذا التلاقي في خطوات اتخذها الشيخ عبد الحميد بن باديس، والتي تزامنت مع تأسيسه الغاشم، ويمكننا أن نص
 لجمعية العلماء المسلمين الجزائريين:

 المشتركة ة لح"الحدة في التعامل" مع الطرق الصوفية من أجل المص (121، صفحة 2015)ابولحية،  أولً بدأت بتخليه عن
للوطن، خاصة بسبب وجود قاعدة جماهيرية للطرق الصوفية، ثم بسبب المثقف الوطني الذي تتلمذ داخل المدارس الفرنسية، 

 وبات يصعب عليه تصور الشخصية الجزائرية دون المكون الفرنسي فيها.
  :هـ، نوفمبر 1344)باديس، ربيع الثاني بعدها الخطوة العملية التي كانت عن طريق نداء في جريدة الشهاب قال فيها

أيها السادة الأدباء المؤيدين للإصلاح، المتواجدين في مناطق متفرقة مختلفة في الجزائر، هلموا، اتّحدوا وتعاونوا، "م(1925
إصلاح معتقدات الشعب "، وهنا كانت رؤية الشيخ بن باديس أن يأسسوا حزبا دينيا محضا، يقوم على وأسسوا حزبا

 الجزائري، ويبعث فيه روح ومعاني الأمة الجزائرية، التي ذهب تصورها عن فكرهم.
  هـ، نوفمبر 1344)باديس، ربيع الثاني : وهنا طالب الشيخ ابن باديس من يوافقه الرؤية أن يكاتبه م1925نوفمبر

ا رأيه ينن هذا الًقتراح ويلبي الدعوة من أهل العلم أو محبي الًصلاح أن يكاتبنا مبننا نرغب من كل من يستحس"أم(1925
ق"، وكان ممن كاتبه ذا ما رأينا استحسانا وقبولً كافيا شرعنا في التأسيس والله ولي التوفيإلينا على عنوان الجريدة حتى إبه 

أئمتها الذين سيكون لهم خلاف كبير مع جمعية العلماء وهو يعتبر من شيوخ الصوفية و  الشيخ المولود الحافظي رحمه الله
المسلمين الجزائريين، حيث نشر مقالً في نفس الجريدة يؤيد فيه رؤية الشيخ ابن باديس لبناء جمعية العلماء المسلمين 

 الجزائريين.
  م والذي كان الحاضنة الأولى لتأسيس جمعية العلماء المسلمين الجزائريين، وهو 1927جويلية  03تدشين نادي الترقي يوم

نادي فكري ديني ثقافي تأسس من أجل بعث الوعي في الإنسان الجزائري، وقد كان فيه مختلف الأعضاء من مختلف أنحاء 



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 لجزائرا –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 535 - DOI: 10.37138  لجزائرا-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة 

 

لأستاذ ابة الًشعاع الأول لبعث حركة التوعية في المجتمع الجزائري يقول عنه االوطن ومن مختلف التوجهات الفكرية، فكان بمث
إنّ " (15م، صفحة 2009)المدني،  :"حياة كفاح"أحمد توفيق المدني في الجزء الثاني من مذكراته المتضمنة في كتابه القيم 

وبروز الآراء وإنضاج مشاريع الإصلاح الًجتماعي على يد فرسان لً يشق لهم غبار نادي الترقي كان مشتلة لتكوين الأفكار 
أمثال: محمود بن صيامة، محمود بن ونيش، محمد بن مرابط، حمدان بن رضوان، محفوظ زداك، بوعلام فليسي، محفوظ بن 

 جمعية العلماء المسلمين الجزائريين. " ومن هؤلًء الكثيرون ممن كان لهم التسبيب في نشأةسلام، وآل منصالي، وكوكبة واسعة
  م: وفيها دعا الشيخ عبد الحميد بن باديس الطلبة العائدين من الزيتونة ومن باقي البلاد 1928دعوة ابن باديس سنة

الإسلامية للاجتماع عنده في مكتبه حتى يرسموا الخطوط العريضة لتأسيس جمعيته، وقد كانت دعوة عامة لً احتكار فيها، 
بأجمعها  الأمةوفي هذه الظروف التي نؤكد فيها اتحاد طبقات " (07م، صفحة 2010)دويب، أفريل  رحمة الله عليه:يقول 

 الأمة". للعمل لفائدة القضية العامة، يمكن أن نتحد مع الزوايً للعمل لفائدة
 05  أبرزهم الصوفية يوخ الطرقشالجزائريين، وقد شارك فيه عدد من يوم تأسيس جمعية العلماء المسلمين م: 1931ماي ،

 .الشيخ أحمد بن عليوة والشيخ قاسم من الطريقة الرحمانية

 ول إشعاع إصلاحية، وظهر أطنية ملحّ مثلّت هذه المرحلة ذروة التقارب بين الجمعية والطرق، حيث كانت الدعوة للوحدة الو     
 .متنوعة، منها الإباضيةواسع شمل تيارات عقدية 

 كلام الشيخ ابن باديس عن بعض أئمة الطرق والتصوف: 2.2
تلك التي  ، خصوصااطرق الصوفيةرغم انتماء الشيخ عبد الحميد بن باديس للتيار الإصلاحي المناهض لبعض ممارسات ال      

معية ايًهم مروجاا للجيد من زو العد تصوف. بل زارتقاربت مع الًحتلال الفرنسي، إلً أنه لم يمنع نفسه من التواصل مع أئمة ال
 ، منهم:وداعياا إلى الًنخراط فيها، وقد ذكر بنفسه بعض هؤلًء في كتاباته

 :باديس، لقاء الشيخ بن باديس بأصحاب  ذكر ضيافته التي استقبله فيها شيخ الطريقة الشاذلية الدرقاوية العلاوية فيقول(
"ثم حفلة العشاء كانت عند الشيخ أحمد بن عليوة حضرها من أعيان  م(1931هـ، نوفمبر 1350الصوفية، رجب الطرق 

البلد وتلامذة الشيخ ما يناهز المائة، وبالغ الشيخ في الحفاوة والإكرام" إلى أن يقول الشيخ ابن باديس حال الكلام الدائر 
أبدي وأعجبت به أنه لم يتعرض لمسألة محل الخلاف يوجب التعرض لها علي أن بينهما: "ومما شهدته من أدب الشيخ مضيفنا 

 أريي وأدافع عنه".
 يقول الشيخ ابن باديس  الشيخ ابن طكوك في مستغانمذكرهم الشيخ أنهم استقبلوه بحفاوة ويريد تعريفهم بالجمعية  نومم

فتلاقانا السيد الحاج " م(1931هـ، نوفمبر 1350الطرق الصوفية، رجب )باديس، لقاء الشيخ بن باديس بأصحاب 
 ،حد الإخوة الثلاثة أصحاب الزاوية وشيخ الزاوية السيد عبد القادر كان غائبا وأخوه الشيخ محمد كان متمرضاأمصطفى 

" فنرى أن ا وقدم مائتي فرنك لإعانتهاظهر ابتهاجه بهأفأكرم نزولنا وبتنا ليلة وودعناهم في صبيحتها، وحدثناه عن الجمعية ف
 من التبرعات الأولى التي جمعت لجمعية العلماء المسلمين كان جزء منها عن طريق شيوخ الطرق الصوفية.



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 لجزائرا –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 536 - DOI: 10.37138  لجزائرا-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة 

 

  :باديس، نزوله عند شيخ الزاوية الشاذلية الدرقاوية العدوية غلام الله، ونرى أن الشيخ عبد الحميد أثنى على علمه وورعه فقال(
"رأيت منهم الفطر السليمة والقلوب م(1932هـ أوت 1351لقاء الشيخ بن باديس بشيوخ الطرق الصوفية، ربيع الأول 

لية حيث الطلبة المتعلمون... صالصافية والشهامة العربية، والصدق والصراحة وعدم التكلف... وذهبنا إلى زاويتهم الأ
فأطلعوني على بعض تآليف جدهم الشيخ سيدي عدة، فرأيت منها كتابا قد ملئ بأحاديث البخاري ومسلم ومسائل الفقه  
كان يدرسه للناس فأعجبت به، وقلت هكذا نحب لمن يريد أن يكون شيخا ...بالحديث وتعليم مسائل الفقه" فهو يثني على 

ذه الزاوية، ويظهر فرحه بتعليمها العلم عن طريق كتب الحديث الصحيحة، ثم يذكر ما أهداه له الشيخ أسلوب التعليم في ه
 م(1932هـ أوت 1351)باديس، لقاء الشيخ بن باديس بشيوخ الطرق الصوفية، ربيع الأول من دعم مادي سخي فيقول 

 اء خمسمائة فرنك، ووعد بأنه من أنصارها ومؤيديها ومثله من نصر العلم وأيد أهله"."أهدى الشيخ غلام الله لجمعية العلم
 وصافه حمانية، ليذكر أوتية الر ة الخلوممن ذكرهم الشيخ ابن باديس كذلك الشيخ بن عزوز بن الشيخ المختار أحد مشايخ الطريق

اضة بن باديس يجد غضالشيخ ا لم يكنفسائل الفقه..." فيقول عنه: "وهذا أبناء الزوايً الناهضين، ذو أخلاق وكرم ومعرفة بم
 في نفسه من امتداح ما يراه من اعتدال وسنة في الطرق الصوفية التي زارها.

  باديس, الصوفي السني بين )دافع الشيخ ابن باديس عن الإمام أحمد الشريف السنوسي ووصفه بالصوفي السني في مقاله
"الصوفي السني بين الحكومة السنية والحكومة  (م1933ماي  01هـ 1352محرم  20السنية والحكومة الطرقية, الحكومة 

الطرقية" وصف ابن باديس الشيخ السنوسي بالتزامه بالكتاب والسنة، وأكد أن دعوته كانت قائمة على التفقه في الدين 
ومة المصرية الطرقية التي منعت دخوله إلى مصر، بينما احتضنته الحكومة والزهد والصبر. كما أشار إلى محنة السنوسي مع الحك

السعودية السنية. وعند مرضه، طلب الشيخ السنوسي العلاج في مصر، لكن الحكومة المصرية رفضت الطلب بسبب علاقاتها 
للطرق الصوفية الفاسدة التي تستغل مع إيطاليا، مما أدى إلى وفاته دون تلقي العلاج يعبر ابن باديس في هذا السياق عن نقده 

      الشعب، مشيراا إلى أن الحكومة السعودية لم تلاحق الطرق الصوفية بسبب تصوفها، بل بسبب فسادها.

، في سبيل اديًا وملصوفية، مايتضح من خلال ما سبق أن الشيخ ابن باديس سعى بنفسه إلى طلب دعم الزوايً والطرق        عنويًا
تى إنه ذكر فاوة واستجابة، حجده من ح ما و جمعيته. وقد أشار في كتاباته إلى إشرافه المباشر على زيًراته لهذه الزوايً، وإلىتأسيس 

 .بدقة المبالغ التي تلقاها منها دعماا لمشروعه الإصلاحي
، وما  ل واحد منهم للآخرإرادة ك ا لبيانوهذ منافع التوافقات بين الطرق الصوفية وجمعية العلماء المسلمين الجزائريين: 3.2

ئريين على بيان مة الجزاع كلجمكان طلب الشيخ عبد الحميد بن باديس لًجتماع هذه الجمعية وتأسيس هذا الحزب إلً من أجل 
 جملة فيخالف له ع الممما تنهض به الأمة من مقومات، فلذلك لم يجد الشيخ الإصلاحي غضاضة في نفسه من أن يجتمع 

 ومن المنافع المكتسبة: الًعتقادات،
 لجزائريين اع كلمة إلى جم كان طلب الشيخ عبد الحميد بن باديس لإنشاء جمعية العلماء المسلمين وتأسيس حزب يهدف

لتعاون معهم ارجاا في لشيخ حاوتحديد مقومات نهضتهم. ورغم اختلافاته مع بعض الشخصيات في قضايً الًعتقاد، لم يجد 
 .ت المرحلةع متطلبامتناسب من خلال هذا المسعى، سعى إلى تحقيق وحدة الصف الوطني بما ي لتحقيق المصلحة العامة.



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 لجزائرا –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 537 - DOI: 10.37138  لجزائرا-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة 

 

 باديس، لقاء الشيخ بن باديس  استقبال الشيخ ابن باديس للدعم المادي وهو في أمس الحاجة إليه من شيوخ الطرق الصوفية(
، حيث أن الشيخ أشرف بنفسه على زيًرة هذه الطرق في م(1931نوفمبر هـ، 1350بأصحاب الطرق الصوفية، رجب 

مواطنها، وطلب المساعدة المادية منها بشكل مباشر، وقد لبت العديد من الطرق دعوته وأجزلت له العطاء بسخاء، وقد أثنى 
 عليها الشيخ في غير ما موضع.

 الكاتب عبد الرحمن بن  (69م، صفحة 1984)العقون، ط:: ذكرقد تأسيس فلأول هذه المنافع كان ما الأفكار الأولى ل
اه الطرقي اجتمع مع عبد الحميد ابن باديس، وطلب منه أن يدعو في مجلة الشهاب لًتجعمر إسماعيل صاحب ا" العقون أن

لتأسيس جمعية العلماء المسلمين الجزائريين، على أن يلتزم هو بجائزة مالية مقدارها ألف فرنك لمن يتوفق في إنشاء هذه الجمعية، 
لً فرق بين ط أن يشارك فيها كل علماء الجزائر وألف فرنك أخرى تدفع لصندوق الجمعية زيًدة على اشتراك شهري، وبشر 

 مصلح وطرقي"
  المسلمين  ه جمعية العلماءي حضيت بلي الذمن المنافع المباشرة هي تأسيس جمعية العلماء المسلمين الجزائريين، فإن القبول الأو

العلماء  ون إليها لجمعيةلتي ينتماية صوفالجزائريين، استقبله الجزائريون بحفاوة بعدما رأت شريحة كبيرة منهم، قبول الطرق ال
عا صبح خطابها مسمو أائري، و ع الجز المسلمين الجزائريين، فمهدت الطريق بذلك لوصول الجمعية إلى مسامع جميع فئات المجتم

تصل  على الجمعية أن ولي لصعبفق الأومطلوبا، حيث طلب الجزائريون أخبار الجمعية منذ أول يوم لتأسيسها، ولولً هذا التوا
 للجزائريين.

  تقبل الكثير من الطرق الصوفية لخطاب الإصلاح الذي تدعوا له جمعية العلماء المسلمين الجزائريين، غير أن بعض هذه الطرق
الطرق  )باديس، لقاء الشيخ بن باديس بأصحابكانت مدسوسة منذ البداية إذ يقول: أنها  اعتبرها الشيخ البشير الإبراهمي 

"لم يكن تأسيس جمعية علماء المسلمين خفيف الوضع على الجماعات التي م(1931هـ، نوفمبر 1350الصوفية، رجب 
ألفت استغلال جهل الأمة، ولكن التيار كان جارفا لً يقوم له شيء، فما كان من تلك الجماعات إلً أن سايرت الجمعية في 

إما أن يتخذونهم أدوات لإفساد الجمعية وإسقاطها، وإما أن يتذرعوا بهم لتصريفها في الظاهر، وأسرت لها الكيد في الباطن، ف
بشير الإبراهيمي استغلال الطرق الصوفية لجمعية العلماء فيها، المصالحهم وأهوائهم"، وهذه واحدة من المنافع التي يبين الشيخ 

 ما هي عليه. حيث يريدون الدخول تحت عباءة الجمعية من أجل بقاء منافعهم على
دا للأمة ان في العموم مفيهو وإن كو يلا، إن التزواج الذي حصل بين الطرق الصوفية وجمعية العلماء المسلمين الجزائريين لم يدم طو 

 ة واحدة.ثر من سندم أكتالجزائرية لو استمر، إلً أن اختلاف الرؤية والتوجهات أدت إلى تمزق هذه الوحدة حيث لم 

 

 

 



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 لجزائرا –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 538 - DOI: 10.37138  لجزائرا-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة 

 

 وتأثيرها على الطرق الصوفية الانشقاقمرحلة 

ماي  23م ن ذلك يو ، وكاوجاءت هذه المرحلة سريعا، حيث حدث الشقاق داخل جمعية العلماء المسلمين الجزائريين    
ية العلماء ن من جمعطرقيو م، وكان هذا بسبب الخلاف حول انتخاب رئيس الجمعية وإدارتها، فخرج بذلك العلماء ال1932

 م1932سبتمبر  15أسيس جمعية السنة المسلمين وقاموا بت

 :أسباب الإنشقاق 1.3
ها زائر كلها واجتاحجتاح الجلذي القد كان لهذا الشقاق أحداث سباقة له، كانت فيه الطرق الصوفية تخشى من المد الإصلاحي ا

 هي كذلك، ولعلني ألخص أهم أسباب الشقاق في نقاط مهمة:
  :المسلمين جمعت في بدايتها مدرستين مختلفتين تماما، ففيها تيار أول والذي يرأسه ذلك أن جمعية العلماء اختلاف الرؤية

الشيخ ابن باديس كان يدعوا إلى الإصلاح الديني، وتيار ثاني من أتباع الطرق الصوفية كان يرأسه المولود الحافظي والذي كان 
قيان في الفكر والتصور وطريقة العمل، وهو تلاق وصفه ن التيارين لً يلتذامن أوائل الداعيين الداعمين لتأسيس الجمعية، وه

غير طبيعية،  على الأقل أوطبخة عجيبة غير منطقية " (203م، صفحة 1984)العقون، ط: عبد الرحمان بن عقون أنه كان:
 ".فقد ضمت بين طياتها عناصر غير متجانسة

  :م إلى تأسيس جمعية ليس فيها إلً الإصلاحيون حتى يخلص 1925دعى من البداية سنة  حيثمقترح البشير الإبراهمي
الجزائر من البدعة، فقد كان بالنسبة إليه استحالة الًلتقاء مع الطرق الصوفية، غير أن الشيخ ابن باديس خالفه الرؤية لًعتقاده 

وعمل " (145م، صفحة 2013)ديرليك، ط:  مةأن الإسلام يحوي الجماعات المختلفة من أجل الإصلاح الشامل في الأ
في  لامسالإتعمل الزوايً الصوفية يدا بيد مع العلماء، من أجل إحياء  بن باديس جاهدا على تحقيق مشروع وحدته، وأن

 واحدة من افتتاح الجمعية."، وفي نهاية ما رآه الشيخ البشير الإبراهمي هو ما تحقق في غضون سنة الجزائر
  :كانت الطرق الصوفية من البداية ترى أن العمل مع الإصلاحيين لً مانع منه، إذا كان كل واحد تخوف الطرقية من الجمعية

لً يتدخل في الشؤون الدعوية والتربوية للآخر، إلً أن رؤية الشيخ ابن باديس والإصلاحيين كانت تبحث عن تحريك ذلك 
هـ، 1350)باديس، لقاء الشيخ بن باديس بأصحاب الطرق الصوفية، رجب د الموجود داخل هذه الطرق السكون والجمو 

ن هذه الزوايً بصفتها معاهد علمية ومدارس نظامية بالنسبة إلى عصر تأسيسها كانت حاجتنا اليوم ماسة "إ م(1931نوفمبر 
ي لامسالإونشر التعليم العربي  ،نظمة العصرية المفيدةالأبإصالح التعليم فيها، وإدخال إلى رجال مفكرين مصلحين يقومون 

"، وهو ما رفضته الطرق حيث ذلك المنهل العذبإلى الخارج ح الزوايً يتم بإرسال من فيهم أهلية من الطلبة لاوإص، الصحيح
 الصوفية جملة وتفصلا.

  :سعى بشكل كبير إلى تفريق صف الجزائريين وإيهام كل طائفة بأنها تكن العداوة والًستعمار كعادته المؤامرات الاستعمارية
)ابولحية،  للأخرى، كما أن استعانته بكثير من رجالًت الطرق الصوفية، جعل حساسية الًصلاحيين في الجمعية اتجاههم كبيرة



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 لجزائرا –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 539 - DOI: 10.37138  لجزائرا-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة 

 

ياسة مع الجميع، فهي لً س"وقد انتهجت فرنسا سياستها المعروفة فرق تسد وقد مارست هذه ال (156، صفحة 2015
يهمها طرق أو مصلح المهم عندها كما عند كل مستعمر أن تتنافر النفوس وأن يحاصر بعضهم على بعض حتى يتمكن من 

لذلك"، ولً غرابة أن تقوم فرنسا بذلك، بل تحقيق أهدافه، ويذكر الكثير من الباحثين أن فرنسا استعملت الطرق الصوفية 
على العكس فأنه ما فشلت الثورات السابقة التي قادها شيوخ من الطرق الصوفية، إلً بسبب سياسة فرنسا التي تنتهجها في 

 التفريق بين الجزائريين حتى لً تقوم لهم ثورة موحدة.
  :ريع الفرقة هو شدة الشيخ الطيب العقبي على الطرق الصوفية، حيث يرى أحمد توفيق المدني أن أحد بوادر تسالطيب العقبي

بازدهار جمعية العلماء ونموها وانتشار  فائلاكنت مت  "لقد (121م، صفحة 2009)المدني،  يقول بهذا الصدد وهو متألم:
بين الشيخ  ،بما كان يجري بين جدران نادي الترقي وفي دائرة الجمعيةبتهاج لًنني كنت أتألم وأنا في غمرة التفاؤل واأ ، إلًدعوتها

الطيب العقبي الذي اختاره رجال النادي خطيبا ومحاضرا ورأى نفسه عزورا وزهوا يقول ما يشاء، ويفعل ما يريد وسمعت أثناء 
الطرق في المجلس مع وجود رجال من شيوخ  الفا لميثاق جمعية العلماء المسلمين، وما يتنافىمخدروسه ومحاضراته في طعن الطرقية 

حدى أسباب الفرقة والشقاق، فهو يصف أحد الخطب إالأعلى"، وهي رؤية تعتبر شهادة من توفيق المدني أن الشدة كانت 
كانت سببا في تسريع الفرقة فيقول عما سمعه فيها بشكل مباشر من كلام الشيخ وهو أنها  التي حضرها للشيخ الطيب العقبي 

شيوخ الطرق والطرقيين حتى تتبع ولً ، ولً النصارىعنك اليهود ى ولن ترض"(121م، صفحة 2009)المدني، س: جال
 "ملتهم

 :ابتعاد الرؤية وتأسيس جمعية علماء السنة 2.3
كنا "(03م، صفحة 1932ديسمبر  14)الحافظي، يقول الشيخ المولود الحافظي في رؤيته للأوضاع التي صاحبة الًفتراق:      

نفصال، وضد الذين يرون ضرورة الله للاولى المتطرفين سامحهم الأنعتقد أن المساعي التي بذلها بعض أعضاء جمعية العلماء المسلمين 
أولئك الساعون السير  المبدأ الذي يريد لأنبالعمل،  لالستقالًالعمل المشترك مع أرباب المعاهد وعلمائها ناشئا عن فكرة حب 

العام والعمل  التسامح والًتحادن ذلك مبني على لأعليه غير المبدأ المتواضع الحكيم الذي يريد السير عليه المعتدلون المحافظون 
دون منذ البداية التقارب مع يمن لً ير  "، فإن وجهة نظر الشيخ ترى بأن الإصلاحيين هملكن خاب ظننا بالأهمالتدريجي والبداية 

م، وأهم ملامح التأسيس  1932سبتمبر  15المحافظين ومع الطرق الصوفية، وهذا ما أدى إلى تأسيس جمعية علماء السنة يوم 
 كانت:
 لشيخ في بدايًت الًفتراق الفعلي مع جمعية العلماء المسلمين الجزائريين تأسست وجهة نظر معارضة للإصلاحيين بقيادة ا

هـ، نوفمبر 1350)باديس، لقاء الشيخ بن باديس بأصحاب الطرق الصوفية، رجب المولود الحافظي، وصفتها الجمعية بـــــ: 
على إدارة جمعية  الًستيلاءحيين سعت إلى لاصالإهذه المعارضة التي نشطها المولود الحافظي، ومن معه من غير " م(1931

داد هجوم بدعم من عمر إسماعيل لإعم، وخطط 1932ماي  3العلماء المسلمين، وتزامن ذلك وتجديد اللجنة المديرة في 
"، لنرى هنا أن هناك تنافسا على رئاسة الجمعية خاصة أن المولود الحافظي كان منصبه عضوا رئيس لجنتها الدائمة بالعاصمة

 .مستشارا وهو ما لم يعجبه



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 لجزائرا –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 540 - DOI: 10.37138  لجزائرا-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة 

 

  تدخل ميرانت الذي أحدث الشقاق الفعلي، حيث جاءت جموع غفيرة يوم تجديد انتخاب الجمعية، وقام فيهم الشيخ ابن
باديس خطيبا ومذكرا بالقانون الأساسي للجمعية، حيث لً يحق للجميع الًنتخاب، وإنما هي للعلماء فقط وفقا للمادة 

 أسماء من ينطبق عليهم وصف عالم، وقد وصف الشيخ حماني هذه الحادثة:السابعة لقانون الجمعية، وتم تعيين لجنة لتقيد 
في السنة الثانية، وفيه يتجدد أعضاء  –جتماع السنوي العام الًولما حان وقت انعقاد  " (328م، صفحة 1984)حماني، 
ب بطرد العلماء المصلحين من الجمعية، لاحداث انقلإعضاء العاملين، أخذت مؤامرة تدبر لأداري بانتخاب من االإالمجلس 

شيخ أحمد بن عليوة، وقد استدعى م. ميرانت لميرانت ول م.ــ وكان الذي تولى تلك المؤامرة السيد عمر إسماعيل وكان صديقا ل
جعل فوضى تنشب داخل مقر الجمعية، مما اضطر الشيخ "، وهذا ما جتماع وفاحت في الجو رائحة المؤامرة الكريهةلًلحضور ا

)الله، شديدا، ويصف المؤرخ أبو القاسم سعد الله هذه الخطوة  انتقاداابن باديس إلى استدعاء الشرطة، وهو ما لقي بسببه 
فهم أرادوا تحقيق مبادئهم، وأهدافهم بأية وسيلة لهذا كانوا  لاموقف العلماء لم يكن سهبالمناورة الذكية التي تجعل "م(1992

 ".مبادئهم أبدا يناورون ويجاملون، ولكنهم لم يتنازلوا عن
  أدى هذا الخلاف سابق الذكر إلى تأسيس جمعية علماء السنة وهو ما كتبه عنها عبد الحفيظ الهاشمي مقالً في جريدة النجاح

على العلم والدين وعلى رأسهم السيد "لهذا قام رجال الغيرة (02م، صفحة 1933جانفي  8)الهاشمي، يصف نية التأسيس: 
عمر إسماعيل من أهل العاصمة، فبذلوا مساعيهم الجدية في تأليف جمعية تهذيبية علمية خيرية تحت عنوان علماء السنة 

أسيس إرسال دعوات لكافة علماء التراب الوطني من أجل التأسيس لجمعية "، وقد سبق هذا التفكللت مساعيهم بالنجاح
جديدة تأخذ بالعقيدة السنية الصوفية كاتجاه لها في العمل والتعليم، فهي بهذا ضد الإصلاحية السنية، أو ما أطلقوه عليها 

م هم 1932سبتمبر  15نة التي تأسست في بتسميتها الوهابية أي "جمعية العلماء المسلمين الجزائريين"، أما أعضاء جمعية الس
"المولود بن الصديق الحافظي رئيسا للجمعية، الحاج الطرابلسي نائبا له، محمد المهدي  (249م، صفحة 1984)العقون، ط:

له، وقد ضمت هذه الجمعية أكبر الطرق كاتبا، أحمد الشاذلي نائبا للكاتب، محمد قدور أمينا على المال، صدوق محمد نائبا 
 الصوفية الجزائرية إليها.

  م واستمر مدة ثلاث أيًم يقول 1932ديسمبر  19بداية عمل جمعية علماء السنة الجزائرية كان مباشرة بعد عقد اجتماع يوم
مة، لألقي النداء استجابة كبيرة من أفراد ا لاوفع" (02م، صفحة 1933جانفي  8)الهاشمي، عنه عبد الحفيظ الهاشمي: 

قرآن، وقد بلغ عددهم في للحيث توافد العديد ومن مختلف التوجهات، والهيئات الدينية من علماء ورؤساء زوايً، وأئمة وحملة 
 ".جتماع بأوراق محددةللاالدخول  شخصا على أن يتم 250ل حوالي الأو اليوم 

  رؤية راد أنها نفس الها علي مقول عنيأتها الجمعية جديدة التأسيس تتمثل في أهدافها التي سطرتها، والتي وكانت أهم رؤية ر
 هم هذه الأهداف:أالمسلمين الجزائريين، ومن  ءالعامة التي تراها جمعية العلما

 لتعليم الديني على اكز يث تر جمعية إسلامية تربوية خيرية، فهي بهذا تبتعد عن العمل السياسي منذ البداية، بح
 للجزائريين.



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 لجزائرا –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 541 - DOI: 10.37138  لجزائرا-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة 

 

  تفادى الخصوماتذلك أن تادت بجمعية علماء السنة الجزائريين امتنعت رسميا، عن الخوض في المسائل السياسية فأر. 
  لود و دية ملتومة في ذلك بالمذاهب الأربعة، يقول الميكما تسعى لتربية الفرد الجزائري على العقيدة الأشعرية الماتور

وضع ذلك القانون لتحقيق الغاية المنشودة، " (02م، صفحة 1933جانفي  8)الهاشمي، ذا النهج: الحافظي عن ه
وهي تعليم المسلم الجزائري وتهذيبه بالثقافة الصحيحة، وحفظ عقيدته من الزيغ والتبديل والتغيير، وتعريفه فروض دينه 

ت، وتأديبه بآداب الشريعة وإبعاده عن الرذيلة والفحشاء والمنكر، والبدع الضالة إلى لاوواجباته من عبادات ومعام
شعري، الأوأصول الدين على عقيدة  ربعةلأوالمذاهب ا والسنةمي تبعا للكتاب لاسلإغير ذلك من محاسن الدين ا

 والماتريدي".

لقد غيرت هذه اللحظة التاريخية من انشقاق تغير تاريخ الطرق الصوفية على يد جمعية العلماء المسلمين الجزائريين:  3.3
الطرق الصوفية عن جمعية العلماء المسلمين الجزائريين، تاريخ الطرق إلى الأبد في الجزائر واعتبرت الطرق الصوفية وعلى رأسها جمعية 

لود الحافظي شيخ الأزهر بمراسلة يخبره فيها أن علماء الطرق و لمسليمن أنها جمعية وهابية، وقد راسل المعلماء السنة جمعية علماء ا
 (02م، صفحة 1933ديسمبر  06)الحافظي، إلى أستاذنا الكريم شيخنا يوسف الدجوي، يقومون على محاربة الوهابية، فقال: 

ساليب العديدة التي يروجها أصحابها، لأميين، بالرغم من الأطائفة قليلة من العامة ا إلً لًإقبا لًو  لًالجزائر لم تجد قبو أن الوهابية في "
شعري الأمذهب  وهي علىن الجزائر منذ زمن بعيد لأالعلم والتقوى، فقد سخطوا على ظهور المذهب الوهابي  وأما أهل

"، وهنا أخذت الحرب الضروس بين جمعية العلماء المسلمين الجزائريين وجمعية السنة تظهر كام مالالإموالماتريدي، وفي الفقه مذهب 
ما الصوفية "أ (407م، صفحة 1997)الإبراهيمي،  للعلن وبشكل أكثر تأثيرا يقول الشيخ البشير الإبراهيمي عن هذه الحرب:

ا المنيعة، واستبحنا حماها بكلمة الله، وأقمنا على حصونهواقتحمنا عليها معاقلها الحصينة، ودككنا  فقد فرغنا منها هدما وتخريبا،
، ثم كشفنا عن نسبتها سبدأنا ذلك كله بإزالة هيبتها الباطلة من الصدور، ومحو سلطتها الكاذبة من النفو  ،أنقاضاها بناء الحق

وقد أحيانا الله  ،فما تّم لنا ذلك حتى انهارت من أساسها، وتلك عاقبة كل بناء بُني على الوهم والتزوير ،لى الدين الحنيفإالمزورة 
"، تظهر هذه المقولة رجحان الكفة لصالح جمعية العلماء المسلمين حتى شهدنا جنازتها بلا ردة، وهلنا عليها التراب غير آسفين

القهقرة، وكان لهذا التأثير البالغ على الطرق الصوفية في الجزائر إلى يومنا هذا، وقد ا جعل الطرق الصوفية تتراجع ممالجزائريين، 
اتخذت جمعية العلماء المسلمين الجزائريين خطوات عملية في محاربة الطرق وعلى رأسها جمعية علماء السنة، فكان من هذه 

 الأساليب: 

 ي الشيخ البشير الإبراهيمي محادثاته مع الشيخ ابن باديس منذ بداية حرب على الطرق الصوفية منذ أول يوم للتأسيس، ويحك
كان من نتائج الدراسات المتكررة للمجتمع الجزائري بيني " (74م، صفحة 1997)الإبراهيمي، لقاءهما في الحجاز، فيقول : 

ين، تالبلاء المنصب على هذا الشعب المسكين آت من جهتين متعاونوبين ابن باديس منذ اجتماعنا في المدينة المنورة، أن 
وبعبارة أوضح من استعمارين مشتركين يمتصان دمه ويتعرفان لحمه ويفسدان عليه دينه ودنياه: الأول؛ استعمار مادي وهو 

رون في الشعب والمتغلغلون في الًستعمار الفرنسي، يعتمد على الحديد والنار والثاني استعمار روحي، يمثله مشائخ الطرق المؤث



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 لجزائرا –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 542 - DOI: 10.37138  لجزائرا-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة 

 

جميع أوساطه المتاجرون بإسم الدين المتعاونون مع الًستعمار عن رضى وطواعية، وقد طال أمد هذا الًستعمار الأخير وثقلت 
وطأته على الشعب، حتى أصبح يتألم ولً يبوح بالشكوى أو الًنتقاد خوفا من الله بزعمه، والًستعماران متعاضدان يؤيد 

لآخر بكل قوته ومظهرهما معا تجهيل الأمة لئلا تفيق بالعلم فتسعى في الًنفلات وتفقيرها لئلا تستعين بالمال على أحدهما ا
 "فكان من سداد الرأي وإحكام التدبير بيني وبين ابن باديس أن تبدأ الجمعية بمحاربة هذا الًستعمار الثاني لأنه أهون، الثورة

  الإبراهيمي، من أفكار هدامة في المجتمع الجزائري، فيقول الشيخ البشير الإبراهمي: ربط تلك الطرق الصوفية بما انتشر(
اد في نفوس الشباب المتعلمين مجانبة علماء الدين الجامدين للإلحسباب التي مكنت الأمن " (01ج: 15م، صفحة 1997

"، وهنا نلاحظ مر على التبشير المسيحيالألحاد وينطبق نفس لإاالقضاء على الطرقية قضاء على  إنولهذا فلهم ونفورهم منه، 
 انتقال الحرب إلى مرحلة أخرى، وهي ذكر التأثيرات السلبية للطرق الصوفية على عقائد الناس.

  ،ويقول عن ذلك الشيخ ابن باديس في محاربة جمعية العلماء المسلمين الجزائريين لمختلف العقائد الباطلة لدى الطرق الصوفية
لذلك وجدنا أنفسنا مضطرين إليه وقد كانت منا " ( 5ج:  75م، صفحة 1997)الإبراهيمي، صدامه مع هذه الطرق: 

انتقادات سياسية واجتماعية وأدبية ودينية وكانت وجهتنا الأولى في النقد الديني هي الًعتقادات ولقد كان همنا الأول تطهير 
يًك نعبد" قبل عقيدة التوحيد من أوضار الشرك القولي والفعلي والإعتقادي فإن التوحيد هو أساس السلوك ولذلك ابتدئ "بإ

"اهدنا" في فاتحة القرآن العظيم هنا اصطدمنا بزعماء الطرق وشيوخ الزوايً الًصطدام المعروف لأنه إذا خلص التوحيد وتوجه 
لى غير ذلك مما ينتجه التوحيد إالناس إلى ربهم الذي خلقهم وتركوهم واعتقدوا فيهم أنهم مخلوقون مثلهم لًيضرون ولً ينفعون 

"، فكانت هذه الدعوات من جمعية العلماء المسلمين لها التأثير الكبير في رير العقول والأرواح والقلوب والأبدانالصحيح من تح
تخلي كثير من الناس عن الطرق الصوفية، وهو ما أدى لتراجع كبير في دور هذه الطرق، خاصة حيث الأماكن التي تنتشر فيها 

 في الشرق خاصة.جمعية العلماء المسلمين في عموم الجزائر و 
  :م، 1997)الإبراهيمي، ثم يذهب البشير الإبراهمي في توصيف حالهم في معاملة الطرق الصوفية بين التردد والًقدام فيقول

عليهم أن يحملوا عليها  فيجمل بجنود الإصلاح أن يدعوا هذه القلعة تحمي الضلال وتؤويه أم يجب"أ (01ج: 175صفحة 
" وهي مقولة حملة صادقة شعارهم )لً صوفية في الًسلام( حتى يدكوها دكا وينسفونها نسفا ويذروها خاوية على عروشها

 تظهر ما أرست عليه جمعية العلماء المسلمين الجزائرين رأيها النهائي حول الطرق الصوفية.
  تحالف الطرق الصوفية مع الإدارة الفرنسية، وهو ما كان بمثابة دق آخر دفع جمعية السنة الخلاف مع شيوخ الإصلاح إلى

مسمار على نعش الطرق الصوفية كحاضنة لعامة الشعب الجزائري، وفي أول يوم لتأسيس جمعية السنة قمت بشكر الحكومة 
هذه كلمتنا نقولها باختصار ووضوح وقبل " (02، صفحة م1933جانفي  8)الهاشمي، الفرنسية على لسان رئيسها قائلا: 

ميرانت القائم  .ة العامة وعلى رأسها جناب الوالي العام وجناب ملًيشكر حكومتنا في شخص الو أأن أختم هذه الكلمة 
بين العنصر العربي بأعمال الوطنيين بما رخصوا لنا من تأسيس هذه الجمعية المباركة التي سندعو دائما إلى الوفاق والوئام 

 الطرق الصوفية بشكل كبير. ربامتيازات كثيرة"، هذا القول وأمثاله أدى إلى تراجع دو والفرنسي المرتبطين في الحياة 



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 لجزائرا –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 543 - DOI: 10.37138  لجزائرا-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة 

 

  ثم لما أظهرت فرنسا الوقوف الواضح ضد جمعية العلماء المسلمين والوقوف مع الطرق الصوفية خبت بذلك جذوة الطرق
، وصدر على هذا الأساس أشهر ميشال صاحب الشرطة ما أسماه بالكتاب العام للشؤون الأهلية الصوفية في العديد من الناس

هالي دخلت عليهم الحيرة والتشويش الأمن مصادر متعددة أن  "بلغني (02ج: 341م، صفحة 2011)شرفي، وقال فيه: 
بسبب دعاية تنشر في أوساطهم يقوم بها، إما دعاة استمدوا فكرتهم من الحركة الوهابية السائدة بمكة، وأما حجاج جزائريون 

إن المقصد العام من هذه الدعاية ، مي، وإما جمعيات كجمعية العلماء المؤسسة بالجزائرلاسالإتمكنت فيهم عاطفة التعصب 
م من لاسالإوساط الجزائرية، بدعوى الرجوع بهم إلى أصول الدين الصحيح، وتطهير لأصول الوهابية بين الأو نشر التعاليم واه

ر وراء هذه الدعاية مقصد الأميبعد أن يكون في نفس  لًالخرافات القديمة التي يستغلها أصحاب الطرق وأتباعهم، ولكن 
"، فالحاكم الفرنسي يتهم جمعية العلماء المسلمين الجزائريين بأن دعوتها الوهابية جاءت بالنفوذ الفرنسي المس سياسي يرمي إلى

من أجل لمز فرنسا والوقوف ضدها، بينما الطرق الصوفية تقف موقف المؤيد لهذه الإدارة الفرنسية، وما أصدر ميشال هذه 
جاء في هذه المذكرة منع العلماء الإصلاحيين من المذكرة إلً عن طريق دعوة من أصحاب الطرق الصوفية، فكان من أهم ما 

 الدخول المساجد المسماة الرسمية.
  :هذا المنع أدى إلى مظاهرات كبرى قام بها الشعب الجزائري، ذاكرا فيها كرهه للإدارة الفرنسية وطلاقه التام مع الطرق الصوفية

ستياء بالغا منهم مبلغا عظيما لًيزال ا لًيزال التذمر يستولي على نفوس المسلمين، و  "لً هـ(1351ذي الحجة  28)إمضاء، 
داري الذي صدرته السلطة القائمة بالجزائر تمنع فيه جمعية العلماء المسلمين الجزائريين من لإنزيد علمه، وذلك من القرار ا لً

عظيمتين في عاصمة الجزائر استنكار بمظاهرتين العربية قامت ة لأمرشاد في المساجد وقد كانت هذه الإالقيام بمهمة الوعظ وا
 ".لهذا القرار

لقد أدت هذه الخطوات الكبيرة في الصراع بين جمعية العلماء المسلمين الجزائريين والطرق الصوفية، إلى تراجع دور هذه      
الأخيرة، وأدى ذلك إلى فقدانها لحاضنتها الشعبية، وقد لًقت الطرق الصوفية هجمة شرسة من عموم الشعب الجزائري، وهو ما 

طويلا ذلك أنه صعب عليها التحرك وطنيا، وما زادها دعم فرنسا لها إلً خسارة، حيث أصبح  أدى إلى عدم تعمير جمعية السنة
م، وتبعها بعد ذلك 1933ينظر إليها الشعب الجزائري على أنها وسيلة احتلال جديدة بيد الًستعمار، وقد أغلقت جريدتها سنة 

جاء على الطرق الصوفية من خلال جمعية العلماء  م، ولعل الشيخ البشير يصف هذا الإعصار الذي1935حل الجمعية سنة 
من كان يؤرخ للطرقية بهذا الوطن ولًشتدادها فيه  "(01ج: 123م، صفحة 1997)الإبراهيمي، المسلمين الجزائريين إذ يقول: 

 -لً رحمها الله -وليختمه بتسجيل سنة الوفاة، بإقحام سطر: ماتت: وامتدادها منه فليحبس قلمه، فهذه آخر صحيفة من كتابها،
هذه هي الحقيقة العارية والواقع المجرد، وإِنْ هذه الفورات من أبنائها وأحفادها ومواليها ورعايًها إلً مناحات ... بين سنة كذا وكذا

 ء"معقودة عليها، وإن سموها جمعيات ومؤتمرات وما سول لهم الغرور من الأسما
 

 



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 لجزائرا –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 544 - DOI: 10.37138  لجزائرا-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة 

 

 خاتمة:

ا بهية التي اصطدمت ة التاريخلمرحلإن الدارس لتاريخ التصوف في الجزائر، يجد نفسه مضطرا غاية الإضطرار للوقوف أمام ا
ئر ومن أهم  الأبد في الجزاصوفية إلىرق الالطرق الصوفية مع جمعية العلماء المسلمين الجزائريين، فقد غيرت هذه المرحلة تاريخ الط

 التي توصلت إليها الورقة البحثية:النتائج 
 طرق ية على محاربة ال السعودهما فيأن الشيخين البشير الإبراهيمي وعبد الحميد بن باديس، كانا عازمين الأمر منذ لقاء

ديس لإصلاح هذه يخ ابن بان الش، وأن الإلتقاء الأولي في تأسيس الجمعية، كان محاولة مالداعمة للاستعمار الصوفية
 الطرق.

 ة العلماء مع جمعي دامهالقد خسرت الطرق الصوفية حاضنتها الشعبية خاصة بدعم الًحتلال الفرنسي لها، وكان ص
 لكيً كذ، وعندها أصبح الخلاف عقائدالكلي للناس عنها يالمسلمين الجزائريين، بمثابة التخل

 احاتوتقديم اقتر  ل إليها،لمتوصلنتائج ااتلخيصا لما ورد في مضمون البحث، مع الإشارة إلى أبرز  قالضع في خاتمة الم
 .وتوصيات ذات الصلة بموضوع المداخلة

 :صادر والمراجعالم

 

References 
 .بيروت: دار القلم .تاريخ ابن خلدون .(1984) .ابن خلدون, ع. ا

Ibn Khaldūn, ʻA. A. (1984). Tārīkh Ibn Khaldūn. Bayrūt : Dār al-Qalam. 

الجزائر: دار علي بن  .(01ط: .Vol) جمعية العلماء المسلمين والطرق الصوفية وتاريخ الجزائر والعلاقة بينهما .(2015) .ن. ا ابولحية,
 .زيد

Abwlḥyh, N. A. (2015). Jamʻīyat al-ʻulamāʼ al-Muslimīn wa-al-ṭuruq al-Ṣūfīyah wa-tārīkh al-Jazāʼir wa-al-

ʻalāqah baynahumā (Vol. Ṭ : 01). al-Jazāʼir : Dār ʻAlī ibn Zayd. 
 .407 ,آثار الإمام محمد البشير الإبراهيمي، جمع أحمد طالب الإبراهيمي .موقفنا من الطرقية وصحفها .(م1997) .الإبراهيمي, م. ا

al-Ibrāhīmī, M. A. (1997m). Mawqifunā min al-ṭuruqīyah wṣḥfhā. Āthār al-Imām Muḥammad al-Bashīr al-

Ibrāhīmī, jamʻ Aḥmad Ṭālib al-Ibrāhīmī, 407. 

 .02 ,الإخلاص .إلى أستاذنا الكريم شيخنا يوسف الدجوي .(م1933ديسمبر  06) .الحافظي, ا
al-Ḥāfiẓī, A. (06 Dīsimbir 1933m). ilá ustādhunā al-Karīm Shaykhinā Yūsuf Dijwī. al-Ikhlāṣ, 02. 

 .بيروت لبنان: دار الغرب الإسلامي .(1945 – 1930) ة الجزائريةالحركة الوطني .(م1992) .الله, أ. ا
Allāh, U. A. (1992m). al-Ḥarakah al-Waṭanīyah al-Jazāʼirīyah (1930 – 1945). Bayrūt Lubnān : Dār al-Gharb 

al-Islāmī. 

 .الجزائر: دار البصائر .(01ط: .Vol) حياة كفاح .(م2009) .المدني, أ. ت
al-Madanī, U. t. (2009M). ḥayāt Kifāḥ (Vol. Ṭ : 01). al-Jazāʼir : Dār al-Baṣāʼir. 



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 لجزائرا –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 545 - DOI: 10.37138  لجزائرا-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة 

 

 .3، الإخلاصم(. محاولة فاشلة في تشتت وحدة الزوايً. 1932ديسمبر  14المولود الحافظي. )
li-Mawlūd al-Ḥāfiẓī. (14 Dīsimbir 1932m). muḥāwalah fāshilah fī tshtt Waḥdat al-zawāyā. al-Ikhlāṣ, 3. 

 .03 ,السنة .مقاطعة المساجد .(هـ1351ذي الحجة  28) .إمضاء, د
Imḍāʼ, D. (28 Dhī al-Ḥujjah 1351h). Muqāṭaʻat al-masājid. al-Sunnah, 03. 

 .01 ,السنة .الصوفي السني بين الحكومة السنية والحكومة الطرقية .(م1933ماي  01هـ 1352محرم  20) .باديس, ع. ا
Bādīs, ʻA. A. (20 Muḥarram 1352h 01 Māy 1933m). al-Ṣūfī al-Sunnī bayna al-Ḥukūmah al-sanīyah wa-al-

ḥukūmah al-ṭuruqīyah. al-Sunnah, 01. 

 .05 ,مجلة الشهاب  .لقاء الشيخ بن باديس بشيوخ الطرق الصوفية .(م1932هـ أوت 1351ربيع الأول ) .باديس, ع. ا
Bādīs, ʻA. A. (Rabīʻ al-Awwal 1351h Ūat 1932m). liqāʼ al-Shaykh ibn Bādīs bshywkh al-ṭuruq al-Ṣūfīyah. 

Majallat al-Shihāb, 05. 

 .مجلة الشهاب .لقاء الشيخ بن باديس بأصحاب الطرق الصوفية .(م1931هـ، نوفمبر 1350رجب ) .باديس, ع. ا
Bādīs, ʻA. A. (Rajab 1350h, Nūfimbir 1931m). liqāʼ al-Shaykh ibn Bādīs bi-aṣḥāb al-ṭuruq al-Ṣūfīyah. 

Majallat al-Shihāb. 
 .الجزائر : دار البعث .صراع بين السنة والبدعة أو القصة الكاملة للسطو بالإمام الرئيس عبد الحميد بن باديس .(م1984) .حماني, أ

Ḥamānī, U. (1984m). ṣirāʻ bayna al-Sunnah wa-al-bidʻah aw al-qiṣṣah al-kāmilah llsṭw bālʼmām al-Raʼīs 

ʻAbd al-Ḥamīd ibn Bādīs. al-Jazāʼir : Dār al-Baʻth. 
 (.Ed ,م. ص. مطبقاني) .م مفكر الإصلاح وزعيم القومية الجزائرية1940-1889عبد الحميد بن باديس  .(م2013ط: ) .ديرليك, أ

 .الجزائر: عالم الأفكار
Dyrlyk, U. (Ṭ : 2013m). ʻAbd al-Ḥamīd ibn Bādīs 1889-1940m mufakkir al-iṣlāḥ wa-zaʻīm al-Qawmīyah al-

Jazāʼirīyah. (M. Ṣ. Muṭabbaqānī, Ed.) al-Jazāʼir : ʻĀlam al-afkār. 

 .الجزائر: دار الهدى .مقالًت وأراء علماء جمعية العلماء المسلمين الشيخ الطيب العقبي .(م2011) .شرفي, أ. ا
Sharafī, U. A. (2011M). maqālāt wʼrāʼ ʻulamāʼ Jamʻīyat al-ʻulamāʼ al-Muslimīn al-Shaykh al-Ṭayyib al-

ʻUqbī. al-Jazāʼir : Dār al-Hudá. 

 .02، احتفال جمعية علماء السنة الجزائريين واجتماع مجلس إدارتهام(. النجاح. 1933جانفي  8عبد الحفيظ الهاشمي. )
ʻAbd al-Ḥafīẓ al-Hāshimī. (8 Jānfī 1933m). al-Najāḥ. iḥtifāl Jamʻīyat ʻulamāʼ al-Sunnah al-Jazāʼirīyīn wa-

ijtimāʻ Majlis idāratuhā, 02. 

 .جريدة الشهابم(. جريدة الشهاب. 1925هـ، نوفمبر 1344عبد الحميد بن باديس. )ربيع الثاني 
ʻAbd al-Ḥamīd ibn Bādīs. (Rabīʻ al-Thānī 1344h, Nūfimbir 1925m). Jarīdat al-Shihāb. Jarīdat al-Shihāb. 

)المجلد  م(1936م، 1920الكفاح القومي والسياسي من خلال مذكرات معاصر الفترة الأولى )م(. 1984عبد الرحمان بن العقون. )ط:
 (. الجزائر: المؤسسة الوطنية للكتاب.01ج:

ʻAbd al-Raḥmān ibn al-ʻAqūn. (Ṭ : 1984m). al-Kifāḥ al-Qawmī wa-al-siyāsī min khilāl Mudhakkirāt muʻāṣir 

al-fatrah al-ūlá (1920M, 1936m) (al-mujallad J : 01). al-Jazāʼir : al-Muʼassasah al-Waṭanīyah lil-Kitāb. 
 .07، مجلة العصرم(. حوار مع الإمام مع الإمام ابن باديس. 2010عبد الرحمان دويب. )أفريل 

ʻAbd al-Raḥmān Duwayb. (Afrīl 2010m). ḥiwār maʻa al-Imām maʻa al-Imām Ibn Bādīs. Majallat al-ʻaṣr, 07. 
(. لبنان: دار 01)المجلد ط: م(1913،1930جهاد بن باديس ضد الًستعمار الفرنسي بالجزائر )(. 1999عبد الرشيد زروقة. )

 الشهاب.
ʻAbd al-Rashīd Razzūqah. (1999). Jihād ibn Bādīs ḍidda al-istiʻmār al-Faransī bi-al-Jazāʼir (1913, 1930m) (al-

mujallad Ṭ : 01). Lubnān : Dār al-Shihāb. 

 

 


