
 

1 
 

 وزارة التعليم العالي والبحث العلمي
قسنطينة  –جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية   

 كلية الشريعة والاقتصاد 
 بالتعاون مع مخبر الدراسات الشرعية  

   :الندوة الوطنية حول  ينظمان
 "المذهب المالكي ودوره في نشر الفكر الوسطي" 

 م 2025نوفمبر   19ه الموافق:  1447جمادى الأولى    28 الأربعاء
ملامح الوسطية في الاجتهاد التنزيلي عند المالكية من خلال قاعدة" ما جرى به  ":عنوان المداخلة

    .العمل"
Features of Moderation in Applied Ijtihad According to the Maliki School Through the Principle 

of “What Has Been Practiced”                                
 أد. سعاد رباح
 جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة 

 s_rebbah@yahoo.fr 

 ملخص:  
له من المعاني التي تجعله حاضرا في كل أبواب الشريعة، إذ هي وصف للشريعة نفسها، كما إن الوسطية مصطلح    

أنها صفة تجسد السلوك السوي، كما تقترن بالمنهج الصحيح في الفكر، والناظر المتدبر في أصول الشريعة وفروعها، 
وكان من   سيقف على حقيقة أنها تدور في فلك الوسط والعدل، وأن أحكامها كلية وجزئية تدل على هذه المعاني

أبرز المذاهب التي استثمرت منهج الوسط والعدل، وطبقته تنظيرا وتنزيلا المذهب المالكي، حتى عرف بالوسط 
ومن بين هذه القواعد التي تميز بها المالكية والتي تعتبر من الأصول والعدل في أصوله وقواعده ومقاصده،  

اعتمدوه في بناء وتنزيل الأحكام على الذي  الاستدلالية المميزة لهذا المذهب قاعدة أو أصل ما جرى به العمل،  
بالاجتهاد "فقه العمليات" أو "الماجريات"،    أو " ما جرى به العمل"ويرتبط مفهوم  .الوقائع التي كانت تنزل بالناس 

عموما وبالضبط على مستوى استنباط الأحكام للنوازل التي تحدث للناس، وفق ما يستجيب لمقاصد الشرع من 
 وتحقيق الوسط والعدل الذي أنيطت به أحكام الشريعة الغراء.تحقيق المصالح، ودرء المفاسد، ورفع الحرج,   

ملامح الوسطية في الاجتهاد التنزيلي عند المالكية من :"موضوع هذه الورقة البحثية المتواضعةو من ثم جاء  
ليستجلي ملامح الوسطية في الاجتهاد المالكي من خلال تطبيق هذه .  خلال قاعدة" ما جرى به العمل"

الاجتهاد التنزيلي عند المالكية هو منهج مرن يسمح و .  من صميم هذه البيئة ولا يعرفه المشارقةالتي تعدّ    القاعدة، 
بتطبيق الأحكام الشرعية على المستجدات، ويعتمد على الاجتهاد المقاصدي ومراعاة المصلحة والعرف، ويتجسد 

mailto:s_rebbah@yahoo.fr


 

2 
 

التي هي تجسيد عملي لمعاني الوسط والعدل والمرونة الذي رامته   ذلك بشكل واضح في قاعدة "ما جرى به العمل"
   .مما يجعل فقه المالكية فقهًا حيوياً وقادراً على مواكبة تطورات العصر  الشريعة من تنزيل أحكامها على الخلق،

نشر الوسطية تأصيلا وتنزيلا، من خلال الملاءمة بين الفتوى دور المالكية في  وتظهر أهمية هذا الموضوع في بيان  
 .وواقع الناس الذي يعيشونه، تحقيقا لمقصد جمع الكلمة، ورفع الحرج، ونبذ التشتت والفرقة

وتظهر الإشكالية الرئيسة لهذا الموضوع في: ما علاقة أصل "ما جرى به العمل" بالفكر الوسطي في ومن ثم   
 وما ملامحها في الاجتهاد التنزيلي لفقهائه؟.  المذهب المالكي؟

ورفع  المالكي،  المذهب  في  الوسطية  مظاهر  من  مهم  جزء  عن  النقاب  في كشف  فتتمثل  الموضوع  أهداف  وأما 
الستار عن جانب من جهود علماء المذهب المالكي في نبذ التطرف والميل للوسطية، من خلال مراعاة ما جرى به 

الوسطية في اعتماد هذا الأصل، من جهة ترك الإفراط بالجمود على الراجح أو المشهور ولو  العمل، وتظهر هذه
فوت على الأمة مصلحة يوقعها في الحرج والعنت، ومن جهة ترك التفريط بمخالفة الراجح أو المشهور للتشهي أو 
الشريعة،  وتتعارض مع مقاصد  النصوص،  تصادم  أقوال أخرى  أو إنشاء  مصلحة راجحة،  غير  المخالفة من  مجرد 
خلال  من  الفكري  أمنه  وتعزز  العمل،  به  جرى  ما  على  الفتوى  بتوحيد  المجتمعي  الاستقرار  تحقق  الوسطية  وهذا 

   تضييق مسالك الاختلاف، وتحمي المجتمع من الجمود الناشئ عن الإفراط، ومن الانحراف الناشئ عن التفريط.
 الاجتهاد، المالكية، ما جرى به العمل، الوسطية.الكلمات المفتاحية:  

Title of the Presentation: 
Features of Moderation in Applied Ijtihad According to the Maliki School Through the Principle 
of “What Has Been Practiced” 
Abstract: 
Moderation is a term whose meanings make it present across all branches of Islamic law. It is a 
description of the Sharia itself, a quality that embodies upright conduct, and a characteristic closely 
tied to sound intellectual methodology. Anyone who reflects deeply on the foundations and branches 
of the Sharia will realize that they revolve around moderation and justice, and that its general and 
specific rulings indicate these meanings. 
Among the most prominent schools that adopted and applied the method of moderation and justice—
both theoretically and practically—is the Maliki school. It became known for moderation and justice in 
its principles, maxims, and objectives. Among the distinctive principles embraced by the Malikis, which 
form part of the unique evidentiary foundations of their school, is the principle of “what has been 
practiced”, which they relied upon in formulating and applying rulings to the practical cases people 
encountered. 
The concept of “what has been practiced”—also referred to as applied jurisprudence, fiqh al-
‘amaliyyāt, or al-majariyyāt—is closely related to ijtihad, particularly in the derivation of rulings for new 
occurrences. It responds to the objectives of Sharia by achieving benefits, preventing harms, removing 
hardship, and realizing the moderation and justice entrusted to the noble law. 
From this perspective came the topic of this modest research paper: 
“Features of Moderation in Applied Ijtihad According to the Maliki School Through the 
Principle of ‘What Has Been Practiced’.” 
Its aim is to explore the features of moderation within Maliki ijtihad through the application of this 
principle, which is rooted in the Maghrebi Maliki environment and is largely unknown among Eastern 
scholars. Applied ijtihad in the Maliki school is a flexible method that allows the application of legal 
rulings to new developments. It relies on maqāṣid-based reasoning and the consideration of public 
interest and custom. This is clearly reflected in the principle of “what has been practiced,” which 
serves as a practical embodiment of the moderation, justice, and flexibility the Sharia intends in the 
application of its rulings. This makes Maliki jurisprudence dynamic and capable of keeping pace with 
the developments of the modern age. 



 

3 
 

The significance of this topic lies in highlighting the role of the Maliki school in promoting moderation, 
both in its theoretical foundations and in practical application, through harmonizing legal opinions with 
the realities people live. This serves the objectives of fostering unity, alleviating hardship, and avoiding 
division and discord. 
The central problem of this research can be formulated as follows: 
What is the relationship between the principle of “what has been practiced” and the concept of 
moderation in the Maliki school? And what are the features of this moderation in the applied 
ijtihad of its jurists? 
The objectives of this research include uncovering an important aspect of moderation within the Maliki 
school, and shedding light on part of the efforts of Maliki scholars in rejecting extremism and upholding 
moderation through the consideration of “what has been practiced.” This moderation is reflected in 
adopting this principle by: 

• avoiding excessiveness through rigid adherence to the predominant or famous opinion even 
if it leads to loss of benefit or causes hardship; 

• and avoiding negligence by contradicting the predominant or famous opinion out of personal 
desire or without a strong justification, or by inventing new views that contradict the texts or 
conflict with the objectives of the Sharia. 

This moderation contributes to social stability by unifying fatwa based on what has been practiced, 
strengthens intellectual security by narrowing pathways of disagreement, and protects society from the 
stagnation caused by excess and the deviation caused by negligence. 
Keywords: Ijtihad, Maliki School, What Has Been Practiced, Moderation. 

  

 

 مقدمة 
له من المعاني التي تجعله حاضرا في كل أبواب الشريعة، إذ هي وصف للشريعة نفسها، كما إن الوسطية مصطلح   

أنها صفة تجسد السلوك السوي، كما تقترن بالمنهج الصحيح في الفكر، والناظر المتدبر في أصول الشريعة وفروعها، 
سيقف على حقيقة أنها تدور في فلك الوسط والعدل، وأن أحكامها كلية وجزئية تدل على هذه المعاني، يقول 

وهذا يجعل الوسط مناط الفقهاء ومرجع العلماء إليه المرجع  ,1الشاطبي:" والوسط هو معظم الشريعة وأم الكتاب" 
ابتداء وانتهاء، وكأن أسرار الاجتهاد في تحققه تصورا وتصديقا، حتى اعتبر الخروج عن الوسط خروجا عن الشريعة 

وقد عظمت الفتاوى، وانتخبت  في عمومها، بحيث لا مندوحة عن الوسط والعدل في الاجتهاد والفتوى والسلوك.
المذاهب على درجة استحضارها للوسط والعدل. وكان من أبرز المذاهب التي استثمرت منهج الوسط والعدل، 
وطبقته تنظيرا وتنزيلا المذهب المالكي، حتى عرف بالوسط والعدل في أصوله وقواعده ومقاصده، وقد شهد له 

بذلك المخالف يقول ابن تيمية:" من تدبر أصول الإسلام وقواعد الشريعة وجد أصول مالك وأهل المدينة أصح 
، وقال أيضا:" كانت الأمصار التي ظهر فيها مذهب مالك وأهل المدينة يكون فيها من 2الأصول والقواعد" 

والمتأمل في المذهب المالكي من خلال تراثه الفقهي، يلحظ أنه مذهب يستحق .3 الحكم بالعدل ما ليس بغيرها"

 

  . 4/189، 1، ط2000الشاطبي، الموافقات دار الكتب العلمية بيروت،  1

 . 71ابن تيمية، تفضيل مذهب الإمام مالك وأهل المدينة وصحة أصوله، دار الفضيلة، مصر ص  2

 . 159ص المصدر نفسه   3



 

4 
 

الدراسة والاستمداد، لا سيما وأن له من الأصول والقواعد وما يتميز به من خصائص منهجية، تجعله قادرا على 
التوظيف المنهجي، والاستفادة من تجاربه الفكرية في مختلف بقاع العالم، لأنه اعتبر الوسطية مكونا أساسيا من 

مكونات النظر الاجتهادي في الفكر الفقهي، مما جعلها منهجيا تحوز مكانة عظمى في التنظير والتنزيل الفقهي، 
بحيث لا بتصور غياب المنحى الوسطي في التفكير الفقهي في جميع الطرق الموصلة إلى الحكم الشرعي، مما يجسد 

نزعة الفقه المالكي إلى مراعاة الوسطية في كل مستويات الاجتهاد الفقهي، بحيث جعلها ذلك حاضرة في فكر 
المجتهدين المالكيين، ومصاحبة لأرائهم وتصوراتهم الاجتهادية، تضبط فكرهم وتسدد اجتهادهم، قال ابن تيمية:" 

ومن تدبر مذهب أهل المدينة وكان عالما بسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم تبين له قطعا أن مذهب أهل المدينة 
الثمرة   نّ إ.  4المنتظم للتيسير في هذا الباب أشبه بسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم من المذهب المنتظم للتعسير" 

المرجوة من التكاليف الشرعية العملية عموما هو حسن تمثلها في حياة المسلم أفرادا وجماعات، وفي مختلف 
المجالات، بعد الإيمان بها طبعا، ولا يتأتى هذا الأمر إلا بحسن فهمها أولا، وذلك من خلال الاستثمار الأمثل 
للنصوص الشرعية، ثم بحسن تنزيلها وتطبيقها في واقع الحياة، لأجل هذه الغاية وضع العلماء قواعد لاستثمار 
النص الشرعي حتى لا يتجرأ على الخوض لمن هب ودب والقول فيه لمن شاء ما شاء واشتهى. ومن بين هذه 

القواعد التي تميز بها المالكية والتي تعتبر من الأصول الاستدلالية المميزة لهذا المذهب قاعدة أو أصل ما جرى به 
 . اعتمدوه في بناء وتنزيل الأحكام على الوقائع التي كانت تنزل بالناس  الذي  العمل،  

ملامح الوسطية في الاجتهاد التنزيلي عند  :"موضوع هذه الورقة البحثية المتواضعة كما هو في برنامج الندوةو    
وقد تناولت موضوع ما جرى به العمل لأنه أصل تتميز به البيئة  .  المالكية من خلال قاعدة" ما جرى به العمل"

الاجتهاد التنزيلي عند و .  المغاربية من الأندلس حتى المغرب الأقصى فهو من صميم هذه البيئة ولا يعرفه المشارقة
المالكية هو منهج مرن يسمح بتطبيق الأحكام الشرعية على المستجدات، ويعتمد على الاجتهاد المقاصدي 

التي هي تجسيد عملي   ومراعاة المصلحة والعرف، ويتجسد ذلك بشكل واضح في قاعدة "ما جرى به العمل"
مما يجعل فقه المالكية فقهًا حيوياً   لمعاني الوسط والعدل والمرونة الذي رامته الشريعة من تنزيل أحكامها على الخلق،

  .وقادراً على مواكبة تطورات العصر

  وهكذا،سأتناول الموضوع من خلال العناصر التالية

 مفهوم الوسطية أولا: 

 مفهوم الاجتهاد التنزيلي ثانيا:  

 

 . 85، صابن تيمية، تفضيل مذهب الإمام مالك 4



 

5 
 

 ثالثا: مفهوم قاعدة ما جرى به العمل وأثرها في إبراز ملامح الوسطية في الاجتهاد التنزيلي في المذهب المالكي 

 رابعا : نماذج تطبيقية من الاجتهاد المالكي بقاعدة ما جرى به العمل 

 الخاتمة 

  :والاصطلاحية  اللغوية  الدلالة  في   ية وسطالأولا:
 لغة:   يةوسطال
في الدلالة الغوية تضم معاني: العدل والنَّصَف، والجودة والأفضلية، والخيرية والرفعة والسواء. قال وهو  التوسط  من    

؛ 5ابن فارس: »الواو، والسين، والطاء بناءٌ صحيح، يدلُّ على العدل والنَّصَف، وأعدل الشيء، أوسطه ووسطه« 
وقال الجوهري: »الوسطُ من كلِّّ شيء: أعدله، ويقُال أيضًا: شيء وسَط؛ أي: بين الجيد والرَّديء، وواسطةُ 

وقال الراغب الأصفهاني: »يقال: “هذا أوسطهم حَسَبًا”،  ,  6القِّلادة: الجوهر الذي في وسطها، وهو أجودها« 
إذا كان في واسطة قوْمِّه، وأرفَ عَهم محلاًّ؛ كالجود الذي هو بين الإسراف والبخل، فيستعمل استعمال القصد المصون 

، وقال ابن منظور: »أوسطَ الشيء أفضلُه 7عن الإفراط والت َّفْريط، فيمدح به نحو: السواء، والعدل، والنَّصَفَة« 
 .8وخيارهُ« 
 في الاصطلاح الشرعي:  يةالوسط

 الأجود؛ بعيدا عن الإفراط  يَر لتوسط في التزام الوسط الأعدل والأمثل، والأخْ للوسطية وايتجلى المعنى الشرعي 
 والتفريط، والانحلال والغلو. 

ويستفاد هذا المعنى من أقوال علماء الشريعة الإسلامية في بيان التوسط في الشرع الإسلامي. قال الإمام الشاطبي 
ذ من الطرفين بقسط لا   "رحمه الله تعالى: الشريعة جارية في التكليف بمقتضاها على الطريق الوسط الأعدل، الآخِّ

مَيْل فيه، الداخلِّ تحت كسْبِّ العبد من غير مشقة عليه ولا انحلال، بل هو تكليف جارٍ على موازنة تقتضي في 
، وقال ابن كثير رحمه الله: »قوله: ﴿وكََذَلِّكَ جَعَلْنَاكُمْ أمَُّةً وَسَطاً﴾ ]البقرة: 9"جميع المكلفين غاية الاعتدال

[؛ أي: لنجعلكم خيار الأمم؛ لتكونوا يوم القيامة شهداءَ على الأمم؛ لأن الجميع معترفون لكم بالفضل، 143

 

 (. 108/ 6ابن فارس، مقاييس اللغة، تحقيق عبد السلام محمد هارون )إيران: دار الكتب العلمية()    5
  

 (.1167/ 3ه () 1402)بيروت: دار العلم للملايين،  3الجوهري، الصحاح، تحقيق أحمد بن عبد الغفور عطار، ط 6
  

  – 1430الدار الشامية،   –الراغب الأصبهاني، مفردات ألفاظ القرآن الكريم، مادة: )وسط(، تحقيق: صفوان عدنان داوودي )دار القلم   7
2009.)   

   (.428/  7ابن منظور، لسان العرب )بيروت: دار صادر()  8

 . 315ص: أبو إسحاق الشاطبي، الموافقات في أصول الشريعة  9



 

6 
 

 .10والوسط ها هنا: الخيار والأجود«
غوية من العدل، وهو القصد في الأمور، وتقويمها وتسويتها، لفي الدلالة الوهو  الاعتدال  ومن المعاني الملازمة لها    

ادة، بل وعدم مجاوزة الحدود فيها، والتوسط بينها؛ باعتماد ميزان العدل والاستقامة، بلا انحراف ولا ميل عن الج
يقول الجرجاني: »العدل مصدر بمعنى العدالة، وهو الاعتدال والاستقامة، وهو الميل إلى   بإنصاف ومساواة وموازنة.

 .11الحق«
والاعتدال: توسط حال بين حالين في كم أو كيف؛ كقولهم جسم معتدل بين الطول والقصر، وماء معتدل: بين   

. ومن ثم؛ فالاعتدال هو الاستقامة، 12البارد والحار، وكل ما تناسب فقد اعتدل وكل ما أقمته فقد عدلته 
 والاستواء، والإنصاف، والتزكية، والمساواة، والتوسط. 

 الاعتدال في الاصطلاح الشرعي: 
مفهوم الاعتدال في الشرع الإسلامي هو الاستقامة، وعدم الخروج عما أمره الشرع الحكيم أو نهى عنه، والالتزام   

بالطريق السوي والصراط المستقيم؛ لا صراط الضالين الجافين لتعاليم الشرع، ولا صراط المغضوب عليهم المغالين في 
راَطَ الَّذِّينَ أنَْ عَمْتَ عَلَيْهِّمْ غَيْرِّ الْمَغْضُوبِّ عَلَيْهِّمْ   راَطَ الْمُسْتَقِّيمَ صِّ وَلَا دينهم. قال تعالى: ﴿اهْدِّنَا الصِّّ

[ بلا إفراط ولا تفريط، وبدون غلو ولا تقصير، وإنما بالتزام التوسط في كل الأمور والأحوال، 7الضَّالِّيَن﴾]الفاتحة:
والبعد عن التطرف غلوا أو تهاونا، فيكون الإنسان بين ذلك قواما، كما أمر الله تعالى: ﴿وَالَّذِّينَ إِّذَا أنَفَقُوا لمَْ 

، وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: »قُلْ: آمَنْتُ باللََِّّّ، [67لِّكَ قَ وَامًا﴾ ]الفرقان:  يُسْرِّفُوا وَلمَْ يَ قْتُروُا وكََانَ بَيْنَ ذَ  
. ومن ثم؛ فإن الاعتدال يعني التوسط في كل الأمور، والتوسط في الأمور لا يحصل إلا بالاعتدال 13ثم اسْتَقِّمْ« 

 والاستقامة فيها، وعدم الميل إلى طرف الإفراط والغلو، ولا إلى طرف التفريط والانحلال. 
 مفهوم الاجتهاد التنزيلي عند المالكية   ثانيا:

استنباط الأحكام الشرعية وتطبيقها و الاجتهاد التنزيلي هو عملية تأصيل وتنزيل الأحكام الشرعية على الواقع،     
حوال ب لنوازل المستجدة، ومعرفة  ل  فهم  و  ،على الوقائع الجديدة والمستجدة بناءً على فهم دقيق لمقاصد الشريعة

وهو منهج عملي عند المالكية .  تجاوز مجرد التمسك بظواهر النصوص و  ومراعاة المصلحة الراجحة، ،المكلفين
سد يهدف إلى تيسير الأحكام وتطبيقها في الواقع، ومراعاة مقاصد الشريعة العامة لتحقيق مصالح الناس ودرء المفا

 عنهم.

 

   (.275/ 1إسماعيل بن كثير، تفسير القرآن العظيم، تحقيق عبد العزيز غنيم ومحمد أحمد عاشور ومحمد إبراهيم البنا )القاهرة: الشعب()  10

   (. 124الجرجاني، التعريفات، تحقيق ودراسة: محمد صديق المنشاوي )القاهرة: دار الفضيلة، د.ت()ص:  11

   م(. 2840،  2838م()ص: 1981ه ، 1400ابن منظور، لسان العرب ، تحقيق عبد الله علي الكبير وآخرون )القاهرة: دار المعارف،  12

عيسى البابي الحلبي وشركاه،   –) مصر: دار إحياء الكتب العربية  1الباقي، ط أخرجه مسلم في صحيحه، تحقيق: محمد فؤاد عبد  13
 . 38ه ( رقم: 1374



 

7 
 

  مفهوم ما جرى به العمل:  :ثالثا

المذهبي المالكي، أن ما جرى به العمل أصل اجتهادي مذهبي يدل دلالة    ليس يخفى على كل معني بالشأن     
قاطعة على نبوغ العقلية المالكية بالمغرب، كما يمثل الصورة المثلى لجوانب التفاعل الحي بين الفقه ومحيطه المجتمعي 

في سائر أبعاده، حيث ظل الفقه في سائر أطواره يلاحق صيرورة المجتمع وإشكالاته المعقدة وأسئلته المحرجة، فلم 
يكن يوما هذا التعقد أو هذا الإحراج ليثني عزم فقهائنا عن النظر والبت في مشكلات القضايا وعويص المسائل، 

 . والبت  حيث كان أصل ما جرى به العمل في سياق التجربة المالكية المغربية من بين وسائل الفقيه في النظر
الأخذ بقول ضعيف أو شاذ في مقابل الراجح أو المشهور، لمصلحة "والمقصود بما جرى به العمل عند العلماء هو  

الأسس من  ذلك  غير  أو  عرف  أو  ضرورة  الأخذ   14" أو  هذا  بمقتضى  العمل  على  والمفتين  الحكام  اتفاق  ثم   ،
والمراد بالعمل بالقول حكم الأئمة "والاختيار كلما توافرت دواعيه وأسبابه. قال العلامة أبو عبد الله السجلماسي:  

 .15"به واستمرار حكمهم
قول مرجوح   اختيار  على  المبني  الفقهي  القول  هو  العمل  به  القول إن ما جرى  يمكن  أو –وبعبارة جامعة  لضعفه 

حكما أو إفتاء، في مقابل الراجح أو المشهور لموجب من الموجبات المعتبرة، مع تأيد هذا الاختيار بعمل   –شذوذه
الحكام والمفتين بمقتضاه إذا تحققت الموجبات المذكورة، وهي تتلخص إجمالا في جلب المصالح ودرء المفاسد ورعي 
الأئمة  من  عهد  مثلما  الأحكام،  شرع  في  ملاحظتها  الشارع  من  عهد  التي  المقتضيات  من  ذلك  وغير  الأعراف، 

 اصطحاب هديها عند استنباط أو تنزيل هذه الأحكام على أفعال المكلفين.   –ومنهم إمام المذهب–المجتهدين  
الله:    قال رحمه  الجيدي  عمر  المذهب، "الدكتور  فقهاء  بين  خلاف  فيها  يكون  المسائل  بعض  أن  ذلك  وإيضاح 

فيعمد بعض القضاة إلى الحكم بقول يخالف المشهور لسبب من الأسباب كدرء مفسدة أو خوف فتنة أو جريان 
عرف في الأحكام التي مستندها العرف لا غيره، أو تحقيق مصلحة أو نحو ذلك، فيأتي من بعده ويقتدي به مادام 
المذهب  أصول  على  بناء  وهذا  قائما،  الزمان  وذلك  البلد  ذلك  مثل  في  المشهور  خولف  لأجله  الذي  الموجب 
لجلب  وإذا كان  الذرائع،  سد  في  مالك  أصل  على  فهو  مفسدة  لدرء  بالضعيف  العمل  إذا كان  لأنه  المالكي، 
مصلحة فهو على أصله في اعتبار المصلحة المرسلة، وكذا الشأن بالنسبة للعرف، لأنه من جملة الأصول التي بني 
الفقه عليها )…(، وهو راجع إلى المصلحة المرسلة أيضا، فيشترط فيه ما اشترط فيها، ما لم يخالف نصا أو يصادم 

 .16" مصلحة أقوى، حتى إذا زال الموجب الذي كان سببا لقيام العمل عاد الحكم للمشهور
 

   .513أصول الفتوى والقضاء في المذهب المالكي للدكتور محمد رياض ص  14

   .6فتح الجليل الصمد في شرح التكميل والمعتمد ص، السجلماسي  15
العرف والعمل في المذهب المالكي ومفهومهما لدى علماء المغرب، اللجنة المشتركة لنشر وإحياء التراث الإسلامي، مطبعة   عمر الجيدي،  16

الفكر السامي في تاريخ الفقه  ، ،. وانظر كذلك الحجوي الثعالبي 342ص  1984ه  /   1404المملكة المغربية ، فضالة المحمدية، 
 . 4/465م، دار الكتب العلمية بيروت لبنان   1995ه  /  1416الإسلامي، اعتنى به أيمن صالح شعبان، الطبعة الأولى 



 

8 
 

أن  ذكر  مما  أحد    يستخلص  به  أفتى  أو  القضاة  أحد  به  حكم  شاذ  أو  ضعيف  قول  هو كل  العمل  به  جرى  ما 
مناسبة  أكثر  به  العمل  أجري  الذي  القول  تجعل  لاعتبارات  الفقه،  آلات  واستجمع  عدالته  ثبتت  ممن  المفتين 
لظروف المتقاضين وأحوال المستفتين، وذلك رعيا لمقاصد الشارع، وتنزلا عند أعراف المكلفين وعوائدهم، ثم يقتدي 

 الفقهاء بذلك عندما تتوافر نفس الأسباب والموجبات. 
خلاصة ما قيل في تعريفه أنه: يمكن للفقيه أو القاضي أو المفتي أن يعدل عن القول والحكم الراجح أو المشهور ف

في المسألة الفقهية من المسائل إلى القول الضعيف أو الشاذ فيها لاعتبارات تقتضيه أي هذا العدول، إما مراعاة 
لعرف، أولمصلحة أو لمفسدة، أولضرورة ملحة أو لحاجة ماسة، أو لغيرها من الاعتبارات الشرعية التي تجعل الفقيه 

أو القاضي يعدل عن هذا القول الراجح الذي قوي دليله أو المشهور الذي كثر قائلوه، إلى القول المرجوح الشاذ 
أوالضعيف، لتحقيق مصالح الناس طبعا بما لا يتناقض مع مصالح الشرع. وتتابع العمل به ما دام الموجب قائما، 

طبعا هذا العدول لا يتأتى و لى القول الراجح والمشهور. هذا مفهومه باختصار  إلأنه إذا زال الموجب وجب الرجوع 
يعتد بعلمهم وبنزاهتهم وبعدم تتبعهم للرخص في إطار التحايل   طرف القضاة المجتهدين الذين  نا م من أي كان وإنم

 على أحكام الشرع. 
 ثانيا: أصل مشروعيته: 

، بل له مستند شرعي ه ميل النفس أو مجرد اتباع الهوى، ليس مستند المالكية المغاربة  اختيار   ما جرى به العملإن    
قيامه على دعامة   ، بل إن مجردستناد إلى دليل خاصالفقهاء إلى أن هذه القاعدة لا يشترط فيها الا  وقد ذهب

فما لم ،    17والتي هي بمثابة الدليل العام   المرتكزة على الوسط والعدل والسماحة   روح الشريعة ومقاصدها وقوانينها
ولم يكن هناك ما يعارضها من الراجح عليها أو   ،لقاعدة المذهبية معارضة لنص شرعي، أو مصلحة تكن هذه ا

، فليس هناك ما يمنع من اعتمادها في الفتوى في شرح خطبة المختصر   المعارض المساوي لها كما ذكر الهلالي
 .18والقضاء 

ن هذا الباب خطير ،ويعتبر تحولا كبيرا في القضاء ،ومع ذلك فان قضاتنا أقدموا عليه بشجاعة وجرأة إ حقا ف
 .كانت تواجههم  ن يحلوا العديد من الاقضية والنوازل الشائكة التيأ،واستطاعوا بواسطته  

القياس على يستمد هذا الأصل مشروعيته من جملة من القواعد التي تميز بها المالكية تحديدا وفي مقدمتها    كما      
طبعا مع مراعاة الفارق بينهما من حيث الرتبة الاستدلالية والاعتبارات التاريخية، إذ يجمعهما  عمل أهل المدينة

لفظ العمل إلا أنهما بفترقان، لأن عمل أهل المدينة عمل به الإمام مالك في مستوى الاجتهاد المطلق، للترجيح 

 

 .  265ص2حاشية أبي الشتاء الصنهاجي على شرح التاودي للامية الزقاق..ج، الشتاء الصنهاجي  وأب   17

 .  517ض صكتاب أصول الفتوى والقضاء للدكتور محمد ريا  نقلا عن 131 ص المختصر  شرح خطبة  الهلالي،  18



 

9 
 

بين الأدلة والأقوال ، لأن الحكم عنده الذي يكون مصحوبا بالعمل يكون أقوى من غيره وإن قوي دليله، فعمل 
أهل المدينة بمثابة الحديث المتواتر مقدم حتى على الحديث الصحيح،  فقاس فقهاء المالكية أصل ما جرى به العمل 

إن ما جرى به العمل أصل استدلالي عتيد مستمد من حيث  للترجيح بين الأقوال الفقهية المالكية داخل المذهب.
فحواه ومبادئه من أصل عمل أهل المدينة، مع اختلاف بينهما في الرتبة الاستدلالية والاعتبارات التاريخية، فعمل 
أهل المدينة مسلك استدلالي أقره الإمام على صعيد الاجتهاد المطلق خاصة عند تعارض الأدلة وتعددها، حيث 

إن الدليل المصحوب بالعمل أقوى في الاعتبار من الدليل العري عن هذه المصاحبة، وكذلك الأمر بالنسبة لما 
جرى به العمل، فهو مسلك اجتهادي يؤدي نفس الوظيفة الاستدلالية لعمل أهل المدينة ولكن في مستوى 

الاجتهاد المذهبي حيث يلجأ إليه المفتي أو الحاكم عند تعارض الأقوال المذهبية ووجود موجب شرعي لترجيح ما 
 ضعف أو شذ من هذه الأقوال. 

:  19كما يستمد مشروعيته من مجموعة من الأصول والقواعد الأصولية والمقاصدية التي امتاز بها المالكية منها    
مراعاة العرف، والمصلحة وسد الذرائع، لأنه إذا كان العدول لمراعاة العرف فهو على أصل مالك من مراعاة 

العرف، وإن كان لمراعاة مصلحة فهو على أصل مالك في مراعاة المصلحة وإن كان لدرء مفسدة فهو على أصل 
...مما يلاحظ بن هناك تظافر بين هذه الأصول والقواعد 20مالك في سد الذرائع درء للمفاسد وهكذا 

 الاستدلالية المالكية كما أن بينهما فروقات، أي بمعنى أن بينهما خصوص وعموم. 
 ثالثا: نشأته وتطوره بالغرب الإسلامي 

طبعا لم يجزم الباحثون لهذه القاعدة ببداية محددة في الغرب الإسلامي على عمومه، وإن كان هناك من رجح أن 
بداية العمل أو نشأة هذه القاعدة كانت حوالي القرن الرابع في الأندلس وهو الفقيه المغربي الحجوي الثعالبي، 

ونفس الرأي ذهب إليه د. عمر الجيدي، وأعطى لذلك بعض المرجحات استنادا لوثائق تاريخية، ثم نما وترعرع 
بالمغرب الإسلامي، وإن لم يعرف تحديدا لبدايته به أيضا، وإن كان د. عمر الجيدي رجح أن يكون قبل أوالقرن 

ه وما بعده وهي أحد تجليات 8ه لأن القرينة الدالة على ذلك هي شهادة اللفيف التي لم تعتمد إلا في القرن 8
، عموما ما يمكن استخلاصه من هذا السرد التاريخي أن مالكية الغرب الإسلامي من العلماء الذين 21هذا العمل 

كابن الهندي وابن  تميزوا في إعمال هذا الأصل تنظيرا وتأصيلا، تنظيرا تدل على ذلك كثرة مؤلفاتهم في هذا الأصل  
كالزقاق في لاميته، والفاسي لبابة في القرن الرابع، والباجي وابن سهل في نوازله القضائبة، وابن عاصم في التحفة، و 

 

 . 394-393، ص العرف والعمل في المذهب المالكي عمر الجيدي،  19

 .   350-344، ص العرف والعمل في المذهب المالكي عمر الجيدي،  20

 .  344، ص العرف والعمل في المذهب المالكي عمر الجيدي،  21



 

10 
 

، والشيخ العربي الفاسي العمل الفاسي وميارة نيل الأمل فيما به بين الأئمة جرى العمل" ابن القاضي في في  
، وتعتبر النوازل الكبرى في ما لأهل فاس وعيره من المدن والقرى للشيخ المهدي الوزاني موسوعة 22وغيرهم... 

علمية جامعة لأقوال فقهاء المغرب ودليلا علميا عمليا على تميز المغارية في إعمال هذا الأصل تنظيرا وتطبيقا يدل 
عليه استثماره في النوازل والعمل به في توليد الأحكام للمسائل المستجدة. أي لا من حيث إنضاج مفهوم هذا 

 الأصل ولا من حيث تنزيله في الواقع وتطبيقه في النوازل الفقهية .

  بناء وتنزيل الأحكام عند المالكية:  ترسيخ الوسطية من خلال  رابعا:أثر هذا الأصل في  

الأخذ بقول أو رأي ضعيف لمصلحة راجحة  ما جرى به العمل" هو قاعدة فقهية في المذهب المالكي تعني
ومناسبة، مما يجعله وسطياً في التطبيق لأنه يراعي المصالح ويجلبها ويدرء المفاسد ويرعى الأعراف بدلاً من الالتزام 

الصارم بالقول الراجح أو المشهور إذا أدى ذلك إلى مشقة. تعُد هذه القاعدة تجسيدًا للوسطية لأنها تسمح بالمرونة 
أن في تحكيم قاعدة العمل وقد ذهب كثير من علمائنا إلى     .والتكيف مع الواقع المعاصر وتخفيف العسر عن الناس

حسما لمادة الخلاف وتضارب الأقوال وتشعب الآراء، وخاصة إذا تأيد جريان العمل بإلزام القضاء. قال أبو 
 23" القول إذا جرى به العمل يرفع الخلاف في النازلة"الشتاء الصنهاجي: 

وبانحسام مادة الخلاف تزداد قواعد المذهب استقرارا، ويزداد أمر الفتوى انضباطا واستقامة، وبهذا الاستقرار وبذاك 
الانضباط تستقيم أحوال المكلفين، ويتحقق مزيد الاستئناس بتوجيهات الشرع الحكيم والاهتداء بهديه. يقول 

إن المعنى الذي من أجله وقع فيه الاعتماد على العمل هو ما يتضمنه العمل من "الدكتور عبد السلام العسري: 
المصلحة ومن استقرار التصرفات والنفوس عليه ومؤالفة الناس إياه، وهذا المعنى ملحوظ أيضا في عمل أهل المدينة، 
ومن أجل ذلك كان مالك يرجح به بعض الأدلة، بل ملحوظ أيضا حتى في الإجماع الذي كثيرا ما يكون مستنده 

 .24" هو قبول الناس ورضاهم، وما جرى عليه عرفهم وما يحققه الحكم المجمع عليه من مصلحة

لا شك أنه كان لإعمال هذا الأصل أثر كبير في تطوير المادة الفقهية لدى مالكية الغرب الإسلامي من خلال و 
تطويعها ومحاولة إيجاد الحلول والأحكام الشرعية المناسبة لما يستجد، وينزل بالناس، فكانت هده القاعدة من 

القواعد التي استند عليها القضاة والفقهاء لإيجاد الأحكام الشرعية في المسائل التي لم يرد نص شرعي قطعي الدلالة 
فيها، وترجيح بين الأقوال الواردة في المسألة بما يحقق مصالح المكلفين بناء عليها، أضف إلى ذلك أنه كان لتطبيق 

 

 .  348-345، ص المرجع نفسه  22

 . 1/284 ه،  1375، مطبعة الأمنية، المغرب، مواهب الخلاق، الشتاء الصنهاجي  وأب   23
 

 . 69نظرية الأخذ بما جرى به العمل في المغرب في إطار المذهب المالكي صالعسري،    24

 



 

11 
 

هذا الأصل أو العمل أثر في تجديد الفقه من خلال عدم جمود الفقهاء على ما هو مسطور ومدون في الكتب 
الفقهية، وإنما كانوا يعمدون إليه فيحاولون استخراج علله بناء على النظر إلى الأحوال والعوائد والظروف التي 

استدعته آنذاك والنظر فيها من جديد  لمراعاة ما هو الأنسب والأصلح للمكلفين بما يحقق مصالحهم الآنية 
والمستقبلية أي في الحال وفي المآل ولا يناقض مقاصد الشرع، فكان هذا الأصل من الأمور التي حفظت للفقه 

والاجتهاد المالكي خصوصا والإسلامي عموما جدته وحيويته واستمراره، وكرست وسطيته وعدله في إنشاء وتنزيل 
مود خاصة في فترات التقليد التي مر الجالأحكام في واقع المكلفين، في الوقت الذي كلن يعاني فيه الفقه من بعض  

بها كما هو معلوم ومعهود  لدى الدارسين. بالإضافة إلى أن هذا الأصل مكن فقهاء المالكية من القدرة على 
التعايش مع المستجدات والنوزل، ويكفي للتدليل على ذلك أن هذا الأصل تلون بتلون مناطق الغرب الإسلامي 

بين حواضره ومدنه وجباله، فظهر العمل القرطبي والعمل الغرناطي، والعمل الفاسي والمكناسي والتونسي  
وتكريس الوسط والعدل والبجائي...مما يدل على تعايش الفقهاء فقهيا مع واقعهم غايتهم تحقيق مصلحة الناس،  

 بإعمال هذا الأصل الذي ساعدهم على ذلك. فيهم،  

 :25خامسا: بعض النماذج التطبيقية لإعمال المالكية أصل ما جرى به العمل 

ترك إعادة بناء الكعبة على قواعد   -ص –أن النبي  وأصلها فعله صلى الله عليه وسلم ذاته، حيث وهي كثيرة جدا  
ابراهيم مع أنه ترجح له ذلك لنص القرآن، إلا أنه عدل عن ذلك وأبقاها كما هي على ما هي عليه  وقال 

لعائشة: لولا حداثة عهد قومك بالكفر لنقضت الكعبة  ولبنيتها على قواعد ابراهيم، وذلك لما ترجح لديه من 
المصلحة أي حفاظا على المصلحة وهي تثبت الناس على دينهم وعدم خروجهم عنه ) ممكن القول هنا أيضا سدا 

 للذريعة حتى لا يكون إعادة بناء الكعبة سببا في رجوعهم للكفر( حتى لا يزعزع ما ثبت عند الناس من عقائدهم 

عليه إضافة   هيا كبيرا، وكانت من بين ما انبنىهنا لبعض النماذج من المسائل التي أثارت إشكالا فق  يكفي أن نشير 
إلى بعض القواعد الأخرى هذا الأصل، من بينها الفتوى المشهورة الصادرة للفقيه المغربي ابن عرضون الشفشاوني 

حول حق المرأة في مال الكد والسعاية وهي فتوى تم تناولها بإسهاب من طرف الباحثين والمحققين، كما أعملوه في 
تجويز صلاة الجمعة في عدة مساجد بدل أيضا من النماذج على ما جرى به العمل و    ،مسألة العقوبة المالية  

المسجد الواحد كما كانت عليه في صدر الإسلام أنه لا تصلى في المدينة جمعة إلا في مسجد واحد ومعلوم أن 
هذا الأمر فيه مصلحة كبيرة ورجحه الفقهاء لأن توحيد المأخذ يساوي توحيد الأمة لأن الناس عندما يذهبون 

لمسجد واحد سيسمعون لخطيب واحد إن كانت هناك خطبة أو موعظة واحدة كذلك وهكذا.. فيرجعون 

 

 .  383 -382، ص العرف والعمل في المذهب المالكي عمر الجيدي،  25



 

12 
 

متحدين متفقين، لكن بعدما اتسعت المدن ولم تعد المساجد تسع للأعداد الكبيرة من الناس فالناس بين أمرين : 
أن بصبوا في مسجد واحد لا يسعهم، فيتخلون عن أداء صلاة الجمعة وحتى إذا حضروا لن يسمعوا شيئا من 

الخطبة لأنه لم تكن آنذاك مكبرات الصوت، فقالوا إذا هذا القول وهو عدم جواز تعدد الجمعة في المصر الواحد أو 
في المدينة الواحدة ينبغي أن يلغى وبالمقابل أن تحدث هذه المساجد المختلفة في مدينة واحدة وإن كانت فيها 

بعض المفاسد أن الناس سيأخذون من خطباء مختلفين فتختلف سماعاتهم لاختلاف توجهاتهم  وهو ما وقعنا فيه 
اليوم، فرأى فقهاؤنا أن هذه المفسدة هي أقل من عدم سماع الخطبة أصلا فأفتوا بنه يمكن أن تتعدد الجمعة ولهذا 

 في المصر بل يجوز أن تتعدد وأرجي فيها شرط أن تتحد قال صاحب العمليات:   

وكذلك من بين النماذج عدم جواز الصدقة على الشرفاء قديما لأنها من أوساخ الناس لكن الإمام الخرشي وغيره 
ممن أفتى وأجرى العمل بجواز التصدق عليهم ، قال وهو لدى أحد الشرفاء في مصر يعرف نسبه وهو يغسل ثياب 

غير المسلمين نظرا لفاقته، فقال: فقلت في نفسي الله أكبر إنما حرمت عليهم الصدقة نظرا لأنها أوساخ الناس 
المعنوية، وهم اضطرتهم الحاجة إلى أوساخ الناس الحسية فلماذا لا نفتي لهم بجواز أخذ الزكاة في مثل هذه الأمور؟ 

قال: فأضمرت ذلك في نفسي فإذا بي والحمد لله ولفت سؤالا لأحد المفتين القرويين أفتى بجوازها فاطمأنت نفسي 
 لذلك.  قد نظمها صاحب العمليات أيضا على أنها عمل. 

وكذلك ما جرى به العمل شهادة اللفيف التي جاءت على خلاف الأصل وهو اشتراط العدالة مع النصاب المقرر 
شرعا. ولكن لما اختل هذا الشرط ووضع الفقهاء شروطا في العدالة ولكن رأى الفقهاء المتأخرين أنه يصعب أحيانا 

تمسكوا بهذا الشرط ضاعت حقوق ومصالح الناس لأنهم إن  لة في بعض القرى أو المجتمعات أن تتوفر شروط العدا
خاصة وأن لكل زمان عدوله، فأجازوا لذلك شهادة اللفيف وهم من كثر عددهم وانعدمت عدالتهم وجرى العمل 

بها . ومعلوم أن الإسلام دائما يسعى إلى حفظ الحقوق لذويها فلهذا كل ما يحافظ على ما يسمى بالضروريات 
الخمس، حينما نجد أن الأصل الذي تحدث عنها لا يمكن أن يحافظ عليها في زمن من الأزمنة، فيمكن أن يجرى 
العمل على ما يمكن المحافظة عليها.  وهذا قمة العدل والوسط التي أنيطت به الأحكام وهو ما جاء هذا الأصل 

أن تقوم   ليحققه فإذا كانت هناك أقوال راجحة تخدم تلك الضروريات والمصالح في زمان أو مكان ما ولكن يتعذر
بهذا العمل في زمان من الأزمنة، فيمكن أن يرجع إلى الأقوال الضعيفة التي بمكن أن تؤدي هذه المهمة وهي تحقيق 

طار المختلفة قالمختلفة والأبين الأجناس  كون قنطرة للتعايش  الوسط والعدل. ولهذا فالمذهب المالكي يمكن أن ي
 يمكنها أن تتسع لقضايا المجتمع.   مرنةوسط معتدلة، ن نطبق قواعده وأصوله لأنها  وما علينا إلا أ 

 الخاتمة



 

13 
 

في المذهب في نشر الفكر الوسطي  الأخذ بما جرى به العمل ببحثي حول أثر  يطيب لي في نهاية المطاف   :  وبعد
 .الورقة  المالكي، أن أختم الكلام بخلاصة لأهم ثمرات هذه 

إن تعدد الأقوال أمر ضروري لابد منه في كل مذهب حي متطور، ولا يضيره ذلك التعدد، وإنما يعتبر ذلك  -1
 .ثروة فقهية تغني الفقه الإسلامي عموما بالاجتهادات السديدة المناسبة لجميع الحاجيات

لإعطائه الحلول المتعددة لكن هذا وسعته إذا كان تعدد الأقوال في المجال النظري يدل على حيوية الفقه  –2
المالكية هنا وجدنا  وإحداث الضيق والمشقة على الناس،  التعدد في المجال التطبيقي يؤدي إلى تعارض الاجتهادات،  

أسسوا ضوابط للترجيح بين تلك الأقوال المتعددة، فاعتمادا على تلك الضوابط استطاعوا الخروج بقول واحد، 
، فيه سعة وتحقيق لمصالح الناس، وفيه تكريس للوسط والعدل والمرونة التي أوجبوا على القضاة والمفتين العمل به

 .أنيطت بها أحكام الشرع  
، إنما يعتبر ذلك اقتداء بالإمام مالك في عمللفكرة ما جرى به المن قواعد المالكية  إن ما توصل إليه فقهاء   –3

 وهي تجسيد واضح للوسطية والاعتدال .   .التي اعتمدها على صعيد الاجتهاد المطلق (عمل أهل المدينة) قاعدته
إن إجراء العمل يدخل في تكييف الوقائع ومحاولة وصفها بوصاف تقبل الاندراج تحت الأصول الشرعية،   - 4

ونظرا إلى أن الشريعة جاءت لمصالح العباد، ونظرا إلى أن هذه المصالح تختلف باختلاف البلدان والأزمان، كان 
لابد لإجراء العمل من مراعاة خصوصيات كل بلد وكل زمان، وكان لابد من اختلاف أحكام العمل باختلاف 

 .، وفي ذلك من الوسطية والمرونة والسعة والتيسير وعدم التضييق على الناس مافيهالبلدان والأزمان 
إنما يكون بشروط وضوابط ولا إن باب إجراء العمل والترجيح بين الأقوال، ليس بابا مفتوحا لكل أحد،    –5

لابد لمن يرجح بجريان العمل من الحصول على مؤهلات فقهية، يصدر إلا ممن توفرت فيه الأهلية الاجتهاد. ف
أي مجتهد ) وتوصلنا إلى أن المرتبة المحتاج إليها في بناء أحكام العمل على ما سوى العرف هي مرتبة مجتهد المذهب

 .أي مجتهد الترجيح) وعند انعدامه فيمكن أن يسد فراغه مجتهد الفتيا (التخريج
 
   


