
 

1 
 

 وزارة التعليم العالي والبحث العلمي
قسنطينة  –جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية   

 كلية الشريعة والاقتصاد 
 بالتعاون مع مخبر الدراسات الشرعية  

   :الندوة الوطنية حول  ينظمان
 "المذهب المالكي ودوره في نشر الفكر الوسطي" 

 م 2025نوفمبر   19ه الموافق:  1447جمادى الأولى    28 الأربعاء
 وسطية الإمام مالك بين مدرسة الرأي ومدرسة الأثرعنوان المداخلة: 

Imam Malik's middle groundbetween the school of opinion and the school of tradition 

 عبد الرحمن خلفة  أ.د.

 جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة  

.khelfa@hotmail.fr-ar البريد الالكتروني 

 

 : ملخص

مالك    هموضوعهذداخلتي  م  تعالج الإمام  ل'وسطية  الأثر'  ومدرسة  الرأي  إشكالية  تبين مدرسة  جيب عن 

المدرستين وعلاقة ذلك بوسطية مذهبه الإمام مالك من  الرئيس حول موقع  ، مستهدفا  ؟يتمحور سؤالها 

الذي ينسجم وشخصيته ويتلاءم   العلمي  في التصنيف  بذلك وضع الإمام مالك خصوصا ومذهبه عموما 

بين مختلف    وأصول مذهبه ويعكس فقهه، من خلال قراءة نقدية رصينة تحليلية مقارنة عند الاقتضاء

ا مالك  الآراء  الإمام  لمذهب  والحديث،  ومبرراتهالتصنيفية  القديم  في  ومآله  المذهب  تاريخ  واكبت  التي   ،

متوسلا لذلك بالمنهج الاستقرائي والمنهج التحليلي؛ لتكون المعالجة عبر مبحثين رئيسين نخصص المبحث  

بينما نخصص المبحث   التشريع من تصنيف الإمام مالك قديما وحديثا؛  تاريخ  الأول لإبراز موقف مؤرخي 

الثاني لإبراز موقع الإمام مالك بين مدرسة الرأي ومدرسة الحديث، قبل أن نختم المداخلة بخاتمة نضمنها  

 . نتائج البحث وتوصياته

 وسطية، مدرسة الأثر، مدرسة الرأي، التصنيف، المنقول والمعقول  الكلمات المفتاحية:

 

Keywords:Moderation, School of Tradition, School of Opinion, Classification, 

Transmitted and Rational Knowledge 
 
summary 

mailto:ar-khelfa@hotmail.fr


 

2 
 

This paperaddresses the topic of "Imam Malik'sModerationBetween the School of 

Opinion and the School of Tradition," aiming to answer a central question concerning 

Imam Malik's position withinthesetwoschools and its relation to the moderation of 

hisschool. The goal is to place Imam Malik, in particular, and hisschool, in general, 

withina scholarly classification thatalignswithhispersonality, is consistent with the 

principles of hisschool, and reflectshis jurisprudence. This isachievedthrough a 

rigorous, analytical, and comparative criticalreading, wherenecessary, of the various 

classifications of Imam Malik'sschool and theirunderlyingreasons. 

 It also examines the different classifications and perspectives that have 

accompanied the school'shistory and development, both in the past and present. The 

paperemploysboth inductive and analyticalmethods, dividingitstreatmentintotwo main 

sections. The first section focuses on the positions of historians of Islamic 

jurisprudence regarding Imam Malik's classifications, bothpast and present. The 

second section explores Imam Malik's position between the School of Opinion and 

the School of Tradition. The paperconcludeswith a summary of the researchfindings 

and recommendations. 

 

 مقدمة

مشارب شيوخه، وتباين أصول مذهبه خلافات منهجية منذ  ، وتنوع  مالكتعدد مناهل علم الإمام    لقد أثار

في مدرسة الحديث/الأثر ويجعله    هالقدم بين مؤرخي تاريخ التشريع حول تصنيفه المدرس ي، بين من يدرج

لها،   رائدا  ويجعله  الرأي  أهل  مدرسة  في  يدرجه  ومن  لها،  القرون  إماما  في  الجدل  هذا  ولئن خفت صوت 

عوامل   بحكم  الأول  التصنيف  أصحاب  لصالح  حسم  قد  المصنفين  بين  الخلاف  أن  بدا  أن  بعد  الأخيرة 

أن   إلا  علمية؛  تبدو  وأخرى  النقدية  تاريخية  الدراسات  نتيجة  العصر؛  هذا  في  تجدد  ما  الخلاف سرعان 

الإسلامي   الفقهي  التراث  إحياء  وعملية  تزامنا  المالكية  المدرسة  على  انصبت  التي  الجديدة  والقراءات 

في  علمية  مسلمة  أنه  بدا  ما  والمحدثين  المعاصرين  الباحثين  من  الكثير  أخضع  حيث  ونشره،  وتحقيقه 

ومناهج   علمية  بأدوات  وتنقيح  تحقيق  عمليتي  خلال  من  مجددا  النقد  محك  إلى  مالك  الإمام  تصنيف 

؛ ما جعلها تعيد النظر في منزلة الإمام مالك بين المدرستين التي تجردت إلى حد بعيد من إكراهات التاريخ

ى من تاريخ التشريع، فظهرت اتجاهات علمية معاصرة سحبت الإمام مالك من  استقر على تكريسها المتلق  

لتين وعند آخرين في منزلة  دائرة الأثر التي أغلقت دونه إلى دوائر أخرى جعلته عند البعض في منزلة بين المنز 

 . ولكل حججه وأدلته العلمية والتاريخية  !رج بموجبها من دائرة الأثر إلى دائرة الرأيخجديدة 



 

3 
 

في ضوء هذا يأتي مقالنا هذا الموسوم ب'وسطية الإمام مالك بين مدرسة الرأي ومدرسة الأثر' ليجيب عن  

مذهبه بوسطية  ذلك  وعلاقة  المدرستين  من  مالك  الإمام  موقع  حول  الرئيس  سؤالها  يتمحور  ؟  إشكالية 

مستهدفا بذلك وضع الإمام مالك خصوصا ومذهبه عموما في التصنيف العلمي الذي ينسجم وشخصيته  

تحليلية مقارنة عند الاقتضاءويتلاءم وأصول مذهبه ويعكس فقهه،   نقدية رصينة  بين    من خلال قراءة 

التص الآراء  و مختلف  مالك  الإمام  لمذهب  القديم مبرراتهانيفية  في  ومآله  المذهب  تاريخ  واكبت  التي   ،

رئيسين   مبحثين  عبر  المعالجة  لتكون  التحليلي؛  والمنهج  الاستقرائي  بالمنهج  لذلك  متوسلا  والحديث، 

بينما   التشريع من تصنيف الإمام مالك قديما وحديثا؛  تاريخ  نخصص المبحث الأول لإبراز موقف مؤرخي 

نختم   أن  قبل  الحديث،  ومدرسة  الرأي  مدرسة  بين  مالك  الإمام  موقع  لإبراز  الثاني  المبحث  نخصص 

 . المداخلة بخاتمة نضمنها نتائج البحث وتوصياته

 مؤرخي تاريخ التشريع من تصنيف الإمام مالك ومذهبه الفقهي موقف-الأول المبحث  

والمحد   القدامى  الباحثون  المدرستين  حول ثون  اختلف  بين  ومذهبه  مالك  الإمام  مدرسة  تصنيف  ؛ 

 في القديم والحديث؛ وفق ما يأتي:  ناوكان لهم رأي  الحديث/الأثر ومدرسة الرأي؛

 رأي القائلين إن مالكا إمام أهل الحديث-المطلب الأول 

الباحثين المحدثين والمعاصرين   في  يرى جل  ، الحديث/ مصف مدرسة الأثر أن مذهب الإمام مالك معدود 

مالك   الإمام  تاريخية    إماموأن  عوامل  بحكم  تشكلت  أثرية  بيئة  بالحجاز وسط  نشأت  التي  المدرسة  هذه 

عبد  و   1أحمد أمين في كتابه ضحى الإسلام ومنهم  مدرسة الرأي،    إليهاتختلف عن بيئة العراق التي ينسبون  

خلاف التشريع   الوهب  وتاريخ  الفقه  أصول  كتابه  القطان  ،  2في  التشريع ومناع  تاريخ  كتابه  وعمر 3في   ،

الأشقر الإسلامي سليمان  الفقه  تاريخ  كتابه  في  باشا،  4،  تيمور  كتابهوأحمد  حدفي  في  تاريخية  وث  نظرة 

ذهبوا إليه بأدلة  علىما  وقد استدلوا  و غيرهم،،5وانتشارها عند جمهور المسلمين   المذاهب الفقهية الأربعة

 تاريخية وعلمية منها: 

التشريع، وشهدت ما كان من رسول    كان-)أولا( التي نزل فيها  باعتبارها دار الهجرة،  للمدينة منزلة خاصة 

ومنبع   السنة،  مهد  فأصبحت  الراشدون؛  الخلفاء  فيها  وعاش  فعلا.  أو  قولا  وسلم  عليه  الله  صلى  الله 

الحديث، وملتقى الصحابة، وهذا يجعل أهلها أثبت الناس بالفقه، وأشدهم تمسكا بالرواية، ووقوفا عند  

في مقدمتهم زيد بن ثابت وعبد  الذين    الآثار، ومدرسة المدينة فوق هذا تستقي منهجها من شيوخها الأوائل

 
 .499م، 2012ملكة المتحدة مؤسسة هنداوي، الم الإسلام، ضحىأحمد أمين،  -1

 125السعودية بمصر، مطبعة المدني، المؤسسة أصول الفقه وتاريخ التشريع، خلاف، عبد الوهاب،  -2

 343، م2001ه/ 1422، 5مناع القطان، تاريخ التشريع،مكتبة وهبة، ط-3

 85،  1الفقه الإسلامي، مكتبة الفلاح، الكويت، طالأشقر عمر سليمان، تاريخ -4

باشا،-5 تيمور  )الحنفي   أحمد  الأربعة  الفقهية  المذاهب  حدوث  في  تاريخية  جمهور  الحنبلي-الشافعي-المالكي-نظرة  عند  وانتشارها   )

 61م،1990ه/1411، 1لبنان، ط –دار القادري للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت ،المسلمين 



 

4 
 

آثار الرسول صلى الله   تتبع  الله بن عمر رض ي الله عنهم جميعا، وقد عرف ابن عمر بحرصه الشديد على 

 . 6عليه وسلم، والاعتزاز به، وتأثر بهذا المنهج تلاميذه الذين حملوا لواء العلم بهذه المدرسة 

ببيئة  تختلف إن قارناها  البيئة التي عاش فيها الإمام مالك في الحجاز عموما وفي المدينة المنورة خصوصا  ف

أن الأحاديث وفتاوى الصحابة لم تكن كثيرة في العراق كثرتها في الحجاز، فالحجازيون وجدوا  العراق؛ حيث 

هذه  لديهم  تكن  فلم  العراق  فقهاء  وأما  إليها،  وركنوا  تشريعهم،  في  عليها  اعتمدوا  الآثار  من  ثروة  عندهم 

الثروة، فاعتمدوا على عقولهم، واجتهدوا في تفهم معقول النص وعلة التشريع لتتسع معاني النصوص لما  

 .7لم تتسع له ألفاظها، وأسوتهم في هذا أستاذهم عبد الله بن مسعود

الحجاز مدرس   تتأثر فقد   والآثار،   ة  الأحاديث  على  حرصهم  في  ذكرنا  كما  علماؤهم  التزمه  الذي  بالمنهج 

ملجئة هناك ضرورة  كانت  إذا  إلا  القياس،  وإعمال  بالرأي،  الأخذ  في   ،وتجنبهم  الإفتاء  عن  امتنعوا  وربما 

أثر أو  أو سنة  كتاب  من  دليل  لها  يوجد  لا  التي  فالمسألة  الذين  ؛  الصحابة  لدى  كبيرة  ثروة  من  لديهم  ما 

وآثار   أحاديث  من  خاصة،  والمدينة  عامة  الحجاز  أكثرهم  الاستدلال،  كانت  استوطن  في  بحاجتهم  تفي 

 .8وتغنيهم عن إعمال الرأي

المدينة كانت المدرسة الفقهية الأولى المعروفة بمدرسة الفقهاء السبعة، وعلى يد تلاميذ هذه المدرسة    ففي

تلقى مالك العلم، وهم يؤثرون الرواية ويرون فيها عصمة من الفتن، ولا يأخذون بالرأي إلا اضطرارا، وعلى  

النقيض من هذا، كان أساتذة أبي حنيفة من شيوخ مدرسة أهل الرأي في العراق الذين يفرضون مسائل 

 9غير واقعية ويضعون لها أحكاما بآرائهم

من  -ا()ثاني فقد سلموا  العراق؛  في  الأمر  عليه  كان  لما  بالنسبة  النزاع  وبواعث  الفتنة،  مواطن  بعدهم عن 

والتشي   الخوارج  الأهواءبدعة  وأهل  ولا    ،ع  ريبة،  تشوبه  لا  لديهم،  محفوظا  والأثر  الحديث  تراث  وظل 

إليه تهمة الوضع  في  .  10يتطرق  إلى    العراق؛ فالعراق بخلاف ما هو عليه الحال  التي أدت  الفتن  كانت فيها 

افتراء الأحاديث وتحريفها؛ لأنها كانت مهد الشيعة ومقر الخوارج، وقد شاهد فقهاء العراق من الجرأة على  

أن   الرواية والتزموا  في قبول  الحجاز، فلهذا تشددوا  لم يشاهده فقهاء  فيها ما  والتحريف  وضع الأحاديث 

أو   ا يفهم منه ما لا يتفق، وحكمة الشارع أولوه 
ً
الفقه، وإذا وجدوا حديث بين أهل  يكون الحديث مشهورا 

سوقها  فقد    .11تركوه في  يرج  ولم  الفكرية،  المنازعات  هذه  عن  بمنأى  عاشت  التي  بالمدينة  مالك  كان 

 .12مذاهبها، بل راج فيها علم الكتاب والسنة؛ فكان تأثيرها على مالك 

 
 292-291، مرجع سابقمناع القطان، -6

  252، مرجع سابقخلاف، -7

 293، مرجع سابق، مناع القطان -8

 344، نفسه، مناع القطان -9

 .293، نفسه، مناع القطان -10

 252، مرجع سابقخلاف، -11

 344مرجع سابق، ،مناع القطان -12



 

5 
 

والعراق؛  -)تاسعا( المدينة  بين  الحضارية  البيئة  والأقضية  فاختلاف  الحجاز،  بيئة  غير  العراق  بيئة 

والحوادث في البلدين مختلفة؛ لأن دولة الفرس خلفت في العراق أنواعًا من المعاملات والعادات والنظم لا  

في   العراق ذا سعة وأفق البحث ممتدا، ولهذا تكونت  في  في بلاد الحجاز، فكان مجال الاجتهاد  يعهد مثلها 

فقهاء   وأما  التشريع،  في  والنظر  الرأي  من  عديدة  لهم وجوه  وبدت  والتفكير  البحث،  ملكة  العراق  فقهاء 

الحجاز فقلما حدث لهم ما لم يحدث لسلفهم من التابعين أو الصحابة؛ لأن البيئة واحدة، وقلما حدث  

لهم ما لم يحفظوا في حكمه حديثا أو فتوى صحابي، فلما لم يجدوا للاجتهاد المجال الذي وجده العراقيون  

  .13ا مقاصدهاعتادوا فهم النصوص على ظواهرها، ولم تدعهم حاجة إلى البحث في عللها أو التعمق في 

النصوص  الحجازيين عند  في وقوف  أثر  الحجاز  أهل  لبداوة  ابن خلدون  قد  و  .14بمعنى آخر جعلوا  أشار 

حين ،الفقهي  مذهبه  صقلفي  من حيث الحضارة والبداوة  فيه الإمام    عاشلذي  البلد ا  طبيعةقديما إلى أثر  

المغرب يبرر  راح   أهل  المالكي  تبني  للمذهب  )فقالوالأندلس  أهل  :  على  غالبة  كانت  فالبداوة    المغرب وأيضا 

البداوة، ولهذا    لمناسبةنون الحضارة التي لأهل العراق، فكانوا إلى الحجاز أميل،  والأندلس، ولم يكونوا يعا

 15المذاهب( من  لحضارة وتهذيبها، كما وقع في غيرهغضا عندهم، ولم يأخذه تنقيح االمالكي.المذهب لم يزل 

المدينة يسجل   بمنأى  ففي  الأولى  الفطرة  كانوا على  وقلة مشاكلهم؛ حيث  الحجاز،  أهل  لدى  الحياة  يسر 

عما تحدثه المدينة الفارسية أو اليونانية من تفريع للمسائل، وكان الناس يعيشون على الحالة التي كانوا  

يعيشون عليها في عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم، وليس هناك من الحوادث المستجدة سوى القليل  

 .16النادر 

التي   العوامل  بعض  هي  ير هذه  كما  التشريعجعلت؛  تاريخ  مؤرخو  منضويالإ ؛ى  ومدرسته  مالك  ي  ف  ينمام 

إن  :)لدرجة أنه قال ،بل يذهب أحمد أمين بعيدا في وصف هذه المدرسة ؛مدرسة أهل الأثر أو أهل الحديث

وهم    من محدود،  الحديث  وهو  عندهم  المصدر  لأن  الفروض؛  عن  للسؤال  الشديدة  كراهيتهم  ميزاتهم: 

عن حادثة إلا إذا وقعت فعلا، كثرية تدل على كراهيتهم للسؤال  يكرهون إعمال الرأي، وقد رويت أقوال  

الفرو و  إثارة  العراقيين  على  في  ضعيبهم  وتساهلهم  منه،  الضعيف  حتى  بالحديث  الاعتداد  مميزاتها  ،ومن 

  .17شروطه وتقديمهم ذلك على الرأي، كالذي روينا عن أحمد بن حنبل(

مباشر    يرهذه المدرسة كما أسلفنا سببًا غبل حمل هذه المدرسة مسؤولية وضع الأحاديث فقال: )وكانت  

فيها نص يرد  لم  تعد  أن هناك مسائل لا  الصدق  يتحرون  الحديث، فقد رأى قوم لا  ورأوا أعلام  لوضع   ،

  18بها هذا الموقف(  ، فوضعوا الأحاديث الكثيرة يغطون المشاكلم على الرأي تحل به د  تق  لا مدرستهم 
 

 252، مرجع سابقخلاف، -13

 85، دار الكتب العلمية، بيروت، د.ت، السايس محمد علي، تاريخ الفقه الإسلامي-14

ر وديوان المبتدأ والخبر في تاريخ العرب والبربر ومن عاصرهم من ذوي الشأن الأكبر، مراجعة سهيل  خلدون، عبد الرحمن، كتاب    ابن  -15 ب  الع 

 .565-1/564م، 1981ه/1401، 1زكار، دار الفكر، بيروت، ط

 293، مرجع سابق، مناع القطان 16

 264م، 2011ملكة المتحدة مؤسسة هنداوي، الم الإسلام، فجرأحمد أمين،  -17

 264أحمد أمين، نفسه،  -18



 

6 
 

 مام مالك رائد مدرسة الٍرأي: الإ القائلين إن  راي-الثانيالمطلب  

 أمقابل هذا الر 
 
م بما قاله هؤلاء بل ذهب  ي الذي جعل الإمام مالك إماما لأهل الأثر ظهر رأي آخر لم يسل

، ومنهم في القديم يحيى بن معين وابن  الك رائد مدرسة الرأي م على النقيض من ذلك إلى القول إن الإمام  

 .وبدرجة أقل أبوريدة طرابيش ي،  وحديثا جورجقتيبة، 

ما ذهب إليه وإقامة الحجة على  حججا علمية وأخرى تاريخية للاستدلال على  وأبو ريدة  طرابيش ي  وقد أورد  

أخذ عنه  وقد لاحظ  ولين،  الأ  المعاصرومن  الباحث  يعبر عن حقيقة  هذا  غير دقيق ولا  التقسيم  أن هذا 

وموقعها المالكية  الفقهية  وقف   المدرسة  ما  بسبب  التشريع؛  تاريخ  تبناها    في  عقلية  مرجعيات  من  عليه 

ل وقفت أحيانا معارضة  ب  ؛ دة بالنصوص والآثارالإمام مالك وآراء أبداها في فتاواه لم تكن بالضرورة مقي  

وقد أورد حججا لما  إن الإمام مالك هو رائد المدرسة العقلية وليس رائد المدرسة الأثرية،  طرابيش ي  لها، فقال

 منها:ذهب إليه؛

أن يحيى بن معين   ما روي عن بعض القدامى من تصنيف الإمام مالك في مدرسة الرأي؛ حيث روي -)أولا(

مالك إن   وقالرأي   صاحب  كان  بل  حديث  صاحب  يكن  لم  اقال:  مالك  بن  الليث  .  علی  أحصيتُ    سعد: 

ها مخالفةمسألة سبعين
 
ة ، وكل  .19الرسول  لسن 

ها على الإمام مالك ومدرسته  ى أصحاب الرأي في كتابه الأم حملردود الشافعي علرأى طرابيش ي أن    -)ثانيا(

وليس على أبي حنيفة كما ذهب إلى ذلك آخرون، حيث روى هؤلاء أن الإمام الشافعي خصص    ،الحجازية

من حيث إنهم نموذج لا    ،صفحات عديدة من كتاب اختلاف مالك من كتاب الأم للتشنيع على أتباع مالك

بل إنه يغلو في   ؛وأثر الصحابي  لى الله عليه وسلملمن يقدم رأي نفسه على رأي الرسول صيجوز الاحتذاء به  

معترفا للأول    ،هذا التشنيع إلى حد التصريح بأنه يؤثر مذهب أتباع أبي حنيفة على أتباع مالك الحجازيين

 . بأنه مذهب على حين أن ما ذهبتم إليه ليس بمذهب

ه( للإمام مالك في عداد أصحاب الرأي جنبا إلى جنب مع أبي حنيفة نفسه  276إدراج ابن قتيبة )ت  -)ثالثا(

 .وصاحبيه، وابن قتيبة يعد من أقدم من أشار إلى معركة أصحاب الرأي وأصحاب الحديث

أبرز الشيوخ  ،  الملقب بربيعة الرأي فقد كان ربيعة بن عبد الرحمن    ؛تتلمذ مالك على أصحاب الرأي -)رابعا(

، ويرون أن هناك أكثر من رواية في المدارك وفي المناقب تنوه  الإطلاقوأشهرهم على  الذين أخذ عنهم مالك  

 .لربيعة، فقد سأل السائل من للرأي بعد ربيعة فكان الجواب الغلام الأصبحيبأن مالكا هو الوريث الشرعي 

مالك  -)خامسا( مفردات  لمعجم  الداخلي  المتصفح  التحليل  يلاحظ  حيث  اجتهاده؛  عليها  بنى  التي  وللآلية 

موضعا اعتمد فيها مالك    95لكتاب الموطأ كثرة تداول عبارة 'أرى' أو 'لا أرى' وقد أمكن إحصاء نحوا من  

 . إلى جانب عبارات مشاكلة لها من قبيل 'أحب' أو 'لا أحب'، ولا 'لا بأس'، و'أكره' و 'لا أكره' ،هذه الصيغة

الافتراض يتبن-)سادسا( بالفقه  لما سمي  مالك  الإمام    ؛ي  الفقه هو  إليه هذا  ينسب  أولى من  أن  يرى  حيث 

الذي    ،المنسوبة لمالك، ليكون رائد الفقه الافتراض يوردت آلاف الآثار الآرائتية  فقدمالك وليس أبي حنيفة،  

 
ة ىأضواء علمحمود، أبوريدة،  -19 ن  ة   السُّ دي   بمصر ، دار المعارفالثالثة الطبعة 272 « صالحديث عن ، أو دفاعالمحم 



 

7 
 

ي عند  أ والمحتمل؛ وإن أقر أن الر يعتمد أول ما يعتمد على تشغيل الرأي ليحكم في قبضته الممكن والجائز  

د غير مطلق، وقيده الكتاب والسنة، ومالك نفسه يعترف أنه قد يصيب وقد  بع لا مبتدع، مقي  مالك رأي مت  

  ى ، وير وقد وظف الإمام مالك أشكال في الممارسة الرأيية، وهي: القياس والاستحسان والاستصلاح  يخطئ.

أنه رغم ما كيل للفقه الافتراض ي من اتهامات بأنه محض ممارسة مجانية ليس من شأنها سوى تضخيم  

أوسع   يبقى  المركزي  النص  إزاء  الحرية  أن هامشه المحيطي من  أن نلاحظ  فلنا  بلا طائل،  الفقهي  الاجتهاد 

نسبيا، وذلك بقدر ما يتعاطى ليس فقط مع الوقائع التي وقعت، بل كذلك مع الوقائع التي لم تقع والتي  

لها.   التأويلي  الهضم  عملية  بنجاح  لتنجز  مفتوحة  النص  مسام  إبقاء  على  يرغمه  مما  تقع،  أن  يمكن 

إنطاق   بعد  المطبق  الصمت  يلتزم  الذي  الظاهري  الفقه  مع  بالأحرى  وكم  الحنبلي،  الفقه  مع  وبالمقارنة 

النص، فإن الفقه الافتراض ي المالكي يقبل الوصف بأنه فقه متكلم، بل لا يتوقف عن الكلام حتى بعد أن 

النص يتبعه   ،يصمت  ثم  النص  يسوق  بأن  الموطأ  مسائل  معظم  في  الآخر  هو  يكتفي  مالكا  أن  وبديهي 

الشخصية إضافته  أو  رأيه  أو  التي    ،بتعليقه  الافتراضية  المسائل  في  المقابل  في  ولكنه  مكان،  لها  كان  إن 

فإنه لا يفتأ يقول ويكرر قال مالك، وأكثر ما يكون  تشغل على كل حال حيزا غير قابل للتجاهل في الموطأ  

  20لأن نصاب العبادات ما قد وقع بينما نصاب المعاملات ما قد يقع  ؛ذلك في المعاملات لا في العبادات

أننا-)سابعا( يرى  حيث  الإسناد:  سلاسل  من  نسبيا  مالك  المتقدمين  عتاق  من  واحدا  كان  مالكا  أن  هرغم 

بل ترك لنفسه    ؛د نفسه بها كل التقييدالذين أسسوا آلية الإسناد في رواية الأحاديث النبوية، فإنه لم يقي  

فسحة من الحرية فيما رواه من مراسيل، أي أحاديث منسوبة إلى النبي ولكنها منقطعة في سلسلة إسنادها  

دون   من  النبي  إلى  مباشرة  مرفوعة  حتى  أو  حلقتين،  بسقوط  معضلة  أو  حلقاتها،  من  واحدة  بسقوط 

  عدد -ندلسالأ في سياق حربه الشعواء على المذهب المالكي السائد في  –حزم    ابنوساطة أو حلقة.وقد قدر  

  21. مراسيل مالك في الموطأ بأكثر من ثلاثمائة

قل انغلاقية بالتالي، من السنة كما سيفرض  أبمفهومها المالكي أكثر تعددية، و خلاصة لهذا أن السنة    ى ورأ

مفهومها الشافعي. فمرجعية مالك في السنة نبوية صحابية تابعية. أما عند الشافعي فنبوية خالصة. ولا  

شك أن بين السنة متعددة الخلايا والسنة أحادية الخلية فارقا في درجة الإلزامية، وبالتالي في درجة المرونة  

  .22في التأويل والاجتهاد 

النصوص: حيث  مإبقاء الإمام  -)ثامنا( التعاطي مع  في  الحرية  لنفسه هامشا من  خلافا  مالك؛أن    يرى الك 

لمن سيأتي بعده ممن سيسعى بأي ثمن، وبواسطة العقلنة، إلى إغلاق الدوائر، لم يستبعد احتمال وجود  

مع   وضده  الش يء  تقول  قد  بحيث  صحابية،  آثار  أم  نبوية  أحاديث  أكانت  سواء  النصوص،  في  تناقض 

التناقض مفتوحا يمثل بحد ذاته هامشا من الحرية   إبقاء باب  احتفاظهما بنصاب الحقيقة. وطبيعي أن 

تعليق  وكلما لاحظ تناقضا في النصوص بالتوقف و للتعاطي معها. ولئن كان مالك يكتفي في غالب الأحيان  
 

 وما بعدها،   125 م،2010، 1بيروت، طجورج طرابيش ي، من إسلام القرآن إلى إسلام الحديث، دار الساقي،  -20

   140جورج طرابيش ي، نفسه،  -21

 . 172-171جورج طرابيش ي، نفسه،  -22



 

8 
 

العقل   منظور  من  وإن  للحرية،  إضافيا  هامشا  بدوره  يفتح  هذا  موقفه  أن  نلاحظ  أن  فلنا  الحكم، 

التناقض مفتوحا، حتى ولو مع تعليق الحكم، يبقى مفتوحا أيضا باب خيار   23النص ي دوما. فإبقاء باب 

ابتداء   بانتصار متعاظم  نفسها  التي ستفرض  العقلنة  آلية  إلى إغلاقه  الذي ستسعى  الباب  التأويل، وهو 

كل خروج عليها أو مماراة    وإلى اعتبار  ،تكريس واحدية الحقيقةالتي ستنتهي إلى  قرن الثالث الهجري  من ال

 .24عن الصراط المستقيم وتخبطا في زيغ البدعة والضلالة، وحتى الكفر خروجا-ولو حتى بالتأويل –فيها 

أنه كان من الممكن    ى الك مع تناقض النصوص ظاهريا، رأ أمثلة لما سبق من تعامل الإمام م   وبعد أن أورد 

الشهيرة   القولة  منطق  من  لها  مطلقة  عبودية  على  دليلا  النصوص  تعارض  إزاء  مالك  صمت  نعتبر  أن 

القائلة: الاختلاف رحمة للأمة. ولكننا نملك دليلا على العكس: فعلى الرغم من أن العقل الذي الأول الذي  

يصدر عنه مالك هو العقل النص ي، فإن الموطأ، الحافل بنحو ألف نص، يطالعنا بمواقف لا يكتفي فيها  

من   الأولى  للطبقة  منسوبة  النصوص  كانت  ولو  حتى  لمضمونها  بالمعارضة  يجهر  بل  الحكم،  بتعليق  مالك 

 .25الصحابة، بله إلى الرسول نفسه 

 المبحث الثاني: موقع الإمام مالك من المدرستين 

في  ففي   هنا:  السؤال  يتجدد  واوارد حجج كل رأي  والرؤى  الآراء  يدرج  ضوء ما سبق من اختلاف  أي موقع 

لأثر؟ أم أنه واقع بينهما بحكم وسطية  لأهل اي أم رائد  ألر هل اهو رائد لأ   هلالإمام مالك بين المدرستين،  

عقل   إعمال  دون  للأثر  يخضع  لم  أنه  كما  بالرأي  الاجتهاد  يعطل  فلم  والعقل،  النقل  تبني  الذي  مذهبه 

 ؟واجتهاد وترجيع بمخرجات العقل ومقتضياته
 

من الممكن تعريف العقل النص ي، وهو العقل المميز لجميع الحضارات المتمركزة دائريا على نفسها يعرف طرابيش ي العقل النص ي بقوله: )  -23

هذا   مثل  حتى  ولكن  بالأول.  الثاني  يرهن  أو  الواقع،  تعقل  على  النصوص  تعقل  يقدم  الذي  العقل  بأنه  الإسلامية،  العربية  الحضارة  نظير 

  التعريف ينطوي على تدرجات تتراوح بين عقل اندفاعي ينطلق من النص إلى الوقائع ليكاثر تأويلاته ويغنيها ويطورها، وعقل نكوص ي يرتد من 

مع للتكيف  التأويلي ومطواعيته  للتعدد  وقابليته  النص  نفسها،  بالضربة  ويفقر،  تلاوينها  ويلاش ي  فروقها  ويعدم  فيفقرها  النص  إلى    الوقائع 

مرجع سابق،   الأحوال(، طرابيش ي،  بتبدل  الأحكام  تتبدل  الشهيرة:  الفقهية  للقاعدة  تبعا  والمكان  الزمان  )  .111شروط  أن ويقول:  في  لا شك 

إلى   انتماؤه  به  يتأد  الجدلية ولم  بعد مرونته  يفقد  لم  لعقل  أي  نص ي،  لعقل  نسبيا  نموذج مبكر  أنس هو  بن  مالك  الذي يصدر عنه  العقل 

ولعلنا نستطيع أن نتقدم أكثر في فهم العقل المالكي إذا أجرينا تمييزا بين كيفيتين في    .مرجعيته النصية إلى التنكر، كل التنكر، لثقل الواقع

اشتغال العقل النص ي: عقل يتعقل النصوص وعقل يعقلن النصوص. وهو تمييز قد يقترب أكثر من قابلية الفهم إذا أحلنا إلى التمييز الذي  

  laفالعقلنة .la raison rationalisante (نوالعقل المعقل   la raison raisonnante (تعتمده اللغة الفرنسية بين العقل المتعقل )بكسر القاف

rationalisation تدعي العقلاني، سيرورة منطقية ونفسية معا ومن طبيعة مرضية  التخريج  أو  بالتبرير  للبس  دفعا  أن نسميه  يمكن  ما  أو   ،

  نصاب المعقولية المسبقة واللامشروطة لكل ما يصدر عن الذات من عمل أو فكر. وبالنظر إلى كون ما يقوم للحضارة العربية الإسلامية مقام

ه ينطق بحقيقة  الذات هو النص بما هو كذلك، فلنقل إن العقلنة تعني في هذه الحال إعطاء شهادة معقولية مسبقة ومطلقة للنص، واعتبار 

للتناقض، وتكون كل مهمة العقل المعقل  واحدة غير قابلة للا  أو  يبرئ النص من عيوبه المحتملة، وأن يسد نواقصه ويملأ    نزدواج  بالتالي أن 

الصحيح   يصح  بحيث  التأويلي  العسف  نار  في  يصهرها  أو  تناقضاته  يحذف  وأن  مؤتلفه،  إلى  مختلفه  ويرد  تضاريسه  يسوي  وأن  فراغاته، 

وينعدم الخطأ وينتفي احتمال التناقض لأن النص، بحكم مصدره الإلهي، أو المقدس في الأحوال جميعا، لا يمكن أن ينطق إلا بحقيقة واحدة 

أية قابلية   التعريف، بدون  بألف ولام  اللاتينية على سبيل المثال(، نفسه،    للازدواجهي الحقيقة  -111في نصابها على نحو ما قالت الرشدية 

112 

 . 113-112جورج طرابيش ي، نفسه،  -24

 .119جورج طرابيش ي، نفسه،  -25



 

9 
 

للحكم على وسطية    الإمام مالككافيا وحده  بين القدامى والمحدثين في تصنيف  الاختلاف الحاصللقد كان  

لأن اختلاف الطرفين يكشف أن كل طرف يراه أقرب إليه، وهذا هو  ؛  بين المدرستين  الإمام وتموقعههذا  

مواقف نبين من خلالها أن  و إضافة إلى هذا أن نورد ما استقيناه من أدلة وحجج  ارتأيناموقع الوسط؛ لكن 

مالك   رمنا  الإمام  وإن  الفريقين،  من  واحدة  مسافة  على  فهو  الرأي،  ومدرسة  الأثر  مدرسة  بين  وسط 

 إنه إمام المدرستين. استعمال مصطلح الرائد أو الإمام فيمكن القول 

 أسباب تصنيف الإمام مالك إماما لأهل الأثر من قبل المحدثين -المطلب الأول 

إن   القول هنا  نود  الأدلة  في عرض  أن نشرع  المحد  قبل  الكثير من  إللجوء  الفريق الأول  ى تصنيف  ثين من 

مرد هذا التقسيم الذي يتم تداوله  فلعل  تأتى من تأثير العلامة ابن خلدون؛    الإمام مالك في مدرسة الأثر 

للعلوم عموما وتصنيفه    ياحال تصنيفه  في  ابن خلدون  تركه  الذي  الأثر  الشرعية  الدراسات  على مستوى 

في   الحديثة  الدراسات  جل  عمدة  مقدمته  في  تقسيمه  أضحى  حيث  ومفرداتها خصوصا؛  الشريعة  لعلوم 

آراءهم   عليها  بنوا  منهجية  مسلمة  تقسيمه  الباحثون  وتلقى  لتصنيفها،  تصدى  التي  الشريعة  علوم 

 .وتخريجاتهم الأصولية والفقيهة

ركنوا   الإ فقد  الفقه  لمدارس  خلدون  ابن  أورده  الذي  التقسيم  الذي  إلى  فهو  بالقبول؛  وتلقوه  عد  سلامي 

م إمامالإمام  الشافعي  والإمام  أنس  بن  المحد    يالك  أخذ  وعنه  الأثر؛  في أهل  كتب  ممن  والمعاصرون  ثون 

أي والقياس  : وانقسم الفقه فيهم إلى طريقتينخلدون: )   ابنتاريخ التشريع الإسلامي، فقال   طريقة أهل الر 

مناه   قد  لما  العراق  أهل  في  قليلا  الحديث  وكان  الحجاز.  أهل  وهم  الحديث  أهل  وطريقة  العراق  أهل  وهم 

ذي استقر  المذهب فيه وفي  
 
م جماعتهم ال أي. ومقد  فاستكثروا من القياس ومهروا فيه فلذلك قيل أهل الر 

من   طائفة  القياس  أنكر  ثم   بعده.  من  افعي  
 
والش أنس  بن  مالك  الحجاز  أهل  وإمام  حنيفة،  أبو  أصحابه 

المدارك وجعلوا  ة.  اهري 
 
الظ وهم  به  العمل  وأبطلوا  وا   العلماء  ورد  والإجماع  صوص  الن  في  منحصرة  ها 

 
كل

ها. وكان  
 
ة نص  على الحكم في جميع محال

 
ص  على العل ، لأن  الن  ص  ة المنصوصة إلى الن 

 
القياس الجلي  والعل

لاثة هي مذاهب الجمهور المشتهرة  
 
إمام هذا المذهب داود بن علي  وابنه وأصحابهما. وكانت هذه المذاهب الث

حابة    أهل البيت بمذاهب ابتدعوها وفقه انفردوا به وبنوه على مذهبهم في تناول بعض الص 
 
ة. وشذ بين الأم 

واهية أصول  ها 
 
كل وهي  أقوالهم  عن  الخلاف  ورفع  ة  الأئم  بعصمة  قولهم  وعلى  ذلك    ،بالقدح،  بمثل   

 
وشذ

فلا نعرف شيئا من مذاهبهم ولا    ؛بل أوسعوها جانب الإنكار والقدح  الجمهور بمذاهبهم يحتفلالخوارج ولم

 في  نروي  
 

 كتبهم ولا أثر لش يء منها إلا
 
قائمة في المغرب   يعة في بلادهم وحيث كانت دولتهممواطنهم. فكتب الش

أهل   مذهب  درس  ثم   غريبة.  الفقه  في  وآراء  وتآليف  كتب  منهم  ولكل   كذلك.  والخوارج  واليمن  والمشرق 

دة
 
 في الكتب المجل

 
ته وإنكار الجمهور على منتحله ولم يبق إلا اهر اليوم بدروس أئم 

 
ما يعكف كثير   ،الظ ورب 

ف بانتحال مذهبهم على تلك الكتب يروم أخذ فقههم منها ومذهبهم فلا يخلو بطائل  
 
ن تكل البين مم 

 
من الط

حلة من أهلا ما عد  بهذه الن  من الكتب من    العلم بنقله لبدع  ويصير إلى مخالفة الجمهور وإنكارهم عليه ورب 

مين. وقد فعل ذلك ابن حزم بالأندلس على علو  رتبته في حفظ الحديث وصار إلى مذهب  
 
غير مفتاح المعل



 

10 
 

ة المسلمين   اهر ومهر فيه باجتهاد زعمه في أقوالهم. وخالف إمامهم داود وتعر ض للكثير من الأئم 
 
أهل الظ

ها ليحصر  إن  ى  رك حت 
 
وا كتبه بالإغفال والت اس ذلك عليه وأوسعوا مذهبه استهجانا وإنكارا، وتلق  الن  فنقم 

أي من العراق وأهل الحديث من   ما تمز ق في بعض الأحيان. ولم يبق إلا مذهب أهل الر  بيعها بالأسواق ورب 

عمان بن ثابت ومقامه في   .الحجاز ذي استقر ت عنده مذاهبهم أبو حنيفة الن 
 
ا أهل العراق فإمامهم ال فأم 

. وأم   افعي 
 
ا أهل الحجاز فكان إمامهم مالك  الفقه لا يلحق شهد له بذلك أهل جلدته وخصوصا مالك والش

 26(بن أنس الأصبحي  إمام دار الهجرة رحمه الله تعالى

ويبدو أن هذا النص الخلدوني مأخوذ من كتاب ترتيب المدارك للقاض ي عياض، لكن التصنيف المنسوب   

ولعل من  ختلف المدارس الفقهية السنية والشيعية وغيرها، اتخذ كمسلمة من قبل من جاء بعده،  لمإليه  

المحد   من  التقسيم  بهذا  تأثر  من  يقول:أوائل  الذي  أمين،  أحمد  هم   ثين 

أهلالرأي،  :  تركناالتشريعفيالعصرالأموي،وأظهرمميزاتهانقسامهإلىقسمين)

ىذلكأكبرجلاءفيآخرالعهدالأموي،وأولالعهدالعباس ي،  
َّ
وأهلالحديث؛وقدتجل

وزادالخلفبينالطائفتين،وتميزتاعلىمرورالزمان،وأصبحتأعلامكلمدرسة  

ويحملأعلاممدرسةالحديث    منالمدرستينجليةواضحةمغايرةلأعلامالأخرىفيالشارةواللون،وماإلىذلك، 

الحجازيون،وخاصةالمدنيين،وعلىرأسهممالكبنأنس  

وهو ما عده    .27(.وتلاميذه،ويحملأعلاممدرسةالرأيالعراقيونخاصةالكوفيين،وعلىرأسهمأبو حنيفةالنعمان

 
ً
خطأ تأسيسياالبعض  الحضارة    ابستيمولوجيا  في  العقل  لمسار  لاحقة  خاطئة،  قراءات  في  أثره  له  كان 

 .لأنه أستأنف التقسيم الخلدوني وأسس به لمن بعده ؛28الإسلامية 

ما   أكثر؛ لاسيما بسبب  الأثر  مالك من مدرسة  تقريب  في  أثره  التاريخي  للمحيط  يكون  إلى هذا قد  إضافة 

ة من جدل حول العقل والنقل، وما  ساد في تاريخ التشريع بين مختلف الفرق الإسلامية والمذاهب الفقهي 

وابن  تفرز أ الباجي  مناظرات  المناظرات  تلك  أشهر  ولعل من  كل مذهب وفرقة،  أنصار  بين  مناظرات  ه من 

، علاوة على الجهد الذي بذله بعض أنصار مدرسة الحديث/الأثر، حزم في الأندلس التي بقيت كتراث فقهي

–بقي بن مخلدفعله  لمحاولة نشر هذا المذهب في البيئة الأندلسية الحاضنة للمذهب المالكي، على غرار ما  

مع ابن حزم الظاهري، ولذلك  ابن عبد البر المالكي؛ حيث يرى بعض الباحثين أنله تأثيرا كبيرا في -كما سيأتي

، وقد ظهرت بصمات ابن عبد البر فيمحاولته تقريب  29يحب ابن عبد البر   المالكي لم يكنباجي  يروى أنال 

 .وكتاب التمهيدالاستذكار  بعض كتبه لاسيما كتابمذهب مالك نحو أهل الأثر في 

 الحجج العلمية والتاريخية على تموقع الإمام مالك بين المدرستين -المطلب الثاني

 
 . 565-1/456، مصدر سابقخلدون،  ابن -26

 499، مرجع سابق، مين احمد أ -27

 . 125-124سابق، طرابيش ي، مرجع  -28

 1مناظرات في أصول الشريعة بين ابن حزم والباجي، ترجمة وتحقيق وتعليق عبد الصبور شاهين دار الغرب الإسلامي طتركي عبد المجيد، -29

 68، ص م2006ه/1406



 

11 
 

البحث العلمي الرصين يؤكد أن مالك بن أنس وسط بين المدرستين، وقد توصل إلى هذه النتيجة الكثير    إن

ظل بعضهم يصنف مالك بن أنس في مدرسة أهل الأثر أو أهل    أن والمعاصرين، بعد    ثينالباحثينالمحد  من  

الحديث؛ إذ   لأهلالحديث، ومنهم أحمد أمين ذاته الذي أوردنا سابقا مقولته في تصنيف الإمام مالك إماما  

ومدرسة الأثر  الرأيسرعان ما عدل عن هذه النتيجة وتوصل إلى التصريح بوجود مدرسة ثالثة بين مدرسة  

المدرستين لا تُهمل الرأي بتاتًا، وهي مع    ين؛ فقال: )وهناك مدرسة كانت بأي منهما  تذوب فيتأخذ منهما ولا  

هذه   أعلام  ومن  المسألة،  في  نص  يكن  لم  عندما  وإلا  بشروط،  إلا  الرأي  عمل 
ُ
ت ولا  بالحديث  غنية  ذلك 

 جعل الذي . وإلى قريب من هذا الرأي ذهب محمد الخضري بك 30المدرسة الإمام مالك ثم الإمام الشافعي( 

القياس،   الراي خلافا حول حجية  وأهل  الحديث  أهل  بين  أدوار  الخلاف  الدور من  في  النزاع  اشتد  حيث 

ورأى أن أرسخهم  .  31تاريخ التشريع بين أهل السنة )الحديث( وأهل الرأي الذي يعم القياس والاستحسان

في بالقياس  قدما  الفريقين،    الأخذ  بين  والشافعية  والمالكية  الحنابلة،  فيه  نفوذا  وأقلهم  الحنفية،  هم 

رفضه  في  الظاهرية  وغلا  والشيعة  الحديث  أهل  بعض  عنه  إليه  .  32وابتعد  ذهب  الذي  ذاته  الرأي  وهو 

افة  حاول التخفيف من حدة الخلاف وتقليص مسومنهم عبد الوهاب خلاف نفسه الذي  بعض المعاصرين  

المدرستين؛ بين  أهل  )  فقال:   البعد  فريق  إلى  انقسامهم  في  ظهر  فقد  التشريعية؛  النزعة  في  اختلافهم  وأما 

هذا   معنى  وليس  العراق،  مجتهدي  أكثر  ومنهم  الرأي،  أهل  وفريق  الحجاز،  مجتهدي  أكثر  ومنهم  الحديث، 

في  يصدرون  لا  الحجاز  فقهاء  وأن  الحديث؛  عن  تشريعهم  في  يصدرون  لا  العراق  فقهاء  أن  الانقسام 

الاجتهاد   وأن  ملزمة،  الحديث حجة شرعية  أن  على  متفقون  جميعا  لأنهم  بالرأي؛  الاجتهاد  عن  تشريعهم 

كان للرأي في فقه  لم ينف مناع القطان أنه )كما    .33( بالرأي، أي القياس، حجة شرعية فيما لا نص فيه

 ية: الآت مبرراتفي تصنيف الإمام مالك للذهب هذا المذهب نونحن.34مالك حظ لتبادل المعارف في عصره( 

والسنة  -)أولا( الكتاب  ففيها  العقلية،  والأصول  النقلية  الأصول  بين  مالك  الإمام  مذهب  أصول  تنوع 

و  القياس  وفيها  نقلية،  كأصول  المدينة  أهل  وعمل  الذريعة  والإجماع  وسد  والمصلحة  الاستحسان 

الفقه  صول  هذه الأ بعض  كأصول عقلية، و والاستصحاب والاستقراء وغيرها   في  الأخيرة تظهر بشكل جلي 

 .35طالكي حيث تمارس بقيود وضوابالم

ما   الموطأ)ثانيا(.  مالك  ،تضمنه  لمذهب  الأصل  الكتاب  كان    ،وهو  ما  غرار  على  بالرأي  بالأخذ  تصريح  من 

؛ فالموطأ الذي يعد المصدر الأساس لمذهب الإمام مالك وآرائه الفقهية يعد مزيجا حقيقيا بين  يقوله مالك

 
 . 266/ 2، 2011ة المتحدة، طمؤسسة هنداوي، المملك الإسلام،فجر ، مد امين أح -30

 202 م،1960، 7دار المعارف، بيروت، ط محمد الخضري بك، تاريخ التشريع الإسلامي، -31

 . 207-206، نفسهمحمد الخضري بك،  -32

 251، ، مرجع سابقخلاف 33

 . 344، مناع القطان، مرجع سابق 34

راجع أصول مذهب الإمام مالك في: محمد يحيى بن محمد المختار الولاتي، إيصال السالك إلى أصول مذهب الإمام مالك، قدم له وعلق  35

حزم،   ابن  دار  بوضاية،  مراد  مالك  م،  2006ه/ 1427،  1طعليه  الإمام  فقه  مذهب  أصول  موس ى،  التدمرية،    دار-العقليةأدلته  –فاديغا 

 م.2007ه/1428، 1الرياض، ط



 

12 
 

ه كتاب حديث وفقه؛  ف بل كان كمؤل  ؛فلم يكن كتاب حديث فحسب  ؛نقول والمعقول، بين الأثر والرأي الم

بل ظل الحديث فيه يضيق عاما بعد عام لصالح الفقه والاجتهاد وإعمال الأصول القواعد، بسبب النقد  

العلمي الرصين الذي مارسه مالك بن أنس على ما جمع فيه من مرويات وما دونه من سماعات، بخلاف  

الحدي نث؛  غيره من بعض كتب  )قل عن  فقد  قوله:  نحو من عشرة  عتيقالزبيدي  الموطأ على  وضع مالك 

 لأسقطه كله
ً
فلو .  36( آلاف حديث فلم يزل ينظر فيه كل سنة ويسقط منه حتى بقي هذا ولو بقي قليلا

تسع تباعا كلما وردت رواية أو وصل خبر عن راو أو أكثر، بل إن الإمام مالك  كان كتاب أثر لما ضاق بل لا 

أنهم  عاب  قد  ف؛ العراقيين  انتقد الحجازيون  عليهم 

يتزيدونفيالحديثالصحيح،ويكثرونمنالحديثالموضوع،قالمالك إذا جاوز الحديث الحرتين ضعفت شجاعته،  

أنها تصنع الأحاديث  الكوفة دار الضرب؛ يعني  الدراهم  وتضعها كما    وكان مالك يسمي  تخرج دار الضرب 

 .37ر والدناني

ينفردوا  المالكية    كاد-(ا)ثالث العقليةأن  الأصول  غرار    ؛ببعض  نقلو ،الاستصلاحعلى  أصل  بأي  ينفرد  ي  لم 

أهل   الآراء  قد  الذي  المدينة  سوى عمل  أو  الأدلة  لبعض  فيه  استند  إن  من وجه عقلي  الآخر  هو  يخلو  لا 

المعدودون في مدرسة أهل الرأي بأي دليل عقلي، فكل أدلتهم  ؛ بينما لم ينفرد الحنفية  العقلية والاجتهادية

 .38العقلية من قياس واستحسان شاركهم في العمل بها غيرهم

تاري -ا()رابع للما وقع  المالكية  المحد  كخيا من معارضة فقهاء  الأندلس؛  ثير من  في  الظاهر لاسيما  ثين وأهل 

معهم تقام  كانت  التي  المناظرات  خلال  من  الظاهري    ،سواء  حزم  وابن  الباجي  بين  حدث  ما  غرار  على 

بن مخلد  بالأندلس مع بقي  على غرار ما فعله علماء المالكية    ،، أو من خلال التصدي المباشر لهم39الأثري 

أن   الأ حبعد  إلى  الحديث  كتب  إدخال  ينتمي،  40ندلس اول  ومذهبه  مالك  كان  مدرسة    انفلو  إلى 

نمو فيها وينتشر في ربوع  ي  ولوجد الأثر أرضا خصبة  ،الحديث/الأثر، لما وقعت كل تلك الحوادث والخلافات

والممانعة    ؛الأندلس بالرفض  قوبل  نشازا  غريبا  بدا  البيئة  تلك  في  أن  كلكنه  على  يدل  ما  سبيل؛  عابر 

 .له المدرسة ليست مدرسته والبيئة الطبيعية ليست خالصة 

ان أيضا مع  ك بل    ؛ي مع حملة الأثر وأئمتهم فقطن بين الأثر والرأمعاناة الفقهاء المالكية الجامعيولم تكن  

يقول المراكش ي: )وانتشر في  'المعجب'نى مذهبهم من السلاطين في بعض الأزمنة، ففي كتابه التاريخي  من تب

يأيامه   المؤمن  ف سو ]أبي  عبد  بن  يوسف  بن  يت،  للصالحين  [  يعقوب  ص  الحديث  علم  وأهل  والمتبتلين 

وقامت لهم سوق، وعظمت مكانتهم منه ومن الناس. ولم يزل يستدعي الصالحين من البلاد، ويكتب إليهم  

 
اليعمري ابن فرحون،  36 الدين  برهان  بن محمد،  بن علي  تحقيق وتعليق: محمد  ،إبراهيم  المذهب،  أعيان علماء  في معرفة  المذهب  الديباج 

 1/119، دار التراث، القاهرة،الأحمدي أبو النور 

 .500-499ضحى الإسلام،  ،مين أأحمد  -37

 92م، 2001ه/1422، 2علي جمعة، المدخل إلى دراسة المذاهب الإسلامية، دار السلام، القاهرة، ط -38

 مرجع سابق راجع هذه المناظرات في: عبد المجيد تركي،  -39

 .68تركي، مرجع سابق، ص  -40



 

13 
 

الجزيلة بالصلات  منهم  صلته  يقبل  من  ويصل  الدعاء،  وخافه  .يسألهم  الفروع،  علم  انقطع  أيامه  وفي 

رسول الله   حديث  من  فيها  ما  يجرد  أن  بعد  المذهب  كتب  بإحراق  وأمر  عليه  -الفقهاء،  -وسلمصلى الله 

نة سحنون، وكتاب ابن يونس، ونوادر أبي  والقرآن ، ففعل ذلك، فأحرق منها جملة في سائر البلاد، كمدوَّ

لقد   نحوها.  ونحا  الكتب  هذه  وما جانس  حبيب،  ابن  للبراذعي، وواضحة  التهذيب  زيد ومختصره، وكتاب 

شهدت منها وأنا يومئذ بمدينة فاس، يؤتى منها بالأحمال فتوضع ويطلق فيها النار. وتقدم إلى الناس في ترك 

الشديدة بالعقوبة  في ش يء منه، وتوعد على ذلك  الرأي والخوض  بعلم  كان  . الاشتغال  وأمر جماعة ممن 

الصحيحين، والترمذي، والموطأ، وسنن  :  عنده من العلماء المحدثين بجمع أحاديث من المصنفات العشرة

في الصلاة وما   ،أبي داود، وسنن النسائي، وسنن البزار، ومسند ابن شيبة، وسنن الدارقطني، وسنن البيهقي

ما   وجمعوا  ذلك،  إلى  فأجابوه  الطهارة؛  في  تومرت  بن  محمد  جمعها  التي  الأحاديث  نحو  على  بها،  يتعلق 

أمرهم بجمعه؛ فكان يمليه بنفسه على الناس ويأخذهم بحفظه؛ وانتشر هذا المجموع في جميع المغرب، 

وكان   والأموال.  سا 
ُ
الك من  السني  الجُعل  حفظه  لمن  يجعل  فكان  والخاصة.    

العوام  من  الناس  وحفظه 

قصده في الجملة محو مذهب مالك وإزالته من المغرب مرة واحدة، وحمل الناس على الظاهر من القرآن  

 .41والحديث. وهذا المقصد بعينه كان مقصد أبيه وجده، إلا أنهما لم يظهراه، وأظهره يعقوب هذا( 

لهم   كان  فلو  الحديث،  وأهل  الأثر  أهل  من  المالكية  الفقهاء  عاناه  عما  تعطي صورة حية  الأحداث  فهذه 

ال مدرسة  هي  المالكية  المدرسة  لكن  والانسجام؛  والتعايش  الوئام  لوقع  ذاته  المدرس ي  وسطية،  الانتماء 

علماء  بتفسير آيات الأحكام على يد  منها  ما تعلق    لاسيما  ؛ظهرت كتب التفسير  ا مدرسة الأثر والرأي، ولهذ

الإسلامي  المالكية والغرب  شر   ،بالأندلس  كتب  من  والسنن،و أكثر  الأحاديث  بالقرآن  بسبب    ح  اشتغالهم 

من   أكثر  والآالكريم  بالمرويات  المالكية    ؛42ثار انشغالهم  جمع  إن  ينضوون بين  بل  جعلهم  المدرستين  آراء 

 .نوا من التوفيق بين النقل والعقلتحت لواء الأشاعرة الذين تمك

بها المذهب -ا()خامس  التي استقر  الأندلسية  البيئة  في  المالكية؛ لاسيما  الفقهاء  المتتبع لأقوال  له    وخلا  إن 

التشريعفيها  الجو   تاريخ  فترات  من  كثيرة  ب  ،فترات  ينأون  أنهم  ومذهبيجد  أهل    همالك  إلى  الانتماء  عن 

تعبيرا   ؛لى ربط الصلة بالمدرستينحريصين ع  االحديث وفق الأنموذج الذي انتهوا إليه تاريخيا؛ حيث ظلو 

يبين بعض مزالق  انتمائه المدرس ي، من ذلك مثلا أننا نجد القاض ي عياض  نهم عن حقيقة مالك ومذهبه و م

نن والآثارفترك    واقاللاتهم في الأخذ بالأدلة العقلية بعدما  االأحناف في مغ  بتقديم القياس والاعتبار على السُّ

م الاستحسان على القياس،  نصوص الأصول، وتمسك بالمعقول، وآثر الرأي والقياس والاستحسان، ثم قد 

 
الموحدينالمراكش ي،    -41 عصر  آخر  إلى  الأندلس  فتح  لدن  من  المغرب  أخبار  تلخيص  في  المعجب  التميمي،  علي  بن  الواحد  المكتبة  عبد   ،

 . 204-202م، 2007ه/1426، 1العصرية، صيدا، بيروت، ط

الأندلس    -42 في  التفسير  تاريخ  أعلامه  راجع  وكثرة  الإسلامي  مؤسسة  والغرب  الأندلس،  في  التفسير  مدرسة  المشينى،  إبراهيم  مصطفى  في: 

ط الإسلامي،  م1986ه/1406،  1الرسالة،  بالغرب  التفسير  الشريف،  زيد  أيضا:  وانظر   ،

https://www.alukah.net/sharia/0/109111/%D8%A7%D9%84%D8%AA%D9%81%D8%B3%D9 



 

14 
 

القاض يكما    ءما شا فأبعد   ب43يقول  يبين  ثم  العض  ؛  عنهما: )مزالق  والظاهرية؛ فقال  وأما أحمد  حنابلة 

لكن الاعتبار،  طريق  عن  با 
 
ونك الآثار،  باع   

 
ات كا 

 
ل س  هما  فإنَّ اود،  فترك ود  ذلك،  في  غلا  جملة،   داود  القياس 

ة،   ريع 
 
الش لة  د 

 
أ برُبُع  ك  التمسُّ ه 

 
ة، فخان مَّ

ُ
الأ  

 
ئمة

 
أ  فيه 

 
ا خالف م  اهر 

 
بالظ القول  صحابُه من 

 
وأ دث هو  وأح 

ت حضَّ عما  والاعتبار(   وأعرض   الاجتهاد  من  مذهبا  44عليه  للرأي  الرافضين  الحديث  أهل  جعل  فقد   ،

مؤرخي   بعض  حاول  الذي  مالك  بمذهب  له  علاقة  لا  إمتاريخ  مستقلا  مالك  جعل  بل  التشريع  لهم؛  اما 

لحنابلة بعض تبعات هذا الانقسام وما انجر عنه من موقف سلبي من قبل ا  ن يكشف القاض ي عياض ع

وبسبب هذا تحزبت طائفة أهل الحديث على أهل الرأي وأساءوا  : ) ي؛ فيقول أ أهل الحديث تجاه أهل الر 

  ، قال أحمد بن حنبل ما زلنا نلعن أهل الرأي ويعلنوننا حتى جاء الشافعي فمزج بيننا.  فيهم القول والرأي 

يريد أنه تمسك بصحيح الآثار واستعملها، ثم أراهم أن من الرأي ما يحتاج إليه وتنبني أحكام الشرع عليه، 

فعلم أصحاب الحديث  .وأراهم كيفية انتزاعها، والتعلق بعللها وتنبيهاتها.وأنه قياس على أصولها ومنتزع منها

أن صحيح الرأي فرع الأصل، وعلم أصحاب الرأي أنه لا فرع إلا بعد الأصل، وأنه لا غنى عن تقديم السنن  

 
ً
ولولا مالك والليث  .ونحو هذا في هذا الفصل قول ابن وهب: الحديث مضلة إلا للعلماء.وصحيح الآثار أولا

 .45( لضللنا

من   المأخوذ  النص  عياضكتاب  فهذا  يعد    ،القاض ي  عبر  أحسن  الذي  مالك  من  مذهب  حقيقة  عن 

لأعلامه وترجم  وانتمائه  ان  ،وخصائصه  دعوى  أن  بجلاء  الأثر/  تيكشف  مدرسة  إلى  ومذهبه  مالك  ماء 

الدليلالحديث دعوى تعوزها الحجة وتفت إلى  إلى    ؛قر  بل إن الشافعي الذي نجح فيمزج المدرستين أقرب 

ورفض هو    ،يتهابالته على تأكيد حجية السنة وتراتبدليل أنه اشتغل في رس ؛  أهل الحديث من الإمام مالك

وأتابعه كثيرا من الأصول العقلية المالكية على غرار الاستصلاح، فيكون مالك أكثر وسطية بين المدرستين  

 .من الشافعي

أيضا   العراق  في  الأمر  يختلف  عهده  أين ولم  باكر  في  المالكي  المذهب  الباحثين   ؛ انتشر  بعض  يرى  حيث 

  أهل   مدرسة وهي  ألا  العراق   في  السائدة  الفقهية  بالمدرسة  المالكية  العراقية  المدرسة  منهج  تأثر  قد)هأن

  الفقهية،  للصور   المنطقي  التحليل  إلى  بميلها  المالكية  العراق  مدرسة  زتتمي    التأثر   لهذا  ونتيجة  ،الرأي 

   هذا  ويظهر  الأصولي،  والاستدلال
ً
  بن  إسماعيل  كالقاض ي  رسة،المد   هذه  أعلام  خلفها  التي  المؤلفات  في  جليا

  وكتاب  (،الفقه  في  المبسوط)  وكتاب  )الموطأ(،  منها:  فنونها،   في  أصول   بأنها  وصفت  والتي  (،هـ٢٨٢  ت)  إسحاق

  حنيفة،  أبي  على  الرد  في  كتبه  الذي   (القرآن  )أحكام  وكتاب  (، بالقرآن  الاحتجاج  )  بوكتا   (،الأصول )

   العراق  مالكيةسار ف . كثير  ذلك  وغير  والشافعي
ً
   سيرا

ً
   ونهجوا  جديدا

ً
   نهجا

ً
  المذهب،  إمام   عليه  كان  لما   مغايرا

   الفقهي  عملهم   فجاء 
ً
  العراقية،  المنطقة   ساد   الذي  الرأي  فقهاء  زعيم  ومنهج  مالك،  الإمام  أثر   بين  ممزوجا

 
رتيب المدارك وتقريب المسالك لمعرفة أعلام مذهب مالك، محمد بن تاويتالطنجي، في سنة  تالقاض ي عياض بن موس ى بن عياض السبتي،    -43

 1/90المحمدية، المغرب. -، مطبعة فضالة 1م، ط1965

 1/91القاض ي عياض، نفسه،  -44

 . 1/91عياض، نفسه، القاض ي  -45



 

15 
 

  استنباط   فإن  الجليلين؛  العالمين  هذين  منهج  مثل  اجتمع  إذا  لاسيما  كبيرة   أهمية  الموضوع  يعطي  ما  وهذا

   وجعله  المالكي  المذهب   بإثراء   يسهم   ما  وهذا  واقعية،  أكثر   ستكون   منهجيهما  على  بالاعتماد  الأحكام
ً
  مردا

 46المختلفة(  الأحكام لقبول 

  يلحظ أنبينهم  صراع  ال إن المتتبع لتاريخ الخلاف بين مدرستي الأثر والرأي ومكانه وما آل إليهم    -سا()ساد 

غداد  ببالمشرق سواء  ، وكانت بالأساس بهاحتدمت أكثر بعد عصر بدأت قبل عصر الإمام مالك ثم  المعركة  

وغيرهم من  ثم تجددت في الأندلس، ولئن كان الصراع في بغداد بين الحنابلة الأثريين  غيرها من المدائن،  بأو  

ليشمل  المذاهب لاسيما   الصراع  يتسع  أن  قبل  الشافعية ومخالفيهم  بين  أقل  وبدرجة  الارأتيين،  الحنفية 

ندلس كانت  تجدد والمعركة التي أشعلت في الأ ، في جدل العقل والنقل، فإن الخلاف الم47والأشاعرة   ةالمعتزل

، وهذا وحده كاف للدلالة على أن  -كما رأينا–بين المالكية وأهل الأثر/الحديث؛ لاسيما ابن حزم وبن مخلد

ون أنفسهم كذلك؛ بل  كما أنالمالكية لم يكونوا يعد  ،  ون المالكية من مدرستهمأهل الحديث لم يكونوا يعد  

حجية  الكثير من خلافاتهم مع أهل الظاهر والحديث في الأندلس كانت حول  و   ،كانوا يتوسطون المدرستين

ات إن مذهب  ، فكيف يقال بعد كل تلك الخلافات والمناظر صول العقلية التي أبى الأولون إقرارهابعض الأ 

 مالك مذهب أهل الحديث؟

وابن   الحديث،  أهل  ممثلة  تاريخية  فترات  في  الحنبلية  المدرسة  أضحت  ومآلاتها  الخلافات  تلك  وبسبب 

إمام المحدثين في عصرهفارتبط اسمه بأهل الحديث، وأمس ى تعبير  الذي أصبح   ،حنبل إمام أهل الحديث

"الحنابلة" شبه متطابقين الحديث" ولفظ  في  48"أهل  أنه  التشريع  لتاريخ  المؤرخون  الرابع  ، ويذكر  القرن 

–الهجري كان أهم المذاهب بين أصحاب الحديث: الحنابلة والأوزاعية والثورية، ولم يكن الحنابلة في ذلك  

 49من جملة الفقهاء  يعتبرون-بعدمن  رخلافا لما آل إليه الأم 

وحكم    ،مجاسرة تنكر بعض حقائق تاريخ التشريعإن الإمام مالك رائد مدرسة الرأي يعد  بالقول  كما أن  

غير دقيق يميل بمالك ومذهبه إلى ناحية لم يثبت أنهم استقلوا بالقول بها؛ فمالك والمالكية لم يتحررا من  

ومقتضياتها العقلية؛    ؛النصوص  الأدلة  قبل  الأول  الكريم مصدرهم  القرآن  جانب  إلى  جعلوها  لكنهم  بل 

والع ومقتضياته  للرأي  الظهر  يديروا  لم  و بالمقابل  هذه  بين  وسط  فهم  ومخرجاته؛  مالك    ،كتلقل  فكان 

، وما  في أصوله وقواعده بين المعقول والمنقول   عقلا؛ فجمعلم يهمل نقلا ولم يحجر    ،حقا  اومذهبه وسطي 

ورد في الموطأ من عبارات قد يستفاد منه تبنيه لمطلق الرأي ليست كما ظنها هؤلاء؛ فقد بين الإمام مالك  

للقول   بها  التوسل  اللبس ويسد ذريعة  ليزيل  أو  ب نفسه الأمر  الرأي مطلقا  يتبنى  عن هوى؛ فقد  يتبناه  إنه 

كت  قيل لمالك: قولك في الكتاب: الأمر المجتمع عليه والأمر عندنا أو ببلدنا وأدر قوله: )  بن أبي أويسروي ا

أكثر ما في الكتاب برأيي فلعمري ما هو برأيي ولكن سماع من    أما :فقال.أهل العلم سمعت بعض أهل العلم

 
 https://cois.uobaghdad.edu.iq/?p=253أثر الرأي في مدرسة العراق المالكية،  حازم عبد الكريم خلف،  -46

 388ص و  380-379راجع بعض جوانب هذا الصراع في: آدم ميتز، ص  -47

 http://www.aljabriabed.net/n19_13tabit.htmبغية المشتاق إلى فهم تطور عقيدة الأسلاف )مقال(، ثابت عيد،  -48

 . د.ت. 5ترجمة محمد أبو رية دار الكتاب العربي بيروت ط. 1/394الحضارة الإسلامية آدم ميتز، -49



 

16 
 

بهم الذين أخذت عنهم وهم الذين كانوا يتقون الله تعالى    المهتدى غير واحد من أهل العلم والفضل والأئمة  

ذلك   على  أنا  وأدركتهم  عليه  أدركوهم  الذين  الصحابة  رأي  رأيهم  كان  إذ  رأيي  وذلك  رأيي  فقلت:  علي  فكثر 

إلى زماننا  عن قرن 
ً
وما كان أرى فهو رأي جماعة ممن تقدم من الأئمة. وما كان  ،  فهذا وراثة توارثوها قرنا

الأمر   قلت  وما  فيه.  يختلفوا  لم  والعلم  الفقه  أهل  قول  من  عليه  اجتمع  ما  فهو  عليه  المجتمع  الأمر  فيه 

عندنا فهو ما عمل به الناس عندنا وجرت به الأحكام وعرفه الجاهل والعالم. وكذلك ما قلت فيه ببلدنا  

العلماء قول  من  استحسنته  ش يء  فهو  العلم  أهل  بعض  فيه  قلت  فاجتهدت  .وما  منهم  أسمع  لم  ما  وأما 

 منه حتى لا يخرج عن مذهب أهل المدينة  
ً
ونظرت على مذهب من لقيته حتى وقع ذلك موقع الحق أو قريبا

وآرائهم وإن لم أسمع ذاك بعينه فنسبت الرأي إلي بعد الاجتهاد مع الستة وما مض ى عليه عمل أهل العلم  

الراشدين مع من   والأئمة  به عندنا منذ لدن رسول الله صلى الله عليه وسلم  المعمول  بهم والأمر  المقتدى 

إلى غيره . فما أورده ليس كله رأيه المجرد بل بعضه رأيه وبعضه منقول  50( لقيت. فذلك رأيهم ما خرجت 

 عن غيره، وما كان رأيه فق بين ضابط القول به.

لذلك لم يكن مستغربا أن يتمخض علم مقاصد الشريعة بموضوعه ومناهجه وقواعده فيرحم علم أصول  

الفقه المالكي ويلد وينمو على يد أعلام مالك قديما وحديثا، حتى كاد هذا العلم يكون خاصية مالكية وباقي  

وتتمسك بظواهر النصوص  أن يلد في بيئة تجمد على النقل    المذاهب لهم تبع فيه؛ وما كان لعلم المقاصد

كما لم يكن ممكنا أن يلد في بيئة تتجاوز النصوص وتتفلت من قيودها ولا  دون غائيتها وأبعادها وفحواها،  

اهتمام  في    اتعير  لأنه  بتأويلات  هذهلمقتضياتها؛  مشوها  سيكون  هناك  ولد  لو  قد  وصور الحال  وتخريجات 

 . صوله مرتعا للأهواءأ وتتملص من أحكامها ويغدو الفقه و تصادم النصوص  

 خاتمة

 وسطية الإمام مالك بين مدرسة الرأي ومدرسة الحديث خلصنا إلى النتائج الآتية: بعد معالجتنا لموضوع 

لقد اختلف مؤرخو تاريخ التشريع في القديم والحديث حول تصنيف الإمام مالك؛ حيث عده بعضهم  -أولا

 . إماما لأهل الحديث بينما عده آخرون رائد لمدرسة الرأي 

المحد  -ثانيا والباحثين  الكتاب  من  الكثير  درج  أهل  لقد  دائرة  في  مالك  الإمام  إدراج  على  والمعاصرين  ثين 

 .الأثر، وكان من أسباب ذلك ركونهم إلى التقسيم الخلدوني الذي تلقوه كمسلمة تاريخية

النقديةإإن ما أوصلنا    -ثالثا العلمي والدراسة الاستقرائية  البحث  من    اأن الإمام مالك ومذهبه أخذ،ليه 

وسطا بين المدرستين في تاريخ    اأيا منهما؛ فكان   مدرسة الأثر ومدرسة الرأي، وأعمل النقل والعقل، ولم يهملا

ولم  التشريع، وهذا ما أكده فقهاء المالكية ذاتهم من الذين نقلنا أقوالهم سابقا على غرار القاض ي عياض،  

بل ردوا على هؤلاء على مستوى الفقه وأصوله    ؛ون أنفسهم من أهل الحديثيكن المالكية في تاريخهم يعد  

ك الكلام،  مجرد  وعلم  خلف  ينساقوا  لم  أنهم  أصول  الرأ ما  فكانت  عليه؛  ويصادر  النقل  يتجاوز  الذي  ي 

 
 120-1/119ابن فرحون، مصدر سابق،  -50



 

17 
 

أهل   قبل  من  وممانعة  كانت محل رفض  العقلية  أن أصولهم  كما  والمعقول،  المنقول  بين  مذهبهم جامعة 

 والاستحسان.  الحديث وأهل الظاهر على غرار القياس والاستصلاح

الفقهاء  -رابعا يد  على  ونموه  المالكي  الفقه  أصول  رحم  من  الإسلامية  الشريعة  مقاصد  علم  ميلاد  إن 

 .المالكية قديما وحديثا يؤكد أن المذهب المالكي جامع بين النقل والعقل، ووسط بين هذا وذاك

لوسطية المذهب المالكي مظاهر كثيرة؛ لعل أبرزها أنه فقه جامع بين العقل والنقل، بين الرأي   إن-خامسا

 المصالح والمقاصد.على مستوى يراعي الواقع الذي يتنزل فيه والأثر، يراعي النص كما 

الرأي    إن-سادسا ثنائية  واستصحاب  الفقهية  للمدارس  التاريخي  التصنيف  على  الإبقاء  من  بد  ولا  كان 

الفقهية الخلافات  ومسار  التشريع  تاريخ  لتطور  استقراء  القول  يمكننا  فإننا  أهل    :والأثر؛  مدرسة  إن 

ينضوي في دائرتها المذهب الظاهري  كانت قبل الإمام مالك في المدينة المنورة، أما بعده فإنها  الأثر/الحديث  

وبدرجة أقل المذهب الحنبلي، بينما تتسع دائرة الوسط الجامعة بين الأثر والرأي لتشمل المذهب الحنفي 

الأثر،   من  الشافعي  يقترب  حيث  المدرسة؛  هذه  داخل  وسطية  أكثر  مالك  والإمام  والشافعي؛  والمالكي 

 ، ولا أثر لمدرسة رأي خالصة.حنيفة من الرأيويقترب أبو 

رصينا،بمنهج تاريخي  ا  يعاصرة ونقدها نقدا علمالمالحديثة و بإعادة قراءة كتب تاريخ التشريع    نوص ي-ابعسا

 . اعهبتأ  يهحقيقي الذي أراده مؤسسه وسار عل الك ومذهبه في موقعه المالإمام   سمح بوضع ي

 قائمة المصادر والمراجع 

 . د.ت.5، ترجمة محمد أبو رية دار الكتاب العربي بيروت ط394آدم ميتز، الحضارة الإسلامية ص  -1

 م. 2011. ط م1932ملكة المتحدة أحمد أمين، ضحى الإسلام، مؤسسة هنداوي، الم -2

 م. 2011ط م1932ملكة المتحدة الإسلام، مؤسسة هنداوي، الم  فجرأحمد أمين،  -3

باشا،  -4 تيمور  )الحنفي   أحمد  الأربعة  الفقهية  المذاهب  حدوث  في  تاريخية  ( الحنبلي-الشافعي-المالكي-نظرة 

 م 1990ه/1411، 1لبنان، ط –دار القادري للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت  ، المسلمين وانتشارها عند جمهور  

عيد،   -5 )مقال(،  ثابت  الأسلاف  عقيدة  تطور  فهم  إلى  المشتاق  بغية 

http://www.aljabriabed.net/n19_13tabit.htm 

 م 2010، 1ث، دار الساقي، بيروت، طجورج طرابيش ي، من إسلام القرآن إلى إسلام الحدي -6

 https://cois.uobaghdad.edu.iq/?p=253أثر الرأي في مدرسة العراق المالكية، حازم عبد الكريم خلف،  -7

 . مطبعة المدني، المؤسسة السعودية بمصرأصول الفقه وتاريخ التشريع، خلاف، عبد الوهاب،  -8

كتاب    ابن -9 الرحمن،  عبد  ذوي  خلدون،  من  عاصرهم  ومن  والبربر  العرب  تاريخ  في  والخبر  المبتدأ  وديوان  ر  ب  الع 

 م 1981ه/1401، 1الشأن الأكبر، مراجعة سهيل زكار، دار الفكر، بيروت، ط

ة  ى أضواء علأبوريدة، محمود،   -10 ن  ة  السُّ دي   بمصر  ، دار المعارفالثالثة  « الطبعةالحديث عن  ، أو دفاع المحم 

زيد الشريف، التفسير بالغرب الإسلامي،   -11

https://www.alukah.net/sharia/0/109111/%D8%A7%D9%84%D8%AA%D9%81%D8%B3%D9 

 دار الكتب العلمية، بيروت، د.ت ، السايس محمد علي، تاريخ الفقه الإسلامي -12

http://www.aljabriabed.net/n19_13tabit.htm
https://cois.uobaghdad.edu.iq/?p=253


 

18 
 

الصبور   -13 عبد  وتعليق  وتحقيق  ترجمة  والباجي،  حزم  ابن  بين  الشريعة  أصول  في  مناظرات  تركي،  المجيد  عبد 

 م 2006ه/1406  1شاهين دار الغرب الإسلامي ط

 م 2001ه/1422، 2علي جمعة، المدخل إلى دراسة المذاهب الإسلامية، دار السلام، القاهرة، ط -14

 م. 2007ه/1428، 1التدمرية، الرياض، ط  دار-العقليةأدلته –فاديغا موس ى، أصول مذهب فقه الإمام مالك  -15

الديباج المذهب في معرفة أعيان علماء المذهب،   إبراهيم بن علي بن محمد، برهان الدين اليعمري،ابن فرحون،  -16

 تحقيق وتعليق: محمد الأحمدي أبو النور، دار التراث، القاهرة

رتيب المدارك وتقريب المسالك لمعرفة أعلام مذهب مالك، محمد  القاض ي عياض بن موس ى بن عياض السبتي،   -17

 المحمدية، المغرب.  -، مطبعة فضالة 1م، ط1965بن تاويتالطنجي، في سنة 

 م1960، 7محمد الخضري بك، تاريخ التشريع الإسلامي، دار المعارف، بيروت، ط -18

محمد يحيى بن محمد المختار الولاتي، إيصال السالك إلى أصول مذهب الإمام مالك، قدم له وعلق عليه مراد   -19

 م 2006ه/1427، 1بوضاية، دار ابن حزم، ط

عبد الواحد بن علي التميمي، المعجب في تلخيص أخبار المغرب من لدن فتح الأندلس إلى آخر عصر  المراكش ي،   -20

 م2007ه/1426، 1، صيدا، بيروت، ط، المكتبة العصريةالموحدين

 م 1986ه/1406، 1مصطفى إبراهيم المشينى، مدرسة التفسير في الأندلس، مؤسسة الرسالة، ط -21

 م 2001ه/1422، 5القطان، تاريخ التشريع، مكتبة وهبة، ط مناع  -22

 
 


