
 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 لجزائرا –الإسلامية    قسنطينة 

 

 لجزائرا-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة  DOI: 10.37138جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر     - 463 -

 

  التجديد في الفكر العقدي عند الشيخ محمد الصالح الصديق
Renewal in Doctrinal Thought According to Sheikh Mohammed Al-Saleh Al-Seddik 

 
 2 أ.د زبيدة الطيب 1عبد الجليل قربوع

a.kerboua@univ-emir.dz . z.tayeb@univ-emir.dz 

0053-2061-0009-0009 4104-6337-0000-0009 
 

 

 15/09/2025تاريخ النشر:         23/05/2025تاريخ الاستلام: 

Received: 23/05/2025        published: 15/09/ 2025  

 
 

 

 : المقال ملخص
ن وتكم ،لصالح الصديقائري محمد الجزا انطلاقا مما كتبه الشيخ، لى قضية التجديد في الفكر العقدييسهم هذا المقال في تسليط الضوء ع

 حث إلى مقدمة مهدتلبا وقد تم تقسيم في ظل التحديات الفكرية المعاصرة، لعمل تجديدي متوازن، هذا الموضوع في الحاجة الملحة أهمية
 د في الفكر العقديهوم التجديمف، صديقموجزة عن الشيخ محمد الصالح اللمحة  :محاور رئيسية مرتبة كما يلي أربعفيها للموضوع، تليها 

ان كلى أن موقف الشيخ  إا المقال هذ ص  ل  وقد خ   ،معالم التجديد في الفكر العقدي وضوابطهومشروعيته، دوافع التجديد في الفكر العقدي، 
 .صرت العوسطا يقوم على التمسك بالثوابت، والاستفادة من التراث الفكري، والانفتاح الواعي على مستجدا

 .التجديد، الفكر، العقيدة، محمد الصالح الصديق كلمات مفتاحية:
Abstract: 

This article contributes to shedding light on the issue of renewal in doctrinal thought, based 

on what was written by the Algerian Sheikh Muhammad al-Salih al-Siddiq. The importance 

of this topic lies in the urgent need for balanced renewal work, in light of contemporary 

intellectual challenges. The research was divided into an introduction in which I paved the 

way for the topic, followed by four main axes arranged as follows: a brief overview of 

Sheikh Muhammad al-Salih al-Siddiq, the concept of renewal in doctrinal thought and its 

legitimacy, the motives for renewal in doctrinal thought, the features of renewal in doctrinal 

thought and its controls. This article concluded that the Sheikh’s position was a middle 

ground based on adherence to constants, benefiting from intellectual heritage, and conscious 

openness to modern developments 

Keywords: Renewal, Thought, Doctrine, Mohammed Al Saleh Al Sadiq. 
 

 

                                           
للعلوم الإسلاميةمخبر ( 1) لقادر   .سنطينة  )الجزائر(.ق -جامعة الأمير عبد ا
لقادر للعلوم الإسلامية2)  قسنطينة  )الجزائر( -(جامعة الأمير عبد ا

https://orcid.org/0009-0009-2061-0053
https://orcid.org/0009-0000-6337-4104


 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 لجزائرا –الإسلامية    قسنطينة 

 

 لجزائرا-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة  DOI: 10.37138جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر     - 464 -

 

 

 مقدمة:

دي  ديدية للفكر العقاولات تجة ومحشهد العالم الإسلامي منذ الن ِّصف الأول من القرن التاسع عشر عدَّة حركات إحيائي      
عاد الفكر ن أدركوا مدى ابتأبي، بعد بن ن ومحمد إقبال ومحمد عبده ومالك قادها ثلة من العلماء والمفكرين بدءًا بشبلي النُّعماني

 من مستجدات. ما يطرحهو واقع قيقية، وانشغاله بقضايا تاريخية وأخرى تجريدية لا تمت بأي صلة للالعقدي عن وظيفته الح
به يق، الذي فاضت كتالح الصدد الصوقد كان لرجال الإصلاح في الجزائر نصيب من هذا الإدراك، ومنهم الشيخ العالم محم      

وغيرها من  ،لمسلميناتأخر وسر نهوض الغرب لضعف والتشرذم، و حديثاً عن السبب الذي أوقع الأمة الإسلامية في براثن ا
لإسلامي فكرا اا بتغيير الواقع لذين عنو اددين لئك العلماء المجو المواضيع ذات الصلة بهذا الأمر، ممَّا يوحي بأن هذا العالم سليلٌ لأ

 وعملا.
 إشكالية البحث:

ديم ، وبحث إمكانية إسهامه في تقبالتجديد في الفكر العقدي جاء هذا المقال في سياق الكشف عن مدى اهتمام الشيخ         
 ا ونحن نعلم أنَّ له، خصوصوأصو  حتى لا ي تر ك على عواهنه، فيؤدي إلى مساس بثوابت الدين هر واضح المعالم حول مفهومتصو 

 فة.ب المختللمشار اتسم بالاستقطاب الحاد وتتجاذبها العديد من الرؤى ذات التجديد من أكثر المفاهيم التي ت
 لعقدي ؟لتجديد في الفكر اهل أسهم الشيخ محمد الصالح الصديق في بناء تصور متوازن ل وعليه نطرح الإشكال التالي: 

 وتندرج تحت هذا الإشكال جملة من التساؤلات الفرعية، نذكر منها ما يلي:
 ـ ما مفهوم التجديد في الدين وحظ الفكر العقدي منه عند الشيخ محمد الصالح الصديق؟ ـــ

 ـــ وما هي الدوافع والأسباب التي تجعل من التجديد ضرورة حتمية في نظره؟ 
 ويم ؟يرها القدية ســــ وما هي أهم المعالم والضوابط التي حدَّدها ونبَّه إليها حتى تضمن العملية التجدي

 الفرضيات:
جع التي مة التأخر والترالول لأز اد الحدوافع التجديد العقدي في فكر الشيخ محمد الصالح الصديق مستمدة من وعيه بضرورة إيج ــــ

 تعيشها الأمة الإسلامية.
حياء ها إاية منبل الغ التراث، عة معـــــ الدعوة إلى التجديد العقدي في فكر محمد الصالح الصديق ليست محاولة لإحداث القطي

 الفكر العقدي وتوجيهه حتى يكون أكثر فاعلية مع الواقع ومستجداته.
 أهداف البحث: 

 ــــ بيان التصور الذي قدمه الشيخ لمفهوم التجديد في الفكر العقدي.
 .لصديقامعرفة الدوافع والأسباب التي تجعل من التجديد ضرورة حتمية، من منظور محمد الصالح ـــ 

 .لاص المعالم المنهجية التي وضعها ونبَّه إليها بغية تنظيم العملية التجديديةــــ استخ
 
 



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 لجزائرا –الإسلامية    قسنطينة 

 

 لجزائرا-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة  DOI: 10.37138جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر     - 465 -

 

 منهج البحث:
يخ محمد الصالح فكار الشال وأاقتضت طبيعة البحث أن يكون المنهج المتبع هو المنهج الوصفي التحليلي: وذلك بتحليل أقو 

 الصديق المتعلقة بموضوع التجديد العقدي.
 خطة البحث:

 مقدمةـــ 
 ــــ لمحة موجزة عن الشيخ محمد الصالح الصديق.

  ته.مشروعيو دي ــــ مفهوم التجديد في الفكر العق
 في الفكر العقدي. ــــ دوافع التجديد

 معالم التجديد في الفكر العقدي وضوابطه.ـــ 
 خاتمة + توصيات.ـــ 

 .لمحة موجزة عن الشيخ محمد الصالح الصديق  ـــ2  

من بلاد ، (45، 39، صفحة 1م، ج2010)الصديق،  محمد الصَّالح الصديق بن محمد البشير بن محمد السعيد هو         
-95، الصفحات 1م، ج2010)الصديق،  م بقرية أبزار الواقعة حاليا في ولاية تيزي وزو1925ديسمبر  19ولد يوم  القبائل

 حفظ المتون والمنظومات والقصائد، ، ثم شرع فيمسيرته العلمية بحفظ القرآن الكريم، وقد أتمه كاملا قبل سن التاسعة بدأ ،(96
، 1م، ج2010)الصديق،  الشعريةمن القصائد  امتنا وكثير  خمسا وثلاثينأتم فيها  قرابة أربع سنواتعلى هذه الحال  وظلَّ 

حيث تلقى جملة من العلوم الشرعية واللغوية، وأبان فيها عن تفوقه  ،بعد ذلك انتقل إلى الزاوية اليلولية ،(105 -97الصفحات 
م سافر إلى 1946، وفي سنة (152 -149م، الصفحات 2017)الصديق،  يه هذا العصرو ببسي أستاذهالواضح حتى لقبه 

م، 2017)الصديق،  .م1951جامعة الزيتونة بتونس ليواصل مسيرته العلمية، وقد تخرج منها بشهادة التحصيل والأهلية سنة 
 (191، 171صفحة 

أحد المدافعين عن الهوية الدينية  وبعد عودته من تونس باشر عمله الميداني، بنشر العلم وتصحيح المفاهيم، فكان بذلك     
ل النفس، فكان متفاعلا مع الثورة من أول يوم ذالجهاد وب تعدَّاه إلىعند هذا الحد، بل  هلم يتوقف نشاطو ، والثقافية للجزائر

)الصديق،  ، قوة الإيمان، وقوة الكفاح بإعداد الرجال والسلاحلا بالقوةإلاقتناعه بأن ما أخذ بالقوة لا يسترجع  ،اندلعت فيه
 ..(306، 300، 298، صفحة 1م، ج2010

فكان يقدم الدروس والمحاضرات ذات الصبغ المختلفة، عبر الإذاعة والقنوات استمر نشاطه الدعوي والتربوي بعد الاستقلال،       
حرير فالتَّ  ر في مجال التأليف،، كما عرف بإنتاجه الغزي.(453، 446، 445، صفحة 1م، ج2010)الصديق،  ة،يالتلفزيون

في و في السلم أو الحرب، في السفر أو الحضر، في شبابه  ديدنه وشغله الشاغل الذي لازمه ولم ينفك عنه طيلة حياته،شر هما والنَّ 
 طالبا في تونس كان  حين ألفه وهو متغرب عن بلده ،الذي يعتبر باكورة كتبه العلمية "أدباء التحصيل"كتابه شيخوخته، فهذا  

الاحتلال الفرنسي الغاصب، وقد لاقى  أيامفه ألَّ  ،الذي ذاع صيته "نآمقاصد القر "وكتابه ، (175م، صفحة 2017)الصديق، 
م، 1982)الصديق،  خراجه للنور حتى يستفيد منه الجيل صغار وكباراإما لاقى من صعوبات وعراقيل ومتاعب في سبيل طبعه و 



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 لجزائرا –الإسلامية    قسنطينة 

 

 لجزائرا-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة  DOI: 10.37138جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر     - 466 -

 

، مختلف المجالات ) عقيدة، علوم قرآن، أدب، تاريخ ، فيهما بعد ذلك بسيل جارف من الكتبع  بِّ ت  ، ليـ  (40-36الصفحات 
 .صح للمسلمينسلام والن  ا يدل على عزيمة قوية ورغبة جياشة في خدمة الإفإنَّّ  لَّ دن إوهذا  كتابا،  160(، وقد فاقت تراجم

 

 ومشروعيته التجديد في الفكر العقدي مفهومـــ 3  

 :ةمعنى التجديد لغ 1.3

" على عدة معان، ولعل المعنى المراد والأقرب إلى الغرض الذي نحن فيه، هو الذي يشير إلى دفي اللغة جاءت مادة "جد       
الثَّوب والشيء يجد  :( 563 -562، الصفحات 1)ابن منظور، ج البعث والإعادة والإحياء، ففي اللغة العربية يقال "جد َّ

ه جديداده واستجدَّ ه وجدَّ بالكسر صار جديدًا وهو نقيض الخلق... وتجدَّد  الشيء: صار جديدا، وأجدَّ  ان والأجدَّ  ...ه أي صيرَّ
 "بهوالجديدان لأنهما لا يبليان أبدا، الليل والنهار... والجديد مالا عهد لك 

ن عدم، بل هو كار شيء ملا يعني ابت يحمل في طياته من حيث الدلالة اللغوية معنى التبديل والاستعاضة، كما ذن فالتجديد لاإ 
 .إحياء لشيء كان موجودا أصلا

   المعنى الاصطلاحي للتجديد:  2.3 
العقيدة، أو إلى الدين بصفة عامة وإلى العلوم التي نشأت خادمة له،  طلاحية لمفردة التجديد مضافة إلىالنَّاظر إلى التَّعريفات الاص

ومن ذلك التعريف يجدها غير بعيدة عن المعاني الل غوية، بل تصب في السياق ذاته، اللهم ما تقتضيه الإضافة من معنى خاص، 
: "هو العودة به إلى ما كان عليه يوم نشأ وظهر، (30م، صفحة 2001)القرضاوي، الذي يرى صاحبه بأن التجديد في الدين 

  بحيث يبدو مع قدمه كأنه جديد، وذلك بتقوية ما وهى منه، وترميم ما بلي،...، حتى يعود أقرب ما يكون إلى صورته الأولى"
فبالرجوع إلى ما كتبه والوقوف على ثنايا أفكاره في هذا الشأن نجده  وهذا التعريف يقترب مما يذهب إليه محمد الصالح الصديق،

 :يشير إلى أنَّ عملية التجديد تتم وفق مسلكين
يكون التجديد من خلاله بالرجوع بالناس إلى الإسلام الصحيح كما نزل أول مرة، وتنقية عقولهم من درن الخرافات والعقائد  أولهما:

م، 1989)الصديق،  فتدرك أن الرَّواسب التي علقت بالإسلام وكدَّرته وعاقته ما هي إلا طارئة عليه الباطلة، وتصويبها نحو الحق،
، والتجديد وفق هذا المسلك معناه إحياء الدين وإعادة بعثه بين النَّاس، وتخليصه من الشوائب التي غشيته، (64صفحة 

التي أحدثت فيه، وذلك بتجديد صلة المسلمين بمنابعه الأصلية التي لا تنضب وهي الكتاب والسنة، فيعود خالصًا نقيا  والانحرافات 
 .كما كان عند ظهوره أول مرة، وظاهرا ومحكَّمًا في ممارسات المسلمين اليوم كما هو حال الأوائل

أمام العقل لإيجاد الحلول والآليات من أجل تلبيَّة حاجات بفتح باب النظر والاجتهاد  من خلاله: يكون التجديد ثانيهماو   
إضافة إلى الإحياء  ، وهذا المعنى يعطي العملية التجديدية بعدًا آخر ــــ(96م، صفحة 1989)الصديق،  الإنسان في كل عصر

ولا شك أن مكاسبه  النبوية، والسنة الكريم تنادا إلى مرجعية ثابتة وهي القرآناس ،والبعث ـــ فيربطها بالواقع المعاش وما يتطلبه
ريا وعلميا فكتحديات المعاصرة، ولهذا فإنه يتطلب جهدا نفسيا و مع الأكثر  يتلاءمستكون أعظم، لأنه سينتج وعيا جديدا 

 الدين والاستعاضة عنه يروتجدر الإشارة إلى أن هذا المستوى من التجديد لا يعني تغي ،(69م، صفحة 1993)الترابي،  مضاعفا



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 لجزائرا –الإسلامية    قسنطينة 

 

 لجزائرا-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة  DOI: 10.37138جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر     - 467 -

 

الذي يتجدد ويطاله التغيير والتطوير هو الفكر البشري الذي نشأ متعلقا  أو استحداث فكر وضعي بدلا عنه، إنّا ،بدين آخر
ة تفاعل عمليَّ ": (181م، صفحة 2007)شبار،  نخر يكون التجديد وفق هذا المسلك عبارة عآبالدين وخادما له، وبتعبير 

، أي أنه لا ينطلق من فراغ، بل له رحيوي داخل فكر قائم لإعادة اكتشافه وتطويره وفقا للفهم الزمني الذي يعي حاجات العص
 ".قواعده ومنهجيته ومرجعيته وثوابته

  التجديد في فكر الشيخحظ الفكر العقدي من هذا  3.3 
يقصد فصل العقيدة عن الشريعة  ، وهو بهذا لايعقدفكر الص الشيخ جزئية منفصلة للحديث حول التجديد في اليخص ِّ      

، وينب ِّه لها في بالكلام ويوليها كل هذا الاهتمام اسلام على أنه دين متكامل، إنّا يفردهوالأخلاق، فهو بطبيعة الحال ينظر إلى الإ
، لعلمه بأن غيرها ينبني عليها، فإتيان العبادات على أتمها والتحلي بالصفات الحميدة، إن هو إلا ثمرة لحسن ر من موضعأكث

س، فمتى رسخ الإيمان بالله تعالى وبثوابه وعقابه في النَّفس، وملك المشاعر والأحاسيس، ظهر  ، والعكس بالعكالإيمانالاعتقاد وقوة 
م، 1985)الصديق،   ا، وانعكس سلطانه على سلوك الإنسان، فلا يصدر فعل ولا قول إلا وفقا لمقتضاهتأثيره على الجوارح كله

و إحداث تبديل في المنظومة أنه لا يعني بذلك إضافة قضايا إالعقيدة، ف مجال تجديد فياللى إ شيخوحين يدعو ال، (45صفحة 
 والسنة النبوية، لا ن الكريمآة كاملة في القر التي وردت فيها نصوص قطعية في ثبوتها ودلالتها، فالعقيدة جاءت تامَّ  ةالمعروفالعقدية 

حياؤها في قلوب المسلمين وفي نفوسهم، إهو  ،هنا تجديدليقصده با ما نَّ إولا تتغير بتغير الزمان والمكان، ولذلك ف ،زيادةأي تقبل 
أي أنَّ  (73م، صفحة 1989)الصديق، وتخليصها من الأوهام الزائفة ومن التفسيرات الخاطئة  في أذهانهم وتصحيح الفهم لها

عملية التجديد ستطال الفكر العقدي الذي ي عنى بتحقيق غايات ثلاث إزاء العقيدة: "البيان والإثبات والدفاع"، بقصد تطويره 
وتطعيمه حتى يصير قادرا على رد البدع والخرافات التي تصادم الحقائق الإيمانية، وقادرا على عرض مضامين العقيدة بما يتلاءم مع 

 على مواجهة التحديات التي أفرزها الواقع.فهوم الناس و 
 :في الفكر العقدي مشروعية التجديد 4.3

لفت الشيخ  النَّظر  إلى أمر مهم وهو مشروعية التجديد في الدين عموما بما في ذلك الجانب العقدي، فيؤكد على أن ي         
على تلبية مطالب الفطرة البشرية ومواكبة متغيرات الواقع كل التجديد من أهم خصائص الإسلام لما تحويه تعاليمه من حيوية وقدرة 

حين لذلك فهو مطلب مشروع، يجد سنده الشرعي في كلام النبي عليه الصلاة والسلام، فعن أبي هريرة رضي الله عنه أن الرسول 
، 4، ج4291)أبو داود، رقم  "إن الله يبعث لهذه الأمة على رأس كل مئة سنة من يجدد لها دينها" صلى الله عليه وسلم قال:

وقد عمد إلى تقرير هذه الحقيقة ليزيل من أذهان البعض أي شبهة أو لبس قد يعتريهم حول أصالة التجديد   (109صفحة 
م، الصفحات 1989)الصديق،  وشرعيته، وليزيدها بيانا وتأكيدا أردفها بذكرٍ لأسماء شرَّاح الحديث النبوي الوارد في هذا الباب

 وأسماء كثير من المجددين الذين برزوا على مدى أربعة عشر قرنا  ليؤكد أن التجديد ضارب في عمق التاريخ الإسلامي ،(56 -55
 .(60-59م، الصفحات 1989)الصديق، 

 
 
 



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 لجزائرا –الإسلامية    قسنطينة 

 

 لجزائرا-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة  DOI: 10.37138جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر     - 468 -

 

 دوافع التجديد في الفكر العقدي:ــــ   4

 :التَّموضع الحضاري للأمة الإسلامية إعادة  1.4
لا يختلف اثنان في كون الأمَّة الإسلامية تعيش أزمة حضارية خانقة، أفقدتها موقع الر ِّيادة والقيادة لتصبح أمة مقودة تتذيل        

بأن يكون دافعا لكل الطاقات أفراد ومؤسسات لكي ت ستنفر وتتحرك، بغية  اري، وهذا الوضع المحرج وحده كافسلم الترتيب الحض
 هج ني نى نم ُّٱ:هدف موحد وهو استرجاع موقع الأمة الحقيقي بين سائر الأمم، كما حدده القرآن الكريم في قوله

واستعادة مركزيتها في التوجيه،  ،[.110آل عمران، الآية: ]َّيى يم يخ يح يج  هي هى هم
ويرجع الشيخ   (7م، صفحة 1983)الصديق،  والحضارية، والفكرية، يوم كانت أمة القرآن والسنة الصحيحةوالقيادة الثقافية، 

أسباب هذا الارتخاء المفاجئ الذي أدخل الأمة الإسلامية في طورٍ من الذُّل والضعف، وضيَّعها في دهاليز التضعضع والتشرذم طيلة 
 عقود من الزمان إلى عدة عوامل، منها ما هو داخلي ومنها ما هو خارجي، ساهمت جميعها في إبعاد المسلمين عن جوهر الإسلام.

استحداث كثير من البدع والخرافات وإلصاقها بالإسلام، وكذلك نزعة الكثيرين إلى الجمود والتقليد  لأسباب الداخلية:أ ــ من ا
 .(56م، صفحة 1989)الصديق،  عوض إعمال النظر في الدليل من الوحي وربطه بالواقع ومستجداته

ظهور العديد من الشبهات التي ألقاها المستشرقون، وبروز الكثير من التيارات والفلسفات الهدامة  الخارجية:ب ــ ومن الأسباب 
 .(9م، صفحة 1983)الصديق،  التي أفرزتها الحضارة الغربية والتي تشكل تحديا لعقيدة المسلمين

ى بأنها أوقعت المسلمين في براثن التخلف، ولذلك فإن استعادة الريادة وتحقيق الاستئناف فهذه هي الأسباب التي ير       
الحضاري لا يكون إلا بتجديد الصلة بمنابع الإسلام الصافية المتمثلة في القرآن والسنة، عملا بمقولة لا يصلح آخر هذه الأمة إلا بما 

 .(77م، صفحة 1989)الصديق،  صلح أولها
 أثر العقيدة في تقويم السلوك وإصلاح المجتمع.  2.4

فرده بالكلام حتى يتضح جليا نظرا لأهميته عند الشيخ ن اوهذا العنصر يندرج إلى حد معين ضمن العنصر الذي قبله، وإنَّّ       
نقلاب الذي أحدثه الإسلام في إلى العقيدة، لأنها في نظره هي سر الا صأكد على ضرورة أن يتوجه المجددون بشكل أخ الذي

وفي المقابل فإنَّ ، (75م، صفحة 1989)الصديق،  شبه الجزيرة العربية، والأساس الذي ارتكز عليه في انتشاره إلى بقية الأصقاع
 اء الذي ألمَّ لدَّ بناء عليه فإنَّ العلاج الأنسب ل، و ينالتدهور الذي أصاب المسلم هو سروابتعاد المسلمين عن مضامينها  فسادها
، (55، 53صفحة م، 1985)الصديق،  يكون بإحياء العقيدة في نفوس المسلمين وتخليصها من أي انحراف أحدث فيها ،بالأمة

 فالعقيدة في نظره هي القادرة على توجيه السلوك لأنها تورث في قلب المؤمن خشية الله والمراقبة له في كل الأعمال والأقوال
 هون ومرتبط بمدى صلاح أفرادهفصلاحه مر  ،، وهكذا ينصلح حال المجتمع ويستقيم(48 -47م، الصفحات 1985)الصديق، 

مؤهلا  يروبهذا يصفإذا ترسخت العقيدة فيهم فإن سلوكهم على الصعيد الفردي والاجتماعي سيكون صورة عملية لما في قلوبهم، 
  .(15صفحة م، 1989)الصديق،  غاب عن معظم الشعوب المسلمة ذيق التفوق اليقوتحالريادة  لاستعادة

 
 



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 لجزائرا –الإسلامية    قسنطينة 

 

 لجزائرا-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة  DOI: 10.37138جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر     - 469 -

 

 عالمية الإسلام وخلوده. 3.4
من الحقائق التي تجعل التجديد أمرا ضروريا ولازما، هو عالمية الإسلام وخلوده، فهو الد ِّين الذي ارتضاه الله لكافة البشر إلى       

 كى كم كل كا ُّٱ:تعالىأن يرث الأرض ومن عليها، لما يحويه من خصائص تؤهله لذلك، ويؤكد هذا قوله 
[ وحتى يضمن هذا الدين استمراره وبقاءه صالحا لكل زمان، مستوعبا لكل الوقائع .107سورة الأنبياء، الآية: ] َّكي

والأحداث التي تتجدد وتتعد بمرور الزمن، كان لزاما تجديده في كل عصر، ليحتوي بمرونته تلك المستجدات التي تشكل تحديا 
واستنباط الأحكام منها، وطرحها بما يتلاءم مع فهوم الناس ومتطلبات العصر  لعقيدة المسلمين، وذلك بإعادة فهم نصوصه

، (86م، صفحة 1989)الصديق،  فالتشريع مربوط بالحياة ولهذا وجب أن يكون متجاوبا مع حركتها الدائبة في التجدد والتطور
وإن حدث العكس، فإنه سيؤدي حتما إلى تعطيل التكليف، لأن  قياس وغيره في كل عصروهذا يقتضي فتح باب الاجتهاد من 

، الصفحات 5م، ج1997)الشاطبي،  للأولين فيها اجتهاد وقد لا يكون ،تتجدد باستمرار عوالوقائ ،محدودة نصوص الشرعيةال
ضرورة كلما جدَّت الوقائع وبرزت التحديات، ولا شك أنه يصبح أكثر ضرورة في عصر العولمة  فالتجديد إذن يصبح ،(38-39

هذا الذي ألغيت فيه الحواجز الزمنية والمكانية بين الأمم، بفضل التطور الهائل الذي تعرفه البشرية على مستوى الاتصالات وتبادل 
قرية صغيرة جعل الأمة الإسلامية أمام سيل غزير من الفلسفات والتصورات  المعلومات، فهذا التغير الطارئ الذي حوَّل العالم إلى

والنظريات التي أفرزتها الحضارة الغربية، هذه الحضارة التي تسعى إلى فرض هيمنتها على باقي الشعوب والثقافات سواء على 
هرها التصور الإسلامي، بل إنها ت صادم في المستوى التعبدي، الأخلاقي، الاجتماعي، الاقتصادي، السياسي، والتي تعارض في جو 

الغالب كل الثقافات ذات الخلفيات الدينية بصفة عامة، وهذا يستوجب معالجة جذرية متكاملة الأركان خاصة في ظل عجز 
: "الإسلام (55م، صفحة 1989ق، )الصدي الموروث الكلامي القديم عن مواجهة حجم هذا التحدي الراهن، يقول الشيخ

تواجهه خلال حياته الطويلة محاولات متنوعة من الداخل والخارج قصد تشويهه ومسخه والخروج به عن مفاهيمه... ومن أجل 
 ذلك كان التجديد".

 معالم التجديد في الفكر العقدي وضوابطه.ــــ   5

  الانطلاق من الكتاب والسنة:  1.5
 (69م، صفحة 1989)الصديق،  على ضرورة انطلاق عملية التجديد في الفكر العقدي على ضوء الكتاب والسنةد الشيخ يؤك ِّ 

 لعلمه بأنه لا هدى ولا صلاح إلا بالالتزام بهما، فهما المصدران الأصليان في تلقي العقيدة وتعاليم الد ِّين ومزاياه بصفة عامة
، فلا يجوز للمسلم أن يستبدلهما بغيرهما، فالعقيدة ليست فلسفة أو تنظيرا يمكن للإنسان أن (186م، صفحة 1982)الصديق، 

يقول فيها ما أراد أو أن يخوض فيها بعقله كيفما شاء، بل تقوم على التسليم بما جاء عن الله عز وجل وعن رسول الله صلى الله 
لق أن الله أكمل بيانه لمضامين العقيدة والدين في كتابه وسنة نبيه فلا عليه وسلم ظاهرا وباطنا، ما عقلناه وما لم نعقل، من منط

سورة ] َّثرتي تى تن تم تز تر  بي بى بن بم بز ُّٱوتعالىزيادة ولا نقصان، يقول الله سبحانه 
 وبناء وتعليقا على هذه الآية يؤكد الشيخ بأن الدين الإسلامي قد جاء بكل التشريعات التي يحتاجها، [ 03المائدةـ، الآية: 

)الصديق،  الإنسان في كل زمان، وبالتالي لا يجوز لأحد أن يزيد فيه عبادة أو شعيرة، ومن حاول ذلك فقد ادعى بأن فيه نقصا



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 لجزائرا –الإسلامية    قسنطينة 

 

 لجزائرا-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة  DOI: 10.37138جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر     - 470 -

 

وأن يعي   أن يضع نصب عينيه هذا الأصللذلك ينبغي على المجدد الذي يروم تجديدا في هذا المجال  ، (207م، صفحة 1982
جيدا بأن سلامة العقيدة تكمن في بقائها نقية مستمدة من منابعها الجوهرية الصافية، فيحيي ما اندرس منها، ويسقط ما التصق 

كل ذلك استنادا إلى الوحي بشقيه القرآن   بها من بدع وأباطيل، ويرد عنها ما يلفحها من شبهات، ويربطها بقضايا الواقع والعصر،
مامهم الأكبر هو القرآن وهدي النبي عليه الصلاة والسلام، فقد إأمتنا الذين كان دليلهم الأول و  النبوية، تأسيا بأوائلالكريم والسنة 

ألقوا عنهم رواسب الجاهلية وأقبلوا بكنه الهمَّة على الإسلام، فتغير بهم الحال من ضعف إلى قوة ومن ذ لٍ إلى عز ومن ظلام إلى نور 
: "لا مجال للشك في (203م، صفحة 1982)الصديق،  ب العظيم في حياتهم يقول الشيخ محمد الصالحالحق، وعن هذا الانقلا

إلى الكتاب الكريم وعملا بما فيه من النُّظم  -أيها المسلمون-أنَّه لا يصلح أمر هذه الأمة في آخرها إلا بما صلح بها أولها، فرجوعا 
 والقوانين".

 محاربة البدع والانحرافات.   2.5
هذا الأصل من أهم المعالم الواجب اتباعها عند كل عمل تجديدي، ولهذا نبه إليه الشيخ في أكثر من موضع، فدعا المسلمين        

إلى ضرورة الإبقاء والحفاظ على دين محمد صلى الله عليه وسلم كما جاء به نقيًا طاهرا من كل ضلالة وشبهة، وبذل الوسع في 
، وما حرصه وتأكيده وتذكيره الدائم بهذا الأصل إلا لإدراكه (201م، صفحة 1982)الصديق،  تمحاربة أهل البدع والشبها

عظيم الخطر الذي يمكن أن يحدثه الابتداع في الدين، وهذه جملة من المخاطر يذكرها الشيخ في سياق تحذيره من الوقوع في مغبة 
 الابتداع: 

الابتعاد بالأفراد عن الجادَّة وعن الدين الحق الذي أنزل على النبي محمد عليه الصلاة والسلام، وذلك لما يتسبب فيه من تزييف ــ 
 (136 -135الصفحات م، 1989)الصديق،  للأفكار وإماتة للسُّنن واستحداث لعقائد وعبادات ما أنزل الله بها من سلطان

ن يذهب بأس لمذموم من شأنه أختلاف اق والاـــ تفريق الأمة وتمزيق وحدتها، وهدم رابطة الأخوة بين أفرادها، وكما هو معلوم فالتفر 
 .هاالأمة وقوتها، ويوقعها في براثن الضعف والعجز عن مواجهة عدوها والدفاع عن حياضها ودين

 تر  بي بى بن بم بز بر ئي ٱُّٱٱنبي صلى الله عليه وسلم، والوعيد الوارد في قوله تعالى:ـــ استحقاق البراءة من ال

[.159سورة الأنعام، الآية: ] َّتم تز  
 .(202 -201م، الصفحات 1982)الصديق،  ـــ تشويه الد ِّين وتقديمه للغرب في صورة خاطئة و قبيحة منفرة

لى القائم انها، لهذا يجب عينها وكيدة في فهذه النَّتائج تؤكد بما لا يدع مجالا للشك أن الابتداع في الدين خطر محدق يتهدد الأم
 قدي.لفكر العاديد تجمن صميم بعملية التجديد أن يدرك بأن التصدي لها وبيان إفلاسها وبعدها عن حقيقة الدين، 

 في جانب العقيدة. تفعيل الفكر المقاصدي3.5 
كثيرة هي الأصوات التجديدية التي ارتفعت تنادي بضرورة تطوير الدراسات المقاصدية في جانب العقيدة، تماما مثل التي قامت       

 ولا تزال تقوم في جانب الشريعة، ولعلَّ السَّبب في ذلك هو تنبه العلماء والمهتمين بهذا الشأن إلى الانفصام الذي حصل في واقع
المسلمين اليوم بين العقيدة والسلوك وبين التنظير والتطبيق، فقد باتت العقيدة عند الكثيرين مجرد تصديقات عقلية لا تمتلك أي 
صدى خارجي على مستوى السلوك، من هنا جاءت دعوتهم إلى ضرورة النهوض بالتفكير المقاصدي في العقيدة لإيضاح أبعادها 

لجماعة، والكشف عن أسرارها وغاياتها حتى تستعيد دورها في تحريك النفوس وتوجيه سلوك المؤمن في الواقع على مستوى الفرد وا



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 لجزائرا –الإسلامية    قسنطينة 

 

 لجزائرا-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة  DOI: 10.37138جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر     - 471 -

 

وضبط تصرفاته، ولا غرابة فالفكرة إذا تملكت نفس الإنسان بحيث صارت عقيدة راسخة فإن آثارها ستنعكس على سلوكه، وهذا 
حة عن رسول الله مستحضرين مقاصدها ومراميها، فأثمرت في الأمر كان متمثلا في واقع الصحابة حين أخذوا العقيدة سهلة واض

، وهذه الدعوة (54 -53م، الصفحات 1983)الصديق،  نفوسهم خشية الله وحسن المراقبة له فتبع ذلك حسن القول والفعال
ت تدندن حول هذا الأصل، إمَّا تذكيراً بدور العقيدة وقدرتها على توجيه نتلمسها في فكر الشيخ، بل إن كثير من أجزاء كتبه جاء

، فتجده يؤكد دائما على أهمية العقيدة للعمل وضرورة استحضار معانيها (22م، صفحة 1989)الصديق،  السلوك وترشيده
وإما تأصيلا لهذا النوع من النظر المقاصدي من القرآن الكريم، خاصة  ،(46 -45م، الصفحات 1985)الصديق،  ومقاصدها

فكرة أن يتسم القرآن الكريم في عرضه للعقيدة بالتقصيد والتعليل، فيشير في أكثر من موضع إلى أن القرآن  اوأن كثيرين قد عارضو 
غرس الوازع الديني الإيماني، وتقويته في نفس المؤمن من خلال إعمال النظر في نصوص القرآن الكريم الكريم نفسه يدعوا إلى وجوب 

)الصديق،  وردت مسائل العقيدة، واستلهام أحكامها ومراميها ومقاصدها التي يذكرها القرآن ويشير إليها عقب كل مسألةأالتي 
)الصديق، في ظل  ، وإمَّا من خلال تقديم توجيهات مقاصدية للعديد من المسائل الإيمانية(52-48الصفحات م، 1985

في سياق قريب من هذا للتاريخ كما أنه جسد هذا التوجه في واقعه العلمي، إذ يذكر   (23 -22م، الصفحات 1989الإسلام، 
نه ساهم منذ انطلاقة الثورة في تعبئة الناس وتحفيزهم للانخراط في العمل المسلح، ولم يكن له من وسيلة في هذا المسعى إلا بأ

 .(80م، صفحة 2014)الصديق،  الاعتماد على الجانب الروحي والإيماني
 التمييز بين الوحي المقدس والتراث البشري المتغير. 4.5

من القضايا التي ترتبط ارتباطا وثيقا بموضوع التجديد، قضيَّة التَّعامل مع الوحي المقدس ممثلا في القرآن الكريم والسنة النبوية        
وأيضا مع التراث البشري الذي نشأ متعلقا بالوحي وخادما له، هل التعامل مع كليهما سيان؟ بحيث ما يتم مع أحدهما ينسحب 

رورة أم أن كل واحد وخصوصيته؟ يتبنى الشيخ في أجابته عن هذا الاستشكال موقفا وسطا بين تيارين: تيَّار على الآخر بالض
الجمود والتقليد الذي يقف عند حرفية النصوص ويدعو إلى وجوب المحافظة على التراث والالتزام به التزاما أقرب ما يكون إلى درجة 

 يصرحون بهذا المنهج علانية إلا أن سلوكهم يوحي بأنهم قد وقعوا في تقديس غير التقديس، وأصحاب هذا التيار وإن كانوا لا
)النجار،  المقدس، فخلطوا المقدس الذي هو الوحي بغير المقدس وهو اجتهادات السابقين فأضفوا قداسة الأول على الثاني

تغريب الذي ينظر إلى التراث على أنه موروث ماضوي انتهت صلاحيته بانتهاء ، وتيَّار ال(12-11م، الصفحات 2015
 الظروف التاريخية والحضارية التي أنتجته، لذلك ينبغي تجاوزه إذا ما أرادت الأمَّة الإسلامية أن تتجاوز نكبتها الحضارية، دون تفريق

، معنى (6-5م، الصفحات 2003)عمارة،  الوحي الإلهي في هذا بين الإلهي المقدس والفكر البشري الذي هو ثمرة للتفكر في
أما الوحي الذي يح  وِّي تعاليم الدين  هذا أنَّ موقف الشيخ يقوم على وجوب التمييز بين الوحي المقدس المعصوم والفكر البشري،

لانطلاق منها، لأنها هدي الله لعباده وأي محاولة للاقتطاع منها أو الإلهية من عقائد وعبادات وأخلاق فالواجب التمسك بها وا
لا يجوز لأحد البتة أن يقول بأن هذا النص قد فات زمانه، أو أن هذا الحكم قد بناء عليه تحويرها فهي خروج عن الإسلام، و 

، (91م، صفحة 1989)الصديق،  الملةاستنفد صلاحيته، فمثل هذه الأقوال ليست إلا معاول لهدم الإسلام، تخرج صاحبها من 
أمَّا التراث البشري فهو اجتهادات السابقين في فهم الوحي وفهم الواقع وقد جاءت تلبية لحاجات عصرهم، فلا يجوز بأي حال 

لمية الإسلام وصلاحيته لكل زمان ومكان، وليس معنى التوقف عندها والإذعان لها والنظر إليها بعين القداسة، فهذا يتنافى مع عا
مع هذا الحط من قيمة التراث الذي أنتجه المتقدمون أو دعوة إلى القفز عليه وإلغائه بالكلية، فإن هذا الفهم السقيم يتنافى أيضا 



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 لجزائرا –الإسلامية    قسنطينة 

 

 لجزائرا-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة  DOI: 10.37138جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر     - 472 -

 

، فقد جرت العادة بأن يصدر اللاحق سنة من سنن الله تعالى التي لا تعرف القطيعة، وهي سنة النمو والتطور المبثوثة في الكون كله
 .(13م، صفحة 2015)النجار،  عن السابق وأن ينشأ الجديد من القديم

 إعمال العقل وفتح باب الاجتهاد.  5.5
لا شكَّ أن  التَّجديد في الفكر العقدي يستلزم بالضرورة إعمال العقل وعدم تعطيله، فهو أداة الفهم والإدراك، وهو آلة       

حرر التفكير التي تتولد منها الأفكار، ولهذا نجد القرآن الكريم ـــ كما يشير الشيخ ــــ يحثُّ على التدبر والتأمل، ويهيب بالفكر أن يت
، يقول المولى (23م، صفحة 2002)الصديق، القرآن في محيط العقيدة و الإيمان،  ويثني على من يحسن استغلال عقلهمن عقاله 
 .101سورة يونس، الآية ] َّ لى لم كي كى كم كل كا قي قىفي  فى ثي ثى ثن ثمُّٱعزَّ وجل :

 نخ نح  نج مي مى مممخ مح مج لي لى لم لخ ُّٱٱ[ويقول في سياق الذَّم والتشنيع بالذين عطلوا عقولهم:

[ ويعلق الشيخ على مثل هذه الآيات التي سقتها، بأن الأمة الإسلامية إنّا  44سورة الفرقان، الآية ] َّ هج ني نى نم
بلغت أوج حضارتها حين استجابت فعليا لمثل هذه التوجيهات التي تهيب بالعقل وتستثيره، ويرى أن استمرار الإسلام في أداء 

وعليه فالواجب هو  ،(12م، صفحة 1983)الصديق، رسالته الدينية والدنيوية مرتبط باستنهاض ملكات العقل في التأمل والنظر 
رد الاعتبار للعقل، خاصة ونحن نرى عجز الأمة عن تقديم الإضافة، نتيجة للجمود الذي عصف بعقول أبناءها، والأدهى أن 

المستعدة لفهم الدين والاهتداء به قد انقرضت، ولا يمكن أن النماذج  يكون السبب الذي أوصلهم إلى هذا الحالة هو اعتقادهم بأن
، والحقيقة أنَّ العقل (64م، صفحة 1989)الصديق،  ينجب الزمان مثلها، لما تتصف به من صفات متعذرة اليوم على غيرهم
فهو قاسم مشترك بين الناس، وحسبه مكانة أن الإسلام مطالب في كل عصر بالنَّظر والاجتهاد في الَّنص وفق تغير حركة المجتمع، 

يحكمه في كل ما يعرض للإنسان في هذا الوجود، حتى في أخص قضايا العقيدة وهي الإيمان بالله، وهذا يدل على أنه مطالب 
 .(12م، صفحة 1983)الصديق،  ك والفهم في كل زمان ومكانبالإدرا

 الجمع بين الثبات والمرونة: 6.5
من الخصائص التي تتسم بها الشريعة الإسلامية وتتميَّز بها عن غيرها من الشرائع سواء السماوية منها أو الوضعية، هي        

خاصية الجمع بين الثَّبات والمرونة، فقد أودع الله فيها هذه الخاصية حتى تبقى خالدة صالحة لكل زمان ومكان، ولولا هذان 
ة، ذلك أنَّ الحياة تتطور وتتجدد لى خلودها، ولما استطاعت أن تواكب مقتضيات الواقع المستجدالعنصران فيها لما حافظت ع

باستمرار، ولأنَّ الشريعة ترتبط بها ارتباطا وثيقا باعتبارها جاءت لتحقيق صالح الإنسان وإعانته في مختلف مجالات كفاحه اليومي  
وتأسيسَّا على هذه الحقيقة ، (86م، صفحة 1989)الصديق،  و تجددكان لزاما أن تكون الشريعة مرنة لتستوعب كل تطور أ

فإنه لابد لأي مشروع تجديدي أن يراعي هذه الخاصية وأن يوازن بين هذين العنصرين، وأي تغييب لها أو تغليب لأحدهما على 
وهو ما وقع فيه الكثير ممن كتبوا عن الإسلام، صنف توسع في إبراز مرونة ، آخر هو تناقض مع خصائص الإسلام وجوهره

الأحكام الشرعية، حتى تحسبها وكأنها بلا ثوابت ولا أصول، قابلة للذوبان مع متغيرات الحياة، وصنف ي ـغ لب جانب الثبات إلى 
ليهما وقع في خطأ منهجي، الأول يؤدي إلى درجة يصور فيه الإسلام كدين جامد لا يتفاعل مع تحولات العصر، والحقيقة أن ك

تمييع الدين والثاني إلى تعطيله، وحتى لا يقع المجدد في هذا الزلل، عليه أن يقيم توازنًا بينهما، بالثبات على الأهداف والغايات 



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 لجزائرا –الإسلامية    قسنطينة 

 

 لجزائرا-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة  DOI: 10.37138جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر     - 473 -

 

)القرضاوي،  لمستجداتوالوقوف عند الأصول والكليات، بينما يتصرف في الوسائل والآلات، ويفتح باب الاجتهاد أمام الفروع وا
 . (217-215م، الصفحات 1985

 الإفادة من العلوم الحديثة:  7.5
يدرك الشيخ مدى أهمية أن يستفيد المسلم من العلوم الحديثة، وأن ينفتح على مختلف الخبرات التي أنتجها إنسان الحاضر        

فضلا عن الماضي، انطلاقا من أنَّ الإسلام نفسه يدعوا إلى تصيد الحكمة بغض النظر عن صاحبها، ما هي عقيدته، أو ما هو 
، ومع هذه الدعوة ينبه إلى وجوب التمييز بين ما يتماشى مع (17م، صفحة 1983)الصديق،  جنسه ولغته، ما دامت نافعة

الخصوصية العقدية لهذه الأمة فتراه يعيب على أولئك الذين ينظرون إلى المعطى الغربي بعين الانبهار ويسيرون مع تياره أنََّّ سار 
م، الصفحات 1989)الصديق،  يه من حمولة أيديولوجية تتعارض مع الخصوصية العقدية والحضارية للأمة الإسلاميةبرغم ما قد يحو 

لسريع في ، وهنا ينبغي أن أقف موقفا لبيان فائدة هذا الأصل وصلته بعملية التجديد العقدي، فهذا التطور الهائل وا(117 -114
العلوم في شتى المجالات والحقول، تمخضت عنه العديد من التنظيرات والمقاربات، أثرت بشكل أو بآخر على عقيدة المسلمين، لأنها 

نسان والحياة تتصادم مع ما قرره الدين الإسلامي، وهنا تظهر أهمية الأصل ساهمت في إنتاج مفاهيم وتصورات عن الله والكون والإ
عنه وصلته بالتجديد، فالانفتاح على ما توصلت إليه العلوم تحصيلا وتوظيفا يفتح أمام المجدد أفاقا جديدة تمكنه من الذي نتحدث 

تجاوز الرؤى القديمة والقوالب التقليدية، فبدل أن يبقى الفكر العقدي حبيسا للمواضيع التي كتب فيها المتقدمون ولشروحاتهم 
ـــ بانفتاحه على العلوم الحديثة ــــ مضامين الشبه والمطاعن والاعتراضات المستجدة التي من ومتونهم وحواشيهم، يستوعب المجدد 

شأنها زعزعة ثقة المسلم في عقيدته، وهذه الخطوة في غاية الأهمية لأنها تربط الفكر العقدي بواقع المسلم وما يعيشه، ومن جهة 
ن الناحية الاستدلالية على القضايا العقدية المعاصرة وذلك من باب الرَّد أخرى فإن انفتاح العلماء على النتاج العلمي يفيدهم م

الأرسطي وانفتحوا على  على الخصم بأسلوبه الذي يعتمد، تماما كما فعل علماء الكلام قديما حين درسوا الفلسفة واستوعبوا المنطق
                              . (183 -181م، الصفحات 2006)نعمان،  تلف الأديان، وذلك ليس من باب الترف بل لإلجام الخصم بسلاحهمخ

 خاتمة:

سب الشيخ في كثير من الأحيان على أنه أديب ومؤرخ، والحقيقة أنه إضافة إلى هذا  ـــ ينية، إن ذو بعد وخلفية د يضا مفكرإنه أفيح 
حا بيه استدلالا وشر ن وسنة لام اللهالواسع على التراث الإسلامي، فكتبه تعج بك واطلاعهدلَّت فإنّا تدل على تكوينه الرصين 

لتخلف والتأزم ااب وعلل د أسبح مساعيه في كشف الأمراض الاجتماعية والانحرافات العقدية، وترصوبيانا، وتظهر بشكل واض
 الحاصل للأمة الإسلامية.

لي ى فكره الشمو دتن مُّ عن م عديدة،الرؤية التجديدية بمفهومها ومعالمها ووسائلها كما حددها ووضحها الشيخ في كتبه ال ــــ
ود حرير العقل من قيينادي بتو سنة، عابه لمقاصد الشريعة الإسلامية، فهو ينطلق من الكتاب والالوسطي، وعن عمق تفكيره واستي

لى إت والمرن، فيدعو يه الثابجانب الجمود والتقليد، ويسعى للاستفادة من علوم العصر بلا عقد أو هواجس، ويراعي في الإسلام
 فيتى تستعيد دورها قاصدها حدة بم، كما ينادي بضرورة ربط العقيالمواكبة بدون ميوعة والى التشبث بالثوابث دون صلف وجمود

 .تقويم السلوك



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 لجزائرا –الإسلامية    قسنطينة 

 

 لجزائرا-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة  DOI: 10.37138جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر     - 474 -

 

تبني حضارةً أن تصنع مجدًا و  كان لها  ية مايرى محمد الصالح بأن الدين هو أكبر فاعل في المعادلة الحضارية، وأن الأمة الإسلام ـــ
لدين يؤمن بأن تجديد الك يرى و ه، لذلام واتباع نظمه وتعاليموتغير مجرى التاريخ في ظرف قياسي، إلا لارتكازها على دين الإس

 اة الدائبة.واكب صيرورة الحيلتليد وتادها والعودة إلى منابعه الجوهرية هو المشروع الأمثل والأوحد للأمة الإسلامية حتى تستعيد مج
دينية ة والانحرافات الت العقديحدياف من التينبه الشيخ في أكثر من موضع إلى أن الأمة الإسلامية اليوم يواجهها سيل جار  ـــ

وإعادة صياغته  ر العقديالفك ساهمت بشكل واضح في توهين العقيدة في قلوب المسلمين، لذلك يدعو ويؤكد على ضرورة تجديد
 بما يتلاءم مع روح العصر ومستجدات الواقع.

 التوصيات:
ضمن معالم متكاملة ت لوصول إلىمختلف الرؤى ومناقشتها، ومحاولة ا وع التجديد، والتطرق إلىتنظيم ملتقيات علمية حول موض  -

 بناء فكر عقدي متوازن ومتجدد، ويترجم إلى سلوك عملي في الواقع.
 ة وإحياء تراث العلماء الجزائريين.تشجيع الباحثين على دراس -
 

 :صادر والمراجعالم

  

 م.1997، دار ابن عقان، دم، 1ط تح: أبو عبيدة مشهور، الموافقات،براهيم بن موسى الشاطبي، ـــــ ا 1
 أبو داود سليمان بن الأشعث، السجستاني، السنن، تح: محمد محي الدين عبد الحميد ، دط، المكتبة العصرية، بيروت، دتـــــ  2
 م.1993ب، حسن الترابي، تجديد الفكر الإسلامي، دط، دار القرافي للنشر والتوزيع، المغر ــــ  3
 م.2007سعيد شبار، الاجتهاد والتجديد في الفكر الإسلامي المعاصر، دط، المعهد العالمي للفكر الإسلامي، دم، ـــــ  4
 م2006-ه 1427، 10، مجلة الإحياء، جامعة باتنة، العدد -الإعجاز العلمي نّوذجا -يدة بالعلوم الكونية قصالح نعمان، صلة علم العــــ  5
 م. 2015، الدار المالكية،  تونس، 1عبد المجيد النجار،  مقاربات في قراءة التراث، طــــــ  6
 م.2014. موفم، الجزائر، دط محمد الصالح الصديق، البعد الروحي في ثورة نوفبر التحريرية،ـــــ 7
 .م.2010مد الصالح الصديق، رحلتي مع الزمان، دط، دار هومة، الجزائر، محــــ  8
 م.2002دار الأمة، الجزائر  ،1طمحمد الصالح الصديق، القرآن في محيط العقيدة و الإيمان، ــــ 9

 م.1989، منشورات دحلب، دم، 2محمد الصالح الصديق، في ظل الإسلام، طـــ 10
 م.1985، دار البعث، قسنطينة، 1محمد الصالح الصديق، في موكب الإيمان، طـــــ 11
 م.2017مدارس لولاها ماكنت، دط، دار نعمان، الجزائر، محمد الصالح  الصديق،  -12
 م.1983محمد الصالح الصديق، مشاعل على الطريق، دط، المؤسسة الوطنية للكتاب، الجزائر، ــــــ 13
 م.1982، دار البعث،الجزائر، 2محمد الصالح الصديق، مقاصد القرآن، طــــ 14
 ، دط، دار المعارف، القاهرة، دت.محمد بن مكرم ابن منظور، لسان العربــــــ 15
 م.2003، مكتبة الشروق الدولية، القاهرة، 1محمد عمارة، مستقبلنا بين التجديد الإسلامي والحداثة الغربية ، طـــــ 16
 م.1985، مؤسسة الرسالة، بيروت، 3يوسف القرضاوي، الخصائص العامة للإسلام، طــــــ 17
        م   2001، دار الشروق، القاهرة، 1يوسف القرضاوي، من أجل صحوة راشدة، طـــــ 18



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 لجزائرا –الإسلامية    قسنطينة 

 

 لجزائرا-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة  DOI: 10.37138جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر     - 475 -

 

 

References : 

1ـ  Ibrāhīm ibn Mūsá al-Shāṭibī, al-Muwāfaqāt, tḥ : Abū ʻUbaydah Mashhūr, Ṭ1, Dār IbnʻAffān , d m, 

1997m. 

 Abū Dāwūd Sulaymān ibn al-Ashʻath, al-Sijistānī, al-sunan, tḥ : Muḥammad Muḥyī al- Dīn 2ــــــ 

ʻAbd al-Ḥamīd, dṭ, al-Maktabah al-ʻAṣrīyah, Bayrūt, dt 

    3- Ḥasan al-Turābī, Tajdīd al-Fikr al-Islāmī, dṭ, Dār al-Qarāfī lil-Nashr wa-al-Tawzīʻ, al-Maghrib, 

1993M 

4-Saʻīd shbār, al-Ijtihād wa-al-tajdīd fī al-Fikr al-Islāmī al-muʻāṣir, dṭ, al-Maʻhad al-ʻĀlamī lil-Fikr 

al-Islāmī, dm, 2007m. 

5- Ṣāliḥ Nuʻmān, Ṣilat ʻilm al-ʻaqīdah bi-al-ʻulūm al-kawnīyah-al-iʻjāz al-ʻIlmī nmwdhjā-, Majallat 

al-Iḥyāʼ, Jāmiʻat Bātnah, al-ʻadad 10, 1427h-2006m 

6-ʻAbd al-Majīd al-Najjār, muqārabāt fī qirāʼah al-Turāth, Ṭ1, al-Dār al-Mālikīyah, Tūnis, 2015m. 

7-Muḥammad al-Ṣāliḥ al-Ṣiddīq, al-Buʻd al-rūḥī fī Thawrat nwfbr al-taḥrīrīyah, dṭ. Mūfim, al-

Jazāʼir, 2014m. 

 8 Muḥammad al-Ṣāliḥ al-Ṣiddīq, Riḥlatī maʻa al-Zamān, dṭ, Dār Hūmah, al-Jazāʼir, 2010m  

9- Muḥammad al-Ṣāliḥ al-Ṣiddīq, al-Qurʼān fī Muḥīṭ al-ʻaqīdah wa al-īmān, Ṭ1, Dār al- 

ummah, al-Jazāʼir 2002M 

Muḥammad al-Ṣāliḥ al-Ṣiddīq, fī ẓill al-Islām, ṭ2, Manshūrāt Daḥlab, dam, 1989m.10- 

11-Muḥammad al-Ṣāliḥ al-Ṣiddīq, fī mawkib al-īmān, Ṭ1, Dār al-Baʻth, Qusanṭīnah, 1985m 

12- Muḥammad al-Ṣāliḥ al-Ṣiddīq, Madāris lwlāhā māknt, dṭ, Dār Nuʻmān, al-Jazāʼir, 2017m. 
13- Muḥammad al-Ṣāliḥ al-Ṣiddīq, Mashāʻil ʻalá al-ṭarīq, dṭ, al-Muʼassasah al-Waṭanīyah lil-Kitāb, 

al-Jazāʼir, 1983m 

14- Muḥammad al-Ṣāliḥ al-Ṣiddīq, Maqāṣid al-Qurʼān, ṭ2, Dār al-Baʻth, al-Jazāʼir, 1982m  

15- Muḥammad ibn Mukarram Ibn manẓūr, Lisān al-ʻArab, dṭ, Dār al-Maʻārif, al-Qāhirah, dt. 

16-Muḥammad ʻImārah, mustaqbalanā bayna al-tajdīd al-Islāmī wa-al-ḥadāthah al-Gharbīyah, Ṭ1, 

Maktabat al-Shurūq al-Dawlīyah, al-Qāhirah, 2003m. 

17- Yūsuf al-Qaraḍāwī, al-Khaṣāʼiṣ al-ʻĀmmah lil-Islām, ṭ3, Muʼassasat al-Risālah, Bayrūt, 1985m 

18- Yūsuf al-Qaraḍāwī, min ajl Ṣaḥwat rāshidah, Ṭ1, Dār al-Shurūq, al-Qāhirah, 2001M. 

 


