
 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 الجزائر –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 302 - DOI: 10.37138  الجزائر-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة 

 

 (: دراسة تفسيرية تحليلية172الميثاق الإلهي في سورة الأعراف )
The Divine Covenant in Surah Al-A‘raf (7: 172): An Interpretive and Analytical Study 

 
  1د. فاطمة سعد النعيمي

fatmasalnaimi@qu.edu.qa  
  

 
 

 15/09/2025تاريخ النشر:          2025 /10/07تاريخ الاستلام: 
Received: 10/07/2025                 published: 15/09/2025  

 
 

 

  المقال: ملخص
( من منظور تفسيري تحليلي، لما 172آية )المتمثلة في تفسير آية الميثاق الواردة في سورة الأعراف  الفكرة الرئيسةيتناول هذا البحث 

تعالى، وبيان صلته الأصيلة بخالقه الكريم.  تحمله هذه الآية من أبعاد عقدية وإنسانية شاملة تتصل بفطرة الإنسان ومسؤوليته عن الإيمان بالله
امة الحجة عليه من خلال الميثاق الذي أخذه مسألة مركزية في علم العقيدة، تتعلق بمعرفة الإنسان لربه، وإق في أنه يعالج أهمية البحثوتكمن 

مشكلة لمفاهيم العقدية الراسخة والمؤثرة. وتدور الله على ذرية آدم، وهو ما يجعل من هذه الآية منطلقًا مهمًا في مجالات التربية والدعوة وبناء ا
ازي يعود إلى الفطرة التي فطر الله الأساسي: هل يشير نص الآية إلى ميثاق حقيقي تم في عالم الذر، أم أن المعنى مجحول التساؤل  البحث

قيقًا، واستعراض أقوال المفسرين والمحدثين إلى تحقيق مجموعة من الأهداف، أبرزها: تحليل النص القرآني تفسيراً د ويهدف البحثالناس عليها؟ 
التي توصل إليها البحث:  أبرز النتائجمن ومتكاملة. و  ،واضحة ،وتربوية ،عقديةالآية، وبيان ما يترتب عليها من مسؤوليات  والمتكلمين في فهم

 ري في النفس البشرية.أن جمهور المفسرين ذهبوا إلى أن الميثاق وقع فعلاً في عالم الذر، وأن الإقرار بالربوبية أصل فط
 .سورة الأعراف، عالم الذر، المسؤولية الإنسانية الميثاق الإلهي، :فتاحيةمكلمات 

Abstract: 

This research provides a concise analytical study of the Divine Covenant in Surah Al-Aʿrāf 

(7:172), focusing on whether it refers to a historical event in ʿĀlam al-Dharr or represents the 

innate disposition (fiṭrah). It examines major exegetical positions and their implications for 

human responsibility and belief in God. The study concludes that the majority of scholars 

affirm the covenant as a real pre-temporal event, reinforcing the concepts of inherent 

monotheism and moral accountability. 

Keywords: Divine Covenant, Surah Al-A‘raf, Pre-existence, Human Responsibility. 

 

  

                                           
  ( جامعة قطر، دولة قطر1)



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 الجزائر –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 303 - DOI: 10.37138  الجزائر-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة 

 

 

 

 مقدمة:

يرتبط به يعُدّ موضوع الميثاق الإلهي بين الله سبحانه وتعالى وبني آدم من المسائل التفسيرية ذات الأبعاد العقدية العميقة، لما 
من قضايا تتصل بفطرة الإنسان، ومعرفته بربه، ومسؤوليته الأخلاقية والتكليفية في هذه الحياة. وقد ورد هذا الميثاق بنصه الصريح في 

﴾ ]الأعراف: ... بِرَبِّكُمْ ۖ قاَلُوا۟ بَ لَىٰ شَهِدْنَ ﴿وَإِذْ أَخَذَ ربَُّكَ مِن بَنِي آدَمَ مِن ظُهُورهِِمْ ذُريِّ َّتَ هُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَىٰ أنَفُسِهِمْ ألََسْتُ  :قوله تعالى
172.] 

وقد تناول المفسرون هذه الآية بتفصيل عميق، واختلفت مناهجهم في فهمها وتفسير مدلولاتها، حيث ذهب فريق من أهل 
نما ذهب فريق آخر إلى أنه تعبير عن فطرة التفسير إلى أن الميثاق المشار إليه في الآية وقع على الحقيقة في ما يعُرف ب "عالم الذر"، بي

 .التوحيد التي خُلق عليها الإنسان
يهدف هذا البحث إلى دراسة تفسيرية تحليلية لآية الميثاق في سورة الأعراف، من خلال عرض الأقوال التفسيرية الواردة فيها، 

بوية. كما يسعى البحث إلى إبراز جهود كبار وتحليل سياقها النصي ضمن السورة، مع بيان ما تضمنته من دلالات عقدية وتر 
 .المفسرين من أمثال الطبري، وابن كثير، والرازي، والقرطبي، وغيرهم، في بيان أبعاد هذه الآية

وتبرز أهمية هذا الموضوع من خلال تعلقه بجوهر العلاقة بين العبد وربه، حيث تشكل الآية أساسًا لفهم مسؤولية الإنسان عن 
 .عد من الآيات المفتاحية لفهم مبدأ "إقامة الحجة" في القرآن الكريمالإيمان، وتُ 

ومن هنا، جاءت هذه الدراسة لتسلط الضوء على هذه الآية الكريمة، بوصفها نموذجًا تطبيقيًا للمنهج التفسيري التحليلي 
 .مة بالنصوص القرآنية والحديثيةالذي يجمع بين القراءة السياقية، والتفسير الموضوعي، والتحقيق في أقوال العلماء، مدعّ 

 أولًا: أهمية البحث
 .أهمية الآية موضوع البحث في بناء التصوّر الإسلامي حول أصل الإيمان والتكليف .1
 .الربوبية والفطرة والمسؤولية :تناول الآية لقضية مركزية في العقيدة .2
 .سياق العام لسورة الأعرافإبراز جهود المفسرين القدامى والمعاصرين في تفسير هذه الآية ضمن ال .3
 .التمييز بين التفسير الموضوعي والتأويلي في التعامل مع النص القرآني .4

 ثانيًا: مشكلة البحث
تعُدّ آية الميثاق في سورة الأعراف من أكثر الآيات إثارةً للتأمل والتفسير، نظراً لما تنطوي عليه من مفاهيم عقدية كبرى، تتصل 

 :حيد، والشهادة على الربوبية. وتتمثل مشكلة البحث في التساؤل الآتيبعالم الذر، وفطرة التو 
(؟ وهل وقع الميثاق على سبيل الحقيقة في عالم الذر، أم أنه يعُبّر عن الفطرة 172ما الدلالة التفسيرية لآية الميثاق )الأعراف: 

 السياق القرآني والنصوص الحديثية؟ التوحيدية التي خُلق عليها الإنسان؟ وكيف فسّر العلماء هذه الآية من خلال
 ثالثاً: أهداف البحث

 .دراسة تحليلية تفسيرية لآية الميثاق في ضوء السياق القرآني العام لسورة الأعراف .1



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 الجزائر –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 304 - DOI: 10.37138  الجزائر-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة 

 

 .عرض أقوال المفسرين وتحليلها: من الطبري وابن كثير إلى الرازي والقرطبي والآلوسي وغيرهم .2
 .التوحيد والفطرة بيان مدى ارتباط مفهوم "الميثاق" بعقيدة .3
 .مناقشة القولين الرئيسيين: وقوع الميثاق في عالم الذر، أم كونه ميثاقاً فطريًا نفسيًا .4

 رابعًا: الدراسات السابقة
جامعة الإمام ، مجلة العلوم الشرعية ،دالرحمنالهذيل، عبد الله بن عب ،الجواب عما أشكل في آية الميثاق: دراسة عقدية .1

الأعراف، مناقشة أقوال ، دراسة عقدية تناولت تفسير آية الميثاق بسورة 2022 ،65محمد بن سعود الإسلامية، ع
 .السلف والإشكالات العقدية المرتبطة بها، وخلصت إلى ثبوت الميثاق شرعًا وعقلًا 

تعمق تحليلي في الآية من حيث السياق والربط بالفطرة والربوبية، وتحليل الروايات بدقة ضمن  :إضافة البحث الحالي
 .إطار عقدي وتربوي، بما يعُد تطويراً نوعيًا في الدراسة

مجلة كلية اللغة العربية بأسيوط، جامعة  ،الحربي، شهد معوض عويض ،العهد والميثاق في القرآن الكريم: دراسة بلاغية .2
، ركزت على الجوانب البلاغية في آيات العهد والميثاق، من 2024 ،1، ج43كلية اللغة العربية بأسيوط، ع  -الأزهر 

 .خلال تحليل التراكيب البيانية في إحدى وستين آية
لعقدي لآية الميثاق تحديدًا، ومعالجة إشكالات لم تبحثها الدراسة البلاغية تناول البعد التفسيري وا :إضافة البحث الحالي

 .مثل تذكّر الميثاق والتمييز بين أنواعه
مجلة  ،الجودة، عبد الله بن على ،الميثاق المأخوذ من بني آدم عليه السلام: دراسة عقيدية في ضوء الكتاب والسنة والآثار .3

، دراسة عقدية تناولت القولين المشهورين حول الميثاق، 2019 ،12ع ، جامعة القلم للعلوم الإنسانية والتطبيقية، اليمن،القلم
إضافة البحث الحالي: تحليل سياقي وتفسيري لآية الأعراف  قشت النصوص الشرعية وأقوال السلف للوصول إلى الترجيح.ون

 وربطها بالبعد العقدي والتربوي، مع دراسة مقارنة دقيقة لأقوال المفسرين، مما يثري الجانب التحليلي الحديث. 172
ليلية تجمع بين الأصالة والتفسير المنهجي الحديث، وتسدّ فراغًا في الربط بين دلالة المكتبة العلمية برؤية تح الحالييثُري البحث 

هذا البحث يختلف في كونه تفسيريًا منهجياً تحليلياً مركزاً على آية واحدة بدراسة مقارنة بين  .الآية والتكوين الإيماني للإنسان
  .بويةأقوال المفسرين والربط بينها وبين المفاهيم العقدية والتر 

 ا: منهج البحثخامسً  .4
يعتمد البحث على المنهج التفسيري التحليلي، مع توظيف المنهج الاستقرائي والمقارن في دراسة الآراء المختلفة للمفسرين 

 .حول الآية، وتحليلها من حيث اللغة والسياق والدلالة العقدية
 المبحث الأول: مدخل إلى مفهوم الميثاق في القرآن الكريم

مصطلح "الميثاق" بأهمية بالغة في الخطاب القرآني لما يحمله من دلالات عقدية وأخلاقية عميقة. ويعُد الوقوف على مفهومه  يحظى
في اللغة والاصطلاح خطوة أساسية لفهم السياق الذي ورد فيه في سورة الأعراف. لذا، يتناول هذا المبحث تعريف الميثاق من 

 .تمهيدًا لتحليل الآية الناحيتين اللغوية والاصطلاحية

https://search-mandumah-com.qulib.idm.oclc.org/Author/Home?author=%D8%A7%D9%84%D9%87%D8%B0%D9%8A%D9%84%D8%8C+%D8%B9%D8%A8%D8%AF%D8%A7%D9%84%D9%84%D9%87+%D8%A8%D9%86+%D8%B9%D8%A8%D8%AF%D8%A7%D9%84%D8%B1%D8%AD%D9%85%D9%86
https://search-mandumah-com.qulib.idm.oclc.org/Author/Home?author=%D8%A7%D9%84%D9%87%D8%B0%D9%8A%D9%84%D8%8C+%D8%B9%D8%A8%D8%AF%D8%A7%D9%84%D9%84%D9%87+%D8%A8%D9%86+%D8%B9%D8%A8%D8%AF%D8%A7%D9%84%D8%B1%D8%AD%D9%85%D9%86
https://search-mandumah-com.qulib.idm.oclc.org/Databasebrowse/Tree?searchfor=&db=&cat=&o=0436&page=1&from=
https://search-mandumah-com.qulib.idm.oclc.org/Databasebrowse/Tree?searchfor=&db=&cat=&o=0436&page=1&from=
https://search-mandumah-com.qulib.idm.oclc.org/Author/Home?author=%D8%A7%D9%84%D8%AD%D8%B1%D8%A8%D9%8A%D8%8C+%D8%B4%D9%87%D8%AF+%D9%85%D8%B9%D9%88%D8%B6+%D8%B9%D9%88%D9%8A%D8%B6
https://search-mandumah-com.qulib.idm.oclc.org/Author/Home?author=%D8%A7%D9%84%D8%AD%D8%B1%D8%A8%D9%8A%D8%8C+%D8%B4%D9%87%D8%AF+%D9%85%D8%B9%D9%88%D8%B6+%D8%B9%D9%88%D9%8A%D8%B6
https://search-mandumah-com.qulib.idm.oclc.org/Author/Home?author=%D8%A7%D9%84%D8%AC%D9%88%D8%AF%D8%A9%D8%8C+%D8%B9%D8%A8%D8%AF%D8%A7%D9%84%D9%84%D9%87+%D8%A8%D9%86+%D8%B9%D9%84%D9%89
https://search-mandumah-com.qulib.idm.oclc.org/Author/Home?author=%D8%A7%D9%84%D8%AC%D9%88%D8%AF%D8%A9%D8%8C+%D8%B9%D8%A8%D8%AF%D8%A7%D9%84%D9%84%D9%87+%D8%A8%D9%86+%D8%B9%D9%84%D9%89
https://search-mandumah-com.qulib.idm.oclc.org/Databasebrowse/Tree?searchfor=&db=&cat=&o=1946&page=1&from=
https://search-mandumah-com.qulib.idm.oclc.org/Databasebrowse/Tree?searchfor=&db=&cat=&o=1946&page=1&from=
https://search-mandumah-com.qulib.idm.oclc.org/Databasebrowse/Tree?searchfor=&db=&cat=&o=1946&page=1&from=


 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 الجزائر –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 305 - DOI: 10.37138  الجزائر-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة 

 

 المطلب الأول: تعريف الميثاق في اللغة والاصطلاح 1.2

 أولًا: المعنى اللغوي للميثاق
ق(، وتعني الإحكام والتوثيق، ومنه قيل: وثق الشيء أي أحكمه، والميثاق هو العهد -ث-الميثاق في اللغة مأخوذ من مادة )و

 .المؤكد باليمين أو ما يشبهها
وْثِقُ والميِثاقُ  قال ابن منظور: "

َ
واثيِقُ عَلَى الَأصل، وَفي الْمُحْكَمِ: وَالجَْ  :الم

َ
لَهَا، وَالْجمَْعُ الم مْعُ الْعَهْدُ، صَارَتِ الْوَاوُ يَاءً لِانْكِسَارِ مَا قَ ب ْ

واثِقُ، وميَاثِق مُعَاقَ بَةً 
َ

 .(371، صفحة 1414)ابن منظور،  "الم
. وقال ابن فارس: (674، صفحة 1438)الراغب الأصفهاني،  "الميِثاقُ: عقد مؤكّد بيمين وعهد وقال الراغب الأصفهاني: "

 .(85، صفحة 1979) ابن فارس،  "الْعَهْدُ الْمُحْكَمُ  :وَالْمِيثاَقُ "

 المعنى الاصطلاحي للميثاقثانيًا: 
في الاصطلاح القرآني، يطُلق الميثاق على العهد المؤكّد الذي يأخذه الله على عباده، وقد يقترن بالبيعة أو الشهادة أو الطاعة، 

﴿وَأَخَذْنَ  ،[81آل عمران: ]﴿وَإِذْ أَخَذَ اللََُّّ مِيثاَقَ النَّبِيِّيَن﴾  :وغالبًا ما يأتي بصيغة توحي بالثبات والتأكيد، كما في قوله تعالى
هُمْ مِيثاَقاً﴾  ، 1484)القرطبي،  بالقَسَمعرف الإمام القرطبي الميثاق في الاصطلاح بأنه: عهد مُغلّظ تم توكيده  [.154النساء: ]مِن ْ

 .(247صفحة 

ذات طابع ديني وروحي بين الله وعباده، تتضمّن الإلزام بالمعرفة أو الطاعة والمعنى الاصطلاحي للميثاق إذًا يشير إلى علاقة تعاقدية 
 .أو الاعتراف بالحق الإلهي

إلا أن المفهوم الذي تبنيه الآية الكريمة يقوم على مضمون العهد  (،172) الأعرافرغم أن لفظ الميثاق لم يرد صريًحا في آية 
والالتزام والإشهاد، وهو ما تتقاطع دلالاته مع مفهوم الميثاق. ولأجل ضبط هذا المفهوم واستعماله بدقة، لابد من تحرير 

 .المصطلحات المرتبطة به في القرآن الكريم والسياقات التفسيرية

( مشهدًا ربانيًا جليلًا، يتمثل في إشهاد الله لبني آدم على أنفسهم بربوبيته، وقد ورد في 172ورة الأعراف )تتضمن آية الميثاق في س
صراحةً، كما هو الحال في مواضع أخرى من القرآن الكريم، كقوله  "الميثاق"دون أن يذُكر لفظ  "أَشْهَدَهُمْ "النص القرآني لفظ 

 .[63مِيثاَقَكُمْ﴾ ]البقرة: تعالى: ﴿وَإِذْ أَخَذْنَ 
بمجموع عباراتها  –في عنوانه ومضمونه، انطلاقاً من أن مدلول الآية  "الميثاق"ومع ذلك، اختار هذا البحث استخدام مصطلح 

ا أن الآية بدأت يفُيد معنى الالتزام المؤكد والعهد الملزم، وهو ما يعُبّر عنه اصطلاحًا في القرآن واللغة ب "الميثاق"، لا سيم –وسياقها 
 .بقوله تعالى: ﴿وَإِذْ أَخَذَ ربَُّكَ﴾، وهو تعبير قرآني كثيراً ما يقُدّم على أنه مقدمة لأخذ ميثاق



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 الجزائر –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 306 - DOI: 10.37138  الجزائر-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة 

 

 :، كما في تفسير ابن كثيرهو صورة من صور الميثاق الفطريوقد ذهب عدد من المفسرين إلى أن الإشهاد المذكور في الآية 
، صفحة 1999) ابن كثير،  "ى أنفسهم أن الله ربهم... وهذا تفسير أخذ الميثاق منهمفاستخرج جميع ذرية آدم وأشهدهم عل"

500). 
لمضمون "الميثاق"، وهو إشهاد فطريّ عام، لا يناقض استخدام المصطلح في  وسيلة توثيقوبذلك، فإن "الإشهاد" في الآية يمثل 

 .عنوان البحث، بل ينسجم معه من حيث المعنى القرآني العام

في اللغة هو العهد الموثقّ، أي العهد المؤكد بقَسَم أو إشهاد، وبهذا يتقاطع دلاليًا مع "العهد"  الميثاقومن جهة لغوية، فإن 
   .(85، صفحة 1979) ابن فارس،  (674، صفحة 1438)الراغب الأصفهاني،  ن كان أخصّ منهماو"الإشهاد"، وإ

الذي وقع في ، لأنه يعُبّر عن جوهر الالتزام أكثر دقة علمية وتفسيريةأن اعتماد مصطلح "الميثاق" في هذا السياق  وقد ارتأيت
 ."الآية، لا عن مجرد صورة التوثيق، التي وردت بلفظ "الإشهاد

 المطلب الثاني: المواضع التي ورد فيها "الميثاق" في القرآن 2.2

موضعًا، وقد تنوعت السياقات التي وردت فيها، ويمكن تصنيفها إلى  وردت كلمة "الميثاق" في القرآن الكريم في خمسةٍ وعشرين
 :الآتيةالأنواع 

 ميثاق الله مع الأنبياء والرسل .1
[ إلى ميثاق الله مع جميع الأنبياء والرسل بأداء العهد بالإيمان 81تشير الآية ﴿وَإِذْ أَخَذَ اللََُّّ مِيثاَقَ النَّبِيِّيَن﴾ ]آل عمران: 

برسول الله محمد صلى الله عليه وسلم، الذي جاء مصدقاً لما معهم من الكتب والحكمة، ونصرتهم له. وقد فسر كبار 
، والقشيري، والزمخشري، وابن عطية، والبقاعي، وابن عاشور، وسيد قطب هذا الميثاق على أنه عهد المفسرين مثل الطبري

جوهري يربط الأنبياء ببعضهم ويؤكد وحدة الرسالات وتتابعها عبر الإيمان برسول الله محمد صلى الله عليه وسلم. ويتفق 
ت السماوية، ويبرز دوره في توثيق الالتزام الإلهي والتكليف المفسرون على أن هذا الميثاق يشكل أساس العلاقة بين الرسالا

، صفحة 1407)الزمخشري،  (225)القشيري، صفحة  (550، صفحة 2000)الطبري،  وأممهمالأخلاقي للأنبياء 
)قطب،  (297، صفحة 1984)ابن عاشور،  (65)البقاعي، صفحة  (463، صفحة 1422)ابن عطية،  (378

  .(420، صفحة 1412

 مع بني آدم أو ذريتهمميثاق  .2

تعني أن الله أخذ ميثاقاً من ذرية آدم قبل  [.172الأعراف: ]﴾ ...﴿وَإِذْ أَخَذَ ربَُّكَ مِنْ بَنِي آَدَمَ  :كما في آية البحث
خلقهم، شهدهم فيه على توحيده وعبادته، وهذا الإشهاد فطري يؤكد أن الإنسان مولود على الفطرة التي تعترف بربوبية 

، والطبري (500، صفحة 1999) ابن كثير،  د فسرها ابن كثير بأنها دليل على مسؤولية الإنسان تجاه الإيمانالله، وق



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 الجزائر –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 307 - DOI: 10.37138  الجزائر-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة 

 

الميثاق هذا ، والجصاص أوضح أن (222، صفحة 2000)الطبري،  شرحها بأنها اتفاق روحي ووجدان بين الله وعباده
، أما رشيد رضا فقد بين أن هذه الفطرة يمكن أن تضل (47، صفحة 1415) الجصاص،  يبرهن على وجوب التوحيد

العلاقة الوثيقة بين الإنسان ، وسيد قطب أكد أن الميثاق يعكس (327، صفحة 1990)رضا،  بها النفس بفعل البيئة
، وكل هؤلاء المفسرين يتفقون على أن الآية تذكر الإنسان (1392، صفحة 1412)قطب،  وخالقه التي لا تنقطع

  .بمسؤوليته أمام الله يوم القيامة

 ميثاق مع بني إسرائيل .3

تشير إلى ميثاق الله مع بني إسرائيل حيث عاهدهم  .[12المائدة: ] إِسْراَئيِلَ﴾﴿وَلَقَدْ أَخَذَ اللََُّّ مِيثاَقَ بَنِي  :مثل قوله تعالى
على إقامة الصلاة، وإيتاء الزكاة، والإيمان بالرسل، ونصرهم، وإنفاقهم في سبيل الله، مقابل مغفرة سيئاتهم ودخولهم الجنة. 

والماتريدي والزمخشري أن النقباء الاثني عشر هم قادة عينهم الله ليضمنوا الوفاء بهذا العهد، وأن ويفسر العلماء مثل الطبري 
الالتزام بهذه الشروط يعكس الطاعة والنجاة، أما من كفر أو نقض العهد فقد ضلّ سواء السبيل. كما يؤكد أن هذه الآية 

أهمية الصلاة والزكاة والإيمان بجميع الرسل كسبل للنجاة، وأن تدل على قبول خبر الواحد وأن الله نصر من أطاعه، وتبرز 
"إقراض الله قرضاً حسناً" يعني الإنفاق في سبيل الله بخشوع وابتغاء رضاه، وهذا كله يشكل موعظة وتحذيراً للمؤمنين بعدم 

 (1426)الماتريدي،  (109، صفحة 2000)الطبري،  والعقابمخالفة العهد لتجنب مصير بني إسرائيل في الضلال 
 .(614، صفحة 1407)الزمخشري، 

 صلى الله عليه وسلمميثاق مع المؤمنين من أتباع النبي  .4

اَ يُ بَايِعُونَ اللَََّّ  :كما في قوله تعالى حيث  ؛[، وهو ميثاق ضمني في سياق البيعة10﴾ ]الفتح: ...﴿إِنَّ الَّذِينَ يُ بَايِعُونَكَ إِنمَّ
مع أتباعه المؤمنين في الحديبية، حيث بايعوه على الثبات وعدم الفرار صلى الله عليه وسلم تتحدث عن ميثاق البيعة التي عقدها النبي محمد 

يد الله فوق »ي بأن عند لقاء العدو، وهذه البيعة ليست مجرد تعهد للنبي بل هي بيعة لله تعالى، كما يوضح الإمام الطبر 
تعني حضور الله وقوته في البيعة، ومن ينكث العهد ينكث على نفسه بخسارة ووبال، ومن أوفى بالبيعة وفى بما « أيديهم

ابن  ،الزمخشري، ابن عطية ،. هذا المعنى أكده الماتريدي(209، صفحة 2000)الطبري،  عاهد الله عليه ينال أجراً عظيماً 
ابن عاشور، الذين شرحوا أن هذه البيعة هي عقد مقدس مع الله، والوفاء بها سبب للثواب، و  قطب،البقاعي، سيد  ،كثير

والثبات في سبيل صلى الله عليه وسلم والنكث بها يؤدي إلى الخسارة والعقاب، مشيرين إلى أن الميثاق يمثل عهد المؤمنين على نصرة النبي 
)  (128، صفحة 1422)ابن عطية،  (335، صفحة 1407)الزمخشري،  (298، صفحة 1426)الماتريدي،  الله

، 1984)ابن عاشور،  (3313، صفحة 1412)قطب،  (295)البقاعي، صفحة  (329، صفحة 1999ابن كثير، 
 .، والله أعلم (157صفحة 

 



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 الجزائر –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 308 - DOI: 10.37138  الجزائر-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة 

 

 المطلب الثالث: الخصائص العامة للميثاق الإلهي في القرآن 3.2

وتحدد وظيفته في ربط الإنسان  بعدد من السمات الأساسية التي تعكس طبيعته العقدية والروحية، الكريم الميثاق الإلهي في القرآنيتميز 
    :ومن أبرز هذه الخصائص ،بربه على أساس الفطرة والإلزام الإيماني

 :الشمولية .1
استثناء. فالله سبحانه وتعالى أخذ هذا الميثاق من ذرية آدم الميثاق الإلهي يتميز بطابع شمولي، يشمل جميع بني آدم بلا 

مْ قاَلُوا ﴿وَإِذْ أَخَذَ ربَُّكَ مِنْ بَنِي آَدَمَ مِنْ ظهُُورهِِمْ ذُريِّ َّتَ هُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أنَْ فُسِهِمْ ألََسْتُ بِرَبِّكُ  :كلها، كما في قوله تعالى
 .[172]الأعراف:  غَافِلِيَن﴾الْقِيَامَةِ إِنَّ كُنَّا عَنْ هَذَا بَ لَى شَهِدْنَ أَنْ تَ قُولوُا يَ وْمَ 

وقد أشار الإمام ابن كثير إلى أن هذه الآية تعني أن الله أخذ العهد على جميع بني آدم منذ خلقهم، ليكون هذا العهد حجة عليهم 
 .(501-500الصفحات ، 1999) ابن كثير،  في الدنيا والآخرة

 :الإلزامية .2
الميثاق في القرآن ليس مجرد تذكير أو إعلام، بل هو عهد مُلزمِ شرعًا يحمل تبعات على الإنسان المكلَّف. فالميثاق يعُد بمثابة 

البُعد، معتبراً الميثاق وقد أكّد الزمخشري على هذا  .وثيقة إقرار بالربوبية والتوحيد، يترتب عليها مسؤولية إيمانية وأخلاقية
 إلزامًا حقيقيًا على بني آدم، يقام به الحجة عليهم، وهو التزام جوهري لا يعُفى الإنسان من تبعاته بمجرد النسيان أو الغفلة

  .(176، صفحة 1407)الزمخشري، 

 :الربط بين الميثاق والمعرفة الفطرية .3

الآية الكريمة مرتبط ب فطرة التوحيد التي أودعها الله في نفس كل إنسان. ويفسّر ابن عاشور الآية على أنها تصوير الميثاق في 
لمعنى فطري، وأن الشهادة لله بالربوبية مغروسة في كيان الإنسان، وهذا ما يفسر كيف تكون الحجة قائمة رغم غياب التذكر 

 .(167، صفحة 1984)ابن عاشور،  الظاهري

 :كونه حجة على الإنسان .4

الميثاق يُستخدم في القرآن كدليل قطعي على مسؤولية الإنسان عن إيمانه، ويُحتج به عليه يوم القيامة، كما بيّنت الآية 
 .[172]الأعراف:  ﴾غَافِلِينَ ﴿أَنْ تَ قُولوُا يَ وْمَ الْقِيَامَةِ إِنَّ كُنَّا عَنْ هَذَا  :التالية

، الميثاق أصل الفطرة، وإليه يرُجع كل خلق على غير الإسلام إذا بلغ وأدرك الحجة :حين ذكروقد لّخص القرطبي هذه الخصائص 
و الأساس الذي يقيم عليه الإنسان حجة التوحيد حتى من لم يتذكره أو ينقل يُشير إلى أن الفطرة أصل معرفي وغريزي، وأن الميثاق هو 

وقد أكد القرطبي أن الإنسان عندما يبلغ ويدرك، لا يستطيع أن يدعي الجهل بالله أو التوحيد، لأن الميثاق والفطرة هما حجته  ،عنه



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 الجزائر –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 309 - DOI: 10.37138  الجزائر-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة 

 

حجّة كافية لإدانة الإنسان إن  والميثاق،وهو ما يعني أن الفطرة  ، (314، صفحة 1484 )القرطبي، على الإقرار به يوم القيامة
 .انحرف عن التوحيد

لإنسان الميثاق الإلهي المأخوذ على بني آدم يعُد أساسًا في البنية العقدية، يجمع بين الشمول والإلزام والارتباط بالفطرة، ويُحتج به على ا
الميثاق عمق الحكمة الإلهية في إعداد النفس البشرية لمعرفة الله وتوحيده قبل عالم التكليف، ويظُهر العلاقة  يوم القيامة. يعكس هذا

ثاق في بين الله وعباده، والمسؤولية الفطرية أو الموثَّقة التي يحملها الإنسان منذ بدء وجوده، مما يشكّل الخلفية العقدية لتفسير آية المي
 .سورة الأعراف

   (172الثاني: تفسير آية الميثاق )سورة الأعراف:  المبحث

(، لما لها من أهمية عظيمة في بيان أصل الإيمان وعلاقة 172يتناول هذا المبحث تفسير آية الميثاق الواردة في سورة الأعراف )الآية 
لمفسرين وعلماء العقيدة على مر العصور، لما الإنسان بربه منذ بدء الخليقة. وتعد هذه الآية من المواضع القرآنية التي أثارت اهتمام ا

تحمله من دلالات عقدية ولغوية عميقة. وفي هذا المبحث، نبدأ باستعراض نص الآية الكريمة وتحليل تراكيبها اللغوية لفهم السياق 
 .والمعنى بدقة

 المطلب الأول: نص الآية الكريمة وتراكيبها اللغوية1.3

مْ قاَلُوا بَ لَى شَهِدْنَ أَنْ تَ قُولوُا ﴿وَإِذْ أَخَذَ ربَُّكَ مِنْ بَنِي آَدَمَ مِنْ ظُهُورهِِمْ ذُريِّ َّتَ هُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أنَْ فُسِهِمْ ألََسْتُ بِرَبِّكُ  :قال الله تعالى
 [.172غَافِلِيَن﴾ ]الأعراف:يَ وْمَ الْقِيَامَةِ إِنَّ كُنَّا عَنْ هَذَا 

)ابن عاشور،  (1420)الفخر الرازي،  (222، صفحة 2000)الطبري،  (314، صفحة 1484)القرطبي،  :اللغويالتحليل 
، 1394)السيوطي،  (262-261، الصفحات 1376)الزركشي،  (176، صفحة 1407)الزمخشري،  (167، صفحة 1984
 :1الجدول  (220،270صفحة 

 والدلالة العقديةالتفسير  التحليل اللغوي العبارة القرآنية

الفعل "أخذ" يفيد الجدية والعهد المؤكد،  ﴿أَخَذَ ربَُّكَ﴾
 و"ربك" للإضافة والتخصيص

يدل على توثيق الميثاق بين الله وعباده بعهد لا ينُقض، مع 
 .ربط الخلق بخالقهم في أصل وجودهم

﴿مِن بَنِي آدَمَ مِن 
 ظُهُورهِِمْ﴾

استخدم "من ظهورهم" للدلالة على 
 الخلق البيولوجي والتناسل البشري أصل

الميثاق شمل كل الذرية، مما يؤكد شمولية العهد منذ بداية الخلق 
 .البشري وحتى آخر ذرية



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 الجزائر –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 310 - DOI: 10.37138  الجزائر-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة 

 

بر عصيغة الجمع تفيد العموم والاستمرار  ﴿ذُريِّ َّتَ هُمْ﴾
 الأجيال

مل البشرية بل امتد ليش ،محددةإثبات أن العهد لم يكن لفئة 
 .جمعاء

﴿وَأَشْهَدَهُمْ عَلَىٰ 
 أنَفُسِهِمْ﴾

أشهدهم" بمعنى ألزمهم الإقرار وشهدوا "
 هم على أنفسهم

المعنى: الله أوقفهم على حقيقة ربوبية الله، فأقرّوا بذلك ذاتيًا، 
 .ما يجعل الحجة قائمة عليهم

في الإنسان بربوبية الله له، وهو  المركزةفطرة صيغة تؤكد ال استفهام تقريريّ يرُاد به الإلزام والإقرار ﴿ألََسْتُ بِرَبِّكُمْ﴾
 .توجيه بلاغي لإثبات المعنى النفسي للعهد

بلى" في اللغة جواب مثبت لسؤال " ﴿قاَلُوا بَ لَى﴾
 منفي، مع تأكيد وإقرار جماعي

إقرار صريح من بني آدم جميعًا بربوبية الله، مما يجعلهم ملزمين 
 .بهذا الاعتراف فطريًا وأخلاقيًا

من "الشهادة" أي الإقرار العلني والذاتي  ﴿شَهِدْنَ﴾
 معًا

يشير إلى وعي الإنسان بهذا العهد، ما يجعله مسؤولًا عنه في 
 .حياته الدنيوية، ومحاسبًا عليه يوم القيامة

تعليل للأخذ والإشهاد، أي لكيلا يحتج  ﴾...﴿أَن تَ قُولُوا
 الناس بالجهل يوم القيامة

ة التي يسقط بها كل ادعاء بالجهل أو هذا الميثاق هو الحج
النسيان في شأن الإيمان بالله، فهو ميثاق مركوز في فطرة 

 .الإنسان

 .هذا التفسير اللغوي يوضح أن الآية ذات بنية تقريرية إلزامية، تهدف إلى تثبيت الحجة على البشر بإثبات معرفتهم السابقة بربهم

 تفسير آية الميثاقالمطلب الثاني: أقوال المفسرين في 2.3

 تفسير الطبري. 1

يرى الإمام الطبري في تفسيره لآية الميثاق أن الله تعالى استخرج ذرية آدم من أصلاب آبائهم في موضع عرفة، وجعلهم على هيئة 
دًا وحجّة عليهم الذر، وأشهدهم على أنفسهم بإقراره لهم بربوبيته، فسألهم: ﴿ألست بربكم؟﴾ فقالوا: ﴿بلى﴾، فكان ذلك ميثاقاً  مؤكَّ

يوم القيامة. ويورد الطبري قولين في تفسير قوله: ﴿شهدن﴾؛ الأول: أن الشهادة من الله وملائكته على بني آدم، والثاني: أن بعض 
 بني آدم شهد على بعض بإقرارهم، وهو القول الذي رجّحه الطبري تبعًا لظاهر السياق، حيث تفيد الآية أن الشهادة متبادلة بين

يميل الطبري إلى أن هذا الأمر حقيقي وليس مجازيًا، وكان في و  .البشر أنفسهم كي لا تكون لهم حجة بالجهل أو الغفلة يوم القيامة
  .(222، صفحة 2000)الطبري،  حقيقيعالم 

 

 



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 الجزائر –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 311 - DOI: 10.37138  الجزائر-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة 

 

 تفسير ابن كثير . 2

استخرج ذرية آدم من ظهورهم وجعلهم يشهدون على ربوبيته وفطروا على التوحيد، مستندًا إلى يفُسّر ابن كثير آية الميثاق بأن الله 
هَا﴾ ]الروم:  [ وأحاديث صحيحة تؤكد أن الإنسان يولد على الفطرة. ويرى أن الإشهاد هو 30﴿فِطْرَةَ اللََِّّ الَّتِي فَطرََ النَّاسَ عَلَي ْ

وحده صالح ليكون حجة على الناس. ويعتبر تذكير الله بهذا الميثاق تذكيراً بالفطرة التي  فطري داخلي وليس قولياً في عالم الذر، لأنه
  .(500، صفحة 1999) ابن كثير،  تقيم الحجة يوم القيامة، مستدلًا بحديث ابن عباس عن أخذ الميثاق من ظهر آدم في عرفة

 تفسير القرطبي . 3

القرطبي أن آية الميثاق من الآيات الخلافية بين العلماء، فذهب فريق إلى أن الله أخرج بني آدم من أرحامهم وأشهدهم على يوضح 
هَا﴾ ]الروم:  [. بينما ذهب آخرون إلى أن الله 30ربوبيته كناية عن الفطرة، مستندين إلى قوله تعالى ﴿فِطْرَةَ اللََِّّ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَي ْ

خرج الأرواح قبل الأجساد وأخذ منهم الميثاق كما في أحاديث صحيحة. واختلفوا في مكان هذا الميثاق بين أماكن متعددة. ونقش أ
القرطبي مسألة عدل الله في الحساب وأكد أن العهد عام على جميع البشر وحجة عليهم، ولو نسيه الإنسان، وهو دليل على الفطرة 

 .(314، صفحة 1484)القرطبي،  يستبعد وقوع الميثاق فعليًا في عالم سابق الأصلية للتوحيد. لكنه لم
 تفسير الرازي . 4

يرى أن المقصود بالميثاق هنا هو الفطرة، لا حادثة ماضية، ويقول: إن الله فطرهم على التوحيد، وجعل في عقولهم أدلة التوحيد، فكان 
 :وهو يتناول قولين رئيسيين في تفسير هذه الآية. ذلك كالميثاق

 :القول الأول )أهل الأثر( 

الميثاق وقع فعليًا بإخراج ذرية آدم من ظهره وأخذ إقرارهم بربوبية الله، بدليل أحاديث صحيحة، وقول السلف كابن عباس والضحاك. 
 .تثُبت إمكان وقوعه شرعًا وعقلًا ، فقد قُدمت ردود معتبرة ورغم وجود اثنتي عشرة شبهة عقلية ضده

 :القول الثاني )أهل المعقول(

 .الميثاق يرمز إلى الفطرة والعقل، حيث ركُبت في الإنسان أدوات الهداية، وكأنما شهد على نفسه بذلك دون واقعة حسية سابقة

 :القول المختار )الرازي(

الميثاق له أصل شرعي  :الخلاصة .والفطرة تفسر استمرار أثره في الحياةيرجّح الجمع بين القولين: الميثاق الحسي ثابت بنصوص السنة، 
، 1420)الفخر الرازي،  ثابت، ولا تعارض بين القولين، بل يكمل كل منهما الآخر في بيان المسؤولية الفطرية والشرعية للإنسان

  .(397صفحة 



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 الجزائر –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 312 - DOI: 10.37138  الجزائر-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة 

 

( تكشف عن مساحة دلالية واسعة، تتيح للمفسر التحرك بين التأويل الظاهر للفظ 172سورة الأعراف )إن دراسة آية الميثاق في 
 .وبين المقاصد العقدية المرتبطة به

وقع  ميثاق واقعي حقيقيعلى أن الآية تتحدث عن  –كالطبري، والقرطبي، وابن كثير   –وقد اتفق جمهور المفسرين من أهل السنة 
 ذرية آدم من ظهره، وأشهدهم على أنفسهم بربوبيته، فكان هذا الحدث توثيقًا أوليًا للفطرة والتوحيد، يُحاسَب حين أخرج الله تعالى

 .الإنسان بموجبه يوم القيامة

 .أوّلت الميثاق بمعانٍ رمزية أو فطريةوفي المقابل، ظهرت بعض الاتجاهات التفسيرية المختلفة عند من ينتمون إلى فرق أخرى، حيث 
من المعتزلة أن الآية لا تتحدث عن إخراج ذري حقيقي، بل تعبر عن القدرة العقلية المزروعة في  ، يرى القاضي عبد الجبارفمثلاً 

 .وما بعدها( 302)القاضي ، صفحة  سابقةالإنسان لمعرفة ربه، أي إن "الميثاق" هو رمزٌ للفطرة والعقل، لا لحادثة زمنية 
، أي إن الله غرس في كيان الإنسان معرفة ربوبيته، نوع من الإلهام الفطريكما يفُسر العلامة الطباطبائي في الميزان هذا الإشهاد بأنه 

 .وما بعدها( 311، صفحة 1997)الطباطبائي،  محسوسًاوإن لم يشهد ذلك مشهدًا 

؛ فالمعتزلة بالبنية العقدية والفكرية لأصحابهاويُلاحظ أن هذه الاتجاهات لا تخالف ظاهر النص القرآني فحسب، بل تتأثر أيضًا 
يميلون إلى التأويل العقلي ونفي الغيب، بينما بعض المفسرين من الشيعة يوظفون الآية في إطار عقدي خاص ب "الولاية" و"الإمامة"، 

 .صلى الله عليه وسلممعتبرين أن الميثاق يتضمن الإقرار بولي الأمر بعد النبي 

، يخدم جانب التحليلالتفسيري التحليلي، فإن إيرادها هنا  وعلى الرغم من أن هذه الاتجاهات لا تمثل المنهج المعتمد في هذا البحث
 .عند المفسرين أثر الخلفية الكلامية في توجيه المعنى، كما يظُهر مدى اتساع أفق التأويل في التفسير القرآنيويكشف عن 

 المطلب الثالث: دلالة الآية في العقيدة ومسؤولية الإنسان 3.3

 :الآية تؤسس لمبدأين عقديين كبيرينيتضح من أقوال المفسرين أن 

 الفطرة والمعرفة المسبقة بالله .1
 .جمهور العلماء يرى أن الإنسان يعرف ربه من خلال فطرته، أو من خلال هذا الميثاق الأول، مما يُسقط عنه عذر الجهل المحض

 بعد جيل، وأشهدهم على أنفسهم بربوبيته، يبين ابن السعدي في تفسيره أن الله تعالى أخرج ذرية بني آدم من أصلاب آبائهم جيلاً 
وأودع في فطرهم الإقرار بأنه خالقهم ومليكهم، فقال لهم: ألست بربكم؟، فأجابوا: بلى، وهذا الإقرار فطري في كل إنسان، غير أن 

يوم القيامة أنهم كانوا غافلين  هذه الفطرة قد تتغير بفعل العقائد المنحرفة. وبيّن أن هذا الإشهاد حجة من الله على عباده لئلا يزعموا
في كل عبد جعل الله أن  فكلامه يدل صراحة على .أو أن الحجة لم تقم عليهم، فبهذا ثبتت الحجة البالغة لله وانقطعت أعذارهم

 .(308، صفحة 1420)السعدي،  بربوبيتهفطرة تعرف الله وتقرّ 



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 الجزائر –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 313 - DOI: 10.37138  الجزائر-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة 

 

 

 العبادإثبات الحجة على   .2
 يشرح الآلوسي أن آية الميثاق تحمل معنيين: إما وقوع الميثاق حقيقة في عالم الذر، أو كونه ميثاقاً فطريًا راسخًا في النفس، وكلاهما
 يثبت حجة الله على الإنسان بعدم إنكار ربوبيته. ويرى أن الميثاق هو عهد فطري أخذ على ذرية آدم، يعبر عن معرفة الربوبية المتأصلة

في الفطرة، ويؤكد أن الإشهاد ليس بالضرورة حسيًا بل تمثيل لحال الفطرة واستعداد الإنسان للإيمان، مستندًا إلى حديث "كل مولود 
  .(93، صفحة 1415)الألوسي،  يولد على الفطرة". كما يوضح أهمية لفظ "بلى" في إقرار الربوبية، حيث ترفع النفي وتؤكد الإقرار

آية الميثاق في سورة الأعراف تعُدّ من النصوص القرآنية المركزية في تأصيل المسؤولية العقدية للإنسان، حيث تؤكد على أن معرفة الله 
البنية الدلالية ليست أمراً مكتسبًا فحسب، بل هي إقرار أصيل في أصل الخلق أو الفطرة. وتنوع أقوال المفسرين فيها يدل على ثراء 

 .للآية

ابع: الدلالات العقدية   قلآية الميثا والمقاصديةالمبحث الر

(، ويستعرض كيف تُؤسس هذه 172التي تتضمنها آية الميثاق )الأعراف:  هذا المبحث يُسلّط الضوء على الآثار العقدية والمقاصدية
 .الآية لمفاهيم التوحيد، والعدل الإلهي، وتحمل المسؤولية، مما يجعلها أحد المرتكزات العقائدية في بنية الإيمان الإسلامي

 المطلب الأول: إثبات ربوبية الله لجميع البشر 1.4

في  فسر جمهور السلف والمفسرين آية ﴿وَإِذْ أَخَذَ ربَُّكَ مِنْ بَنِي آدَمَ...﴾ على أنها تشير إلى ميثاق حقيقي أخذه الله من ذرية آدم
عالم الذر، حيث أقروا بربوبية الله قبل وجودهم في الدنيا، وهذا الإقرار مغروس في الفطرة ويعُد حجة باطنة تكمّل حجة الرسالة 

فلا يعُذر أحد بإنكار الله يوم القيامة. أكد ابن القيم أن الميثاق شاهد من داخل النفس، فتثبت الحجة مرتين: بالفطرة  الظاهرة،
 ، صفحة1393)ابن القيم،  التاموالرسالة. وتدل الآية على أن التوحيد فطري، وأن الإنسان خلق عارفاً بربه، فلا عذر بالجهل 

، صفحة 1420)السعدي،  ويؤكد السعدي أن الآية دليل قوي على فطرة الإقرار بالربوبية كدليل على صحة الرسالات .(217
308).  
 المطلب الثاني: إقامة الحجة على العباد بالميثاق والفطرة 2.4

الميثاق، تُبرز الآية الوظيفة العقدية الأساسية لهذا الميثاق، وهي إقامة الحجة على العباد، بعد إثبات ربوبية الله لجميع البشر في آية 
 .لِيَن﴾بحيث لا يعُذر أحد يوم القيامة بالجهل أو الغفلة، كما جاء في ﴿أَنْ تَ قُولوُا يَ وْمَ الْقِيَامَةِ إِنَّ كُنَّا عَنْ هَذَا غَافِ 

القيم أن الميثاق مع الفطرة يشكلان حجة إلهية واضحة تلُزم الإنسان بالإيمان والتوحيد منذ وقد أكد المفسرون مثل أبو حيان وابن 
، 1408)ابن تيمية،  (217، صفحة 1393)ابن القيم،  (220، صفحة 1420)أبو حيان،  خلقه، ولا تبرر له تجاهل ربه

 .(53صفحة 



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 الجزائر –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 314 - DOI: 10.37138  الجزائر-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة 

 

"كل مولود يولد على الفطرة" بأن الفطرة تحمل أثر الميثاق الإلهي، وهو أساس المسؤولية العقدية التي تفرض صلى الله عليه وسلم: ويفسر قول النبي 
 .على الإنسان تجديد العهد بالله

ذريعة أمام الإيمان، ويجمع بين الفطرة والمعرفة السابقة ليؤكد مسؤولية وبهذا يكون الميثاق الإلهي السابق للرسالة سببًا في سقوط أي 
 .الإنسان، كما بيّن الإمام الرازي بأن الميثاق يمحو أي حجج للبشر

 : المقاصد الإيمانية لآية الميثاقثالثالمطلب ال .43 

المقاصد الإيمانية العميقة التي تخاطب فطرة الإنسان وتوجهه تتجاوز آية الميثاق في دلالاتها المعاني اللغوية والبيانية، لتؤسس لجملة من 
، نحو غاية خلقه، وتجعله في حالة استحضار دائم لعهد الإيمان. فهذه الآية تعُد من النصوص القرآنية الجامعة التي تُبرز مركزية التوحيد

 :ومن أبرز هذه المقاصد .وتلُزم الإنسان بالاعتراف بربه والالتزام بأوامره

 إثبات المسؤولية الفردية عن الإيمان  .1
 .الميثاق يعُد إعلانً مبكراً لمسؤولية الإنسان عن إيمانه، قبل خروجه إلى الدنيا، مما يُسقط حجة الجهل والتقصير في التعرف على الله

يقول الواحدي إن الله تعالى أخذ من ذريةّ آدم عهداً مبدئياً قبل خلقهم، حيث أقرّوا بأن الله خالقهم وربهم، وقد غرس فيهم العقل 
ليعترفوا بذلك. هذا الميثاق يثُبت عليهم مسؤولية الإيمان، فلا يستطيعون يوم القيامة أن يدّعوا الجهل أو الغفلة، لأنهم شهدوا على 

 .(420، صفحة 1415)الواحدي،  القيامةك. وتذكّر الآية الناس بهذا العهد لتكون حجة عليهم يوم أنفسهم بذل

ابن عطية يفسر آية الميثاق بأن الله أخذ العهد من ذرية آدم من ظهورهم، مع اختلاف في التفاصيل بين الآية والأحاديث النبوية التي 
تصويرية مثل مسح ظهر آدم لإخراج الأرواح وأخذ العهود منها. يوضح أن العلماء حاولوا الجمع بين هذه الروايات،  تذكر مشاهد

فبعضهم فسر "الأخذ" بأنه خلق الأرواح ومنحها العقول ثم أخذ العهد، وآخرون رأوه حدثًا مرتبطاً بالبلوغ في الدنيا. ويرى ابن عطية 
يريًا للآية ولا تتعارض معها، حيث تعبر عن أصل الميثاق وأخذ العهد من الأرواح قبل وجودها أن الأحاديث تضيف توضيحًا تصو 

 .(474، صفحة 1422)ابن عطية،  في الحياة الدنيا

 ترسيخ مبدأ التوحيد في فطرة الإنسان  .2
منذ الخلق، وليس مكتسبًا من الخارج. يوضح أبو زهرة أن الله أخذ من الآية إلى أن التوحيد فطري ومغروس في النفس البشرية تدل 

يولد ذرية آدم ميثاقاً يشهدون فيه على ربوبية الله، وهو تعبير عن الفطرة التي تلتزم بالإيمان بالله منذ الأصلاب. ويشير إلى أن الإنسان 
تركوا الأوثان بالعقل. كما يؤكد أن الشياطين تغوي الناس عن دين على الفطرة، لكن البيئة قد تغيرها، وأن الأنبياء آمنوا بفطرتهم و 

 .(3002) أبو زهرة، صفحة  الفطرة. في المجمل، يرى أبو زهرة أن الميثاق يبرز أهمية الفطرة كأساس للتوحيد والدين

 

 



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 الجزائر –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 315 - DOI: 10.37138  الجزائر-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة 

 

 التحذير من الغفلة والانحراف عن الفطرة  .3
 .المغروسة في الإنسان معرفته بربوبية الله، والانحراف عنها نتج عن الغفلة أو اتباع الهوى، وليس طبيعة مخلوقةتوضح الفطرة 

كن يحذر الشعراوي من هذه الغفلة، مستندًا إلى آية الميثاق، مشيراً إلى أن الفطرة تشهد بربوبية الله، وأن الإنسان يولد عليها سليمة، ل
ويؤكد أن الغفلة ليست زوال الفطرة، بل طمسها بالإرادة، مما يجعل الإنسان مسؤولًا عن تجاهل نداء  .البيئةقد تفسدها الشياطين أو 

  .(4443)الشعراوي، صفحة  فطرته والانجرار وراء أهوائه، فالتحذير من ترك الأصل الإيماني والانحراف عن الله

 العهد مع الله بالإيمان والطاعة دعوة الإنسان لتجديد  .4
 .الميثاق بمثابة تذكير دائم للإنسان بعهده الأول مع ربه، مما يقتضي منه الاستمرار في الوفاء بهذا العهد من خلال الطاعة والاستقامة

 .(221، صفحة 1393)ابن القيم،  الاعتراف بالربوبية هو أول منازل العبودية، وبه تفُتح أبواب الهداية :الإمام ابن القيميقول 
 ردّ الشبهات والاحتجاجات الباطلة يوم القيامة . 5

 .الميثاق الإلهي يُسقط كل دعوى بعدم العلم بالله، ويجعل الحجة قائمة على الإنسان من داخل نفسه

، 1420)الفخر الرازي،  المكلف، فجعل الحجة قائمة بالميثاق والفطرةالمراد أن الله أزال كل عذر يمكن أن يتمسك به  :قال الرازي
 .(397صفحة 

، 2000)الطبري،  ليقولوا يوم القيامة إن كنا عن هذا غافلين، فألزمهم الحجة قبل أن يُخرجهم إلى دار التكليف :وأورد الطبري قوله
 .(222صفحة 

إن مقاصد آية الميثاق تُشكّل أساسًا قويًا لبناء العقيدة الإيمانية، من حيث تأكيد أصل التوحيد، وترسيخ المسؤولية الفردية، وتحفيز 
اقترب من الإنسان على الوفاء بالعهد، وتذكيره بحقيقة أن الإيمان لا يطُلب من خارج نفسه، بل هو جزء من تكوينه، يعلو كلما 

 .فطرته، ويخبو كلما ابتعد عنها

آية الميثاق ليست مجرد قصة غيبية، بل هي تأسيس لعلاقة عقدية بين الإنسان وربه. فمن خلالها يتضح أن التوحيد مغروس في أصل ف
 .ئته أو ثقافتهالإنسان، وأن الإيمان بالله سابق على كل مؤثر خارجي، مما يجعل الإنسان مسؤولًا عن إيمانه مهما تنوّعت بي

 خاتمة:

في ضوء ما تم عرضه من مباحث علمية وتحليلية حول آية الميثاق، وما تضمّنته من دلالات عقدية وتربوية ودعوية، ومن خلال 
الإسلامية استقراء نصوص المفسرين، أمكن استخلاص مجموعة من النتائج المهمة التي تبيّن الأبعاد التأصيلية لهذه الآية في بناء العقيدة 

 وتوجيه السلوك الإنساني، وذلك على النحو الآتي:

 



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 الجزائر –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 316 - DOI: 10.37138  الجزائر-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة 

 

 أولًا: النتائج

 .آية الميثاق تؤكد مسؤولية الإنسان عن إيمانه منذ نشأته، سواء كميثاق حقيقي في عالم الذر أو كتجسيد للفطرة الإيمانية .1

 .القيامة ويعزز المسؤولية الفردية تثبت الآية وجود التوحيد فطريًا في النفس البشرية، مما ينفي حجج الجهل يوم .2

 .تجمع الآية بين البُعدين العقدي والتربوي، وتبرز العلاقة بين الربوبية ومسؤولية الإنسان .3

 .تختلف تفسيرات المفسرين بين الميثاق كحدث في عالم الذر والفطرة التكوينية، مما يثري الفهم القرآني .4

 .الفطرة لتعزيز الوعي الديني والمسؤولية الأخلاقيةتشكل الآية أساسًا دعويًا وتربويًا يخاطب  .5

 :ثانيًا: التوصيات

ا في تفسير آيات التوحيد والميثاق .1  .توسيع الدراسات التفسيرية التي تربط النص القرآني بالسلوك الإنساني، خصوصً
 .بالمسؤولية الفرديةالاستفادة من الآية في صياغة مناهج تربوية ودعوية لتعزيز التوحيد الفطري والوعي  .2
 .تبني برامج توعوية تستهدف الشباب لتقوية الفطرة السليمة وربط الوعي الإيماني بالسلوك اليومي .3
 .تشجيع البحوث التي تربط بين الفطرة والوحي لمواجهة الحجج المضادة للإيمان .4
ا إلى دلالات آية الميث .5  .اقتطوير منهج دعوي يعتمد الحوار العقلاني والفطري مستندً

 :صادر والمراجعالم

 (.القاهرة: دار الكتاب الإسلامي) .نظم الدرر في تناسب الآيات والسور .البقاعي، إبراهيم بن عمر بن حسن .1
 .(بيروت: دار الكتب العلمية) .الفتاوى الكبرى .ه (1408ابن تيمية، تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم. ) .2
أحكام القرآن )تحقيق: عبد السلام محمد علي شاهين(. )بيروت:  .ه (1415الرازي. )الجصاص، أحمد بن علي أبو بكر  .3

 .دار الكتب العلمية(
 .البحر المحيط في التفسير )تحقيق: صدقي محمد جميل(. )بيروت: دار الفكر( .ه (1420أبو حيان، محمد بن يوسف. ) .4
 .(القاهرة: الهيئة المصرية العامة للكتاب) .المنار(تفسير القرآن الحكيم )تفسير  .(1990) .رضا، محمد رشيد بن علي .5
المفردات في غريب القرآن )تحقيق: صفوان عدنن  .ه (1438الراغب الأصفهاني، أبو القاسم الحسين بن محمد. ) .6

 .الداودي(. )الدوحة: وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية(
(. )بيروت: 3الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل )ط .ه (1407الزمخشري، أبو القاسم محمود بن عمرو بن أحمد. ) .7

 .دار الكتاب العربي(



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 الجزائر –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 317 - DOI: 10.37138  الجزائر-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة 

 

البرهان في علوم القرآن )تحقيق: محمد أبو الفضل  .ه (1376الزركشي، أبو عبد الله بدر الدين محمد بن عبد الله. ) .8
 .إبراهيم(. )بيروت: دار إحياء الكتب العربية(

 .(القاهرة: دار الفكر العربي) .التفاسيرزهرة  .أبو زهرة، محمد بن أحمد بن مصطفى .9
تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان )تحقيق: عبد الرحمن بن  .ه (1420السعدي، عبد الرحمن بن نصر. ) .10

 .معلا اللويحق(. )بيروت: مؤسسة الرسالة(
)تحقيق: محمد أبو الإتقان في علوم القرآن  .ه (1394السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين. ) .11

 .الفضل إبراهيم(. )القاهرة: الهيئة المصرية العامة للكتاب(
 (.بيروت: دار الفكر) .الدر المنثور في التفسير بالمأثور .السيوطي، جلال الدين .12
 .(القاهرة: مطابع أخبار اليوم) .الخواطر –تفسير الشعراوي  .الشعراوي، محمد متولي .13
جامع البيان عن تأويل آي القرآن )تحقيق: أحمد محمد شاكر(. )بيروت:  .(2000) .الطبري، محمد بن جرير .14

 .مؤسسة الرسالة(
 (. بيروت: مؤسسة الأعلمي للمطبوعات.1ط(. الميزان في تفسير القرآن )1997الطباطبائي، محمد حسين. ) .15
 (.لنشرتونس: الدار التونسية ل) .التحرير والتنوير .(1984) .ابن عاشور، محمد الطاهر .16
المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز  .ه (1422ابن عطية، أبو محمد عبد الحق بن غالب بن عبد الرحمن. ) .17

 .)تحقيق: عبد السلام عبد الشافي محمد(. )بيروت: دار الكتب العلمية(
إحياء التراث بيروت: دار ) .مفاتيح الغيب .ه (1420الفخر الرازي، أبو عبد الله محمد بن عمر بن الحسن. ) .18

 (.العربي
 .(. )القاهرة/بيروت: دار الشروق(17في ظلال القرآن )ط .ه (1412قطب، سيد. ) .19
الجامع لأحكام القرآن )تحقيق: أحمد البردوني،  .ه (1384القرطبي، أبو عبد الله محمد بن أحمد بن أبي بكر. ) .20

 .إبراهيم أطفيش(. )القاهرة: دار الكتب المصرية(
معجم مقاييس اللغة )تحقيق: عبد السلام محمد هارون(. )بيروت: دار  .(1979) .بن فارسالقزويني، أحمد ا .21

 .الفكر(
لطائف الإشارات )تحقيق: إبراهيم البسيوني(. )القاهرة: الهيئة  .القشيري، عبد الكريم بن هوازن بن عبد الملك .22

 .المصرية العامة للكتاب(
 قيق عدنن زرزور(. القاهرة: دار التراث.القاضي عبد الجبار. )د.ت(. متشابه القرآن )تح .23
مدارج السالكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين )تحقيق: محمد  .ه (1393ابن القيم، محمد بن أبي بكر. ) .24

 .حامد الفقي(. )بيروت: دار الكتاب العربي(



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 الجزائر –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 318 - DOI: 10.37138  الجزائر-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة 

 

سلامة(. )الرياض: دار تفسير القرآن العظيم )تحقيق: سامي بن محمد  .(1999) .ابن كثير، إسماعيل بن عمر .25
 .طيبة للنشر والتوزيع(

روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني  .ه (1415الألوسي، شهاب الدين محمود بن عبد الله. ) .26
 .)تحقيق: علي عبد الباري عطية(. )بيروت: دار الكتب العلمية(

 .وت: دار صادر((. )بير 3لسان العرب )ط .ه (1414ابن منظور، محمد بن مكرم. ) .27
تأويلات أهل السنة )تحقيق: مجدي باسلوم(.  .ه (1426الماتريدي، محمد بن محمد بن محمود، أبو منصور. ) .28

 .)بيروت: دار الكتب العلمية(
الوجيز في تفسير الكتاب العزيز )تحقيق: صفوان عدنن  .ه (1415الواحدي، علي بن أحمد بن محمد. ) .29

 .القلم، الدار الشامية(داوودي(. )بيروت/دمشق: دار 
References: 

1. Al-Biqāʿī, Ibrāhīm ibn ʿUmar ibn Ḥasan. Naẓm al-Durar fī Tanāsub al-Āyāt wa al-Suwar. 

Cairo: Dār al-Kitāb al-Islāmī. 

2. Ibn Taymiyyah, Taqī al-Dīn Abū al-ʿAbbās Aḥmad ibn ʿAbd al-Ḥalīm. (1408 AH). Al-Fatāwā 

al-Kubrā. Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah. 

3. Al-Jaṣṣāṣ, Aḥmad ibn ʿAlī Abū Bakr al-Rāzī. (1415 AH). Aḥkām al-Qur’ān, ed. ʿAbd al-

Salām Muḥammad ʿAlī Shāhīn. Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah. 

4. Abū Ḥayyān, Muḥammad ibn Yūsuf. (1420 AH). Al-Baḥr al-Muḥīṭ fī al-Tafsīr, ed. Ṣidqī 

Muḥammad Jamīl. Beirut: Dār al-Fikr. 

5. Riḍā, Muḥammad Rashīd ibn ʿAlī. (1990). Tafsīr al-Qur’ān al-Ḥakīm (Tafsīr al-Manār). 

Cairo: Al-Hayʾah al-Miṣriyyah al-ʿĀmmah lil-Kitāb. 

6. Al-Rāghib al-Aṣfahānī, Abū al-Qāsim al-Ḥusayn ibn Muḥammad. (1438 AH). Al-Mufradāt fī 

Gharīb al-Qur’ān, ed. Ṣafwān ʿAdnān al-Dāʿūdī. Doha: Wizārat al-Awqāf wa al-Shuʾūn al-

Islāmiyyah. 

7. Al-Zamakhsharī, Abū al-Qāsim Maḥmūd ibn ʿUmar. (1407 AH). Al-Kashshāf ʿan Ḥaqāʾiq 

Ghawāmiḍ al-Tanzīl (3rd ed.). Beirut: Dār al-Kitāb al-ʿArabī. 

8. Al-Zarkashī, Abū ʿAbd Allāh Badr al-Dīn Muḥammad ibn ʿAbd Allāh. (1376 AH). Al-Burhān 

fī ʿUlūm al-Qur’ān, ed. Muḥammad Abū al-Faḍl Ibrāhīm. Beirut: Dār Iḥyāʾ al-Kutub al-

ʿArabiyyah. 

9. Abū Zahrah, Muḥammad ibn Aḥmad ibn Muṣṭafā. Zahrat al-Tafāsīr. Cairo: Dār al-Fikr al-

ʿArabī. 

10. Al-Saʿdī, ʿAbd al-Raḥmān ibn Nāṣir. (1420 AH). Taysīr al-Karīm al-Raḥmān fī Tafsīr Kalām 

al-Manān, ed. ʿAbd al-Raḥmān ibn Maʿallā al-Luwayḥiq. Beirut: Muʾassasat al-Risālah. 



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 الجزائر –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 319 - DOI: 10.37138  الجزائر-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة 

 

11. Al-Suyūṭī, Jalāl al-Dīn ʿAbd al-Raḥmān ibn Abī Bakr. (1394 AH). Al-Itqān fī ʿUlūm al-

Qur’ān, ed. Muḥammad Abū al-Faḍl Ibrāhīm. Cairo: Al-Hayʾah al-Miṣriyyah al-ʿĀmmah lil-

Kitāb. 

12. Al-Suyūṭī, Jalāl al-Dīn. Al-Durr al-Manthūr fī al-Tafsīr bi al-Maʾthūr. Beirut: Dār al-Fikr. 

13. Al-Shaʿrāwī, Muḥammad Mutawallī. Tafsīr al-Shaʿrāwī – Al-Khawāṭir. Cairo: Maṭābiʿ 

Akhbār al-Yawm. 

14. Al-Ṭabarī, Muḥammad ibn Jarīr. (2000). Jāmiʿ al-Bayān ʿan Taʾwīl Āy al-Qur’ān, ed. Aḥmad 

Muḥammad Shākir. Beirut: Muʾassasat al-Risālah. 

15. Al-Ṭabāṭabāʾī, Muḥammad Ḥusayn. (1997). Al-Mīzān fī Tafsīr al-Qur’ān (1st ed.). Beirut: 

Muʾassasat al-Aʿlamī lil-Maṭbūʿāt. 

16. Ibn ʿĀshūr, Muḥammad al-Ṭāhir. (1984). Al-Taḥrīr wa al-Tanwīr. Tunis: Al-Dār al-

Tūnisiyyah lil-Nashr. 

17. Ibn ʿAṭiyyah, Abū Muḥammad ʿAbd al-Ḥaqq ibn Ghālib. (1422 AH). Al-Muḥarrar al-Wajīz fī 

Tafsīr al-Kitāb al-ʿAzīz, ed. ʿAbd al-Salām ʿAbd al-Shāfī Muḥammad. Beirut: Dār al-Kutub 

al-ʿIlmiyyah. 

18. Fakhr al-Dīn al-Rāzī, Abū ʿAbd Allāh Muḥammad ibn ʿUmar. (1420 AH). Mafātīḥ al-Ghayb. 

Beirut: Dār Iḥyāʾ al-Turāth al-ʿArabī. 

19. Quṭb, Sayyid. (1412 AH). Fī Ẓilāl al-Qur’ān (17th ed.). Cairo/Beirut: Dār al-Shurūq. 

20. Al-Qurṭubī, Abū ʿAbd Allāh Muḥammad ibn Aḥmad. (1384 AH). Al-Jāmiʿ li-Aḥkām al-

Qur’ān, ed. Aḥmad al-Bardūnī and Ibrāhīm Aṭfīsh. Cairo: Dār al-Kutub al-Miṣriyyah. 

21. Al-Qazwīnī, Aḥmad ibn Fāris. (1979). Muʿjam Maqāyīs al-Lughah, ed. ʿAbd al-Salām 

Muḥammad Hārūn. Beirut: Dār al-Fikr. 

22. Al-Qushayrī, ʿAbd al-Karīm ibn Hawāzin. Laṭāʾif al-Ishārāt, ed. Ibrāhīm al-Basyūnī. Cairo: 

Al-Hayʾah al-Miṣriyyah al-ʿĀmmah lil-Kitāb. 

23. Al-Qāḍī ʿAbd al-Jabbār. Mutashābih al-Qur’ān, ed. ʿAdnān Zarzūr. Cairo: Dār al-Turāth. 

24. Ibn al-Qayyim, Muḥammad ibn Abī Bakr. (1393 AH). Madārij al-Sālikīn bayna Manāzil 

Iyyāka Naʿbudu wa Iyyāka Nastaʿīn, ed. Muḥammad Ḥāmid al-Fiqī. Beirut: Dār al-Kitāb al-

ʿArabī. 

25. Ibn Kathīr, Ismāʿīl ibn ʿUmar. (1999). Tafsīr al-Qur’ān al-ʿAẓīm, ed. Sāmī ibn Muḥammad 

Salāmah. Riyadh: Dār Ṭayyibah li-l-Nashr wa al-Tawzīʿ. 

26. Al-Ālūsī, Shihāb al-Dīn Maḥmūd ibn ʿAbd Allāh. (1415 AH). Rūḥ al-Maʿānī fī Tafsīr al-

Qur’ān al-ʿAẓīm wa al-Sabʿ al-Mathānī, ed. ʿAlī ʿAbd al-Bārī ʿAṭiyyah. Beirut: Dār al-Kutub 

al-ʿIlmiyyah. 

27. Ibn Manẓūr, Muḥammad ibn Mukarram. (1414 AH). Lisān al-ʿArab (3rd ed.). Beirut: Dār 

Ṣādir. 



 

 مجلة المعيار

EL MIEYAR 

ISSN: 1112-4377, EISSN: 2588-2384 
  2025السنة :   4العدد:   29المجلد:

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم 

 الجزائر –الإسلامية    قسنطينة 

 

جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة _ الجزائر      - 320 - DOI: 10.37138  الجزائر-حي قدور بومدوس، المنظر الجميل، قسنطينة 

 

28. Al-Māturīdī, Muḥammad ibn Muḥammad ibn Maḥmūd Abū Manṣūr. (1426 AH). Taʾwīlāt 

Ahl al-Sunnah, ed. Majdī Basyūm. Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah. 

29. Al-Wāḥidī, ʿAlī ibn Aḥmad ibn Muḥammad. (1415 AH). Al-Wajīz fī Tafsīr al-Kitāb al-ʿAzīz, 

ed. Ṣafwān ʿAdnān Dāwūdī. Beirut/Damascus: Dār al-Qalam – Al-Dār al-Shāmiyyah. 

 

 


