
         ISSN :1112-4377مجلة المعيار                                                                                                          

 2024(      السنة: 78) رت  4عدد:      28مجلد: 

 

694 

 بين البلاغة العربية ولسانيات النّص قراءة مقارنة في المعايير النّصية 
 قبولية أنموذجا(صدية والم  )الق  

Between Arabic rhetoric and text linguistics, a comparative reading of textual 

standards (intentionalism and admissibility as a model). 

  1بن زروق سامية
 بومرداس-امعة امحمد بوقرةجبوزريعة، -لمدرسة العليا للأساتذةا-مخبر علم تعليم العربية

s.benzerroug@univ-boumerdes.dz 

 15/06/2024  لنشر على الخطا 16/04/2024 القبول 21/02/2024تاريخ الوصول 
Received 21/02/2024 Accepted 16/04/2024 Published online 15/06/2024 

 : ملخص
الحديثة، النّصية  ين المعاييربل عقد مقارنة تسعى ورقتنا البحثية هذه إلى كشف ملامح لسانيات النّص وجذورها في تراثنا العربي، من خلا        

مارسة النّصية كشف عن مدى حضور الم  في مناّ ة  ، رغبوبالتّحديد بين معياريْ القصدية والمقبولية، وما يقابلهما من مفاهيم في التراّث البلاغي والنّقدي
ن الدّراسة؟ قدامى هذا النّوع مب الء العر ل عرف العلماه-في التّفكير اللّغوي القديم.  وانطلاقا مماّ سبق، جاءت إشكالية البحث على النّحو الآتي: 

 يتعلّق بالقطيعة بلاغة أم أنّ الأمر  ص، وبين الالنّ  وما هي أهم القضايا البلاغية التي تبدو فيها ملامح الدّراسة النّصية؟ وهل هناك علاقة بين لسانيات
 بينهما؟

ره ضاربة في أعماق منهجٌ قديٌم، وجذو  قيقة الأمرحه في إلّا أنّ  البحث أنهّ بالرّغم من أنّ اللّسانيات النّصية علم حديثٌ، إليها توصّل ومن النّتائج التي 
في بدو واضحة  تقعيدٍ؛ فمعالمها تو ون تنظيٍر دت من التّاريخ، حيث لمحّ إلى عناصره كثيٌر من اللّغويين والبلاغيين، والنّحاة العرب منذ قرون، وإن كان

  النّصية: لمعاييراالتّركيز  فيالخطاب، و يه، و اهتمام البلاغيين بنظرية السّياق، وفي الاهتمام بالمقام، وأقطاب عملية التّخاطب من مرسل ومرسل إل
 من بنات أفكارهم. ا على أنّّاباهوا بهلغربيون وتابها  ا من المفاهيم التي تعدّ من صميم الدّراسة النّصية. والتي طالما نادى، والمقبولية وغيرهمكالقصدية

 المعايير.—البلاغة-التّراث –لنّصية ا-اللّسانيات تاحية:فكلمات المال
Abstract:  
  This research paper seeks to reveal the features of text linguistics and its roots in our Arab 

heritage, by drawing a comparison between modern textual standards, specifically between 

the standards of intentionality and acceptability, and their corresponding concepts in the 

rhetorical and critical heritage, with a desire toFrom us in revealing the extent of the 

presence of textual practice in ancient linguistic thinking. Based on the above, the research 

problem was as follows-Did ancient Arab scholars know this type of study? Is there a 

relationship between textual linguistics and rhetoric, or is it related to a rupture between 

them? The research concluded that although textual linguistics is a modern science, it is in 

fact an ancient approach, and its roots go deep into history. 

Keywords: Linguistics- Textual linguistics- Rhetoric- Standards. 
 

 

 

                                           

  s.benzerroug@univ-boumerdes.dzالبريد الإلكتروني:              ساميةبن زروق المؤلّف المراسل:  

mailto:s.benzerroug@univ-boumerdes.dz
mailto:s.benzerroug@univ-boumerdes.dz
mailto:s.benzerroug@univ-boumerdes.dz


         ISSN :1112-4377مجلة المعيار                                                                                                          

 2024(      السنة: 78) رت  4عدد:      28مجلد: 

 

695 

  : مةمقدّ  .1
خّض عنها ظهور الجادة تم ات، والأبحاثغوي منذ منتصف سبعينيات القرن الماضي كمًّا هائلا من الدّراسعرف الدّرس اللّ          

لّسانيين ل إليها بعض الالتي توصّ  قاربات، وهي إحدى الم"لسانيات النّصدراسات لسانية حديثة، ومن بينها ما يعُرف اليوم بـاسم" 
لها علاقة وطيدة  من القضايا التي ا كثيرا  غفالهلإيات السّابقة التي اهتمّت بدراسة اللّغة؛ الغربيين الذين كانوا يرون قصورا  في النّظر 
عند حدود الجملة؛   ذاتها، وتوقفهاغة في حدّ ة اللّ همة في الإنتاج اللّغوي، وتركيزها على بنيبالدّرس اللّساني، كاستبعادها العوامل المسْ 

ء أمثال: ا علماؤنا الأجلابهلتي قام اراسات ا العربي نجد أنّ ملامحها تبدو واضحة  في الدّ لكن بقليل من البحث والاستقصاء في تراثن
يد، ن دون تنظير وتقعمنْ كانت هم، وإالجرجاني، والجاحظ، وأبي هلال العسكري، وابن قتيبة، وحازم القرطاجنّّ، والسكّاكي وغير 

 ل من الخطاب خطابا ناجعا .وتتجلّى بكلّ وضوح في تركيز هؤلاء على الشّروط التي تجع
مما يؤكّد وجود نقاط تقاطع بين البلاغة ولسانيات النّص، ولا ينكر أحد بأنهّ يرجع الفضل للبلاغة الكلاسيكية في ميلاد مناهج    

ات لسانية ونقدية عديدة، ومنها لسانيات النّص، ولا غرابة في ذلك ما دامت البلاغة توفّر كل ما له علاقة بالنّص من أدو 
وإجراءات تُسهم في بناء نصوص متكاملة البناء، تتوفر فيها معظم شروط الخطاب النّاجع من منفعة، وإقناع ومتعة فنية...إلخ، وهو 
ما ساق صلاح فضل إلى التّوحيد بينها وبين لسانيات النّص، فها هو يقول: " .بل لقد تطوّر الأمر إلى التّوحيد بين علميْ البلاغة 

 .1بلاغة هي الأفق المنشود والملتقى الضّروري للتّداولية وعلم النّص"والنّص؛ إذ ال
رض بعض الأقوال ن خلال عمقدي، وذلك إلى تحديد نقاط التّقاطع بين لسانيات النّص والتّراث البلاغي والنّ  هذا بحثناويهدف    

ن التّقاطع مواط قصد استخراج لمحدثين،عند ا التي وردت في معرض أبحاث علمائنا القدامى؛ ومن ثّم نقارن بينها وبين المفاهيم النّصية
قبولية. وقد اريْ القصدية والميعموبالتّحديد  نيات النّصية سنسلّط الضّوء على المعايير النّصية،بينهما، ونظرا  لتشعّب مباحث اللّسا

التي تبدو  البلاغية ما هي أهم القضاياو هل عرف العلماء العرب القدامى هذا النّوع من الدّراسة؟  البحث كالتّالي: إشكاليةجاءت 
  ؟بالقطيعة بينهما  يتعلّقالأمر   بين لسانيات النّص، وبين البلاغة أم أنّ  فيها ملامح الدّراسة النّصية؟ وهل هناك علاقة

كالية السّابقة الإش وللإجابة عن لدّراسة،بيعة االمتّبع في الدّراسة فقد اعتمدنا المنهج الوصفي الاستقرائي المناسب لط المنهجأمّا عن 
ومن ثمّ  اثية واستنطاقهالات الترّ المقو  قسمين: قسم عرفنا فيه بمصطلحات الدّراسة، وآخر قمنا فيه بدراسة جاء بحثنا مقسّما  إلى

 نقاط التّقاطع.عن ملامح كلّ من القصدية والمقبولية وتحديد البحث 
 :ثةوالحداث بين التّرا دراسة مقارنة-ملامح معياريْ القصدية والمقبولية في التّراث البلاغي والنّقدي-2
 قراءة في مفاهيم ومصطلحات الدّراسة: 2-1
 :تعريف القصدية لغة واصطلاحا   *
: تناول ابن منظور مصطلح القصد في لسان العرب وبالتّحديد في مادة )ق ص د( فقال عنه:" سمي الشّعر التّام قصيدا ، لغة أ/

ولم يحتسه حسيا  على ما خطر بباله، وجرى على لسانه، بل روى فيه خاطره، واجتهد في  لأنّ قائله جعله من باله، فقصد له قصدا  

                                           
 .56، ص.2016صلاح فضل: بلاغة الخطاب وعلم النّص، عالم المعرفة للنشر والتوزيع، مصر، )دط(،   1



         ISSN :1112-4377مجلة المعيار                                                                                                          

 2024(      السنة: 78) رت  4عدد:      28مجلد: 

 

696 

يتّضح أنّ تعريف "ابن منظور" للقصد كان تعريفا  اصطلاحيا  أكثر مماّ هو تعريف لغوي، لأنهّ اشترط و 1تجويده، ولم يقتضبه اقتضابا "
 فيه الاجتهاد والتّعبير عن الذّات والخاطر.

وهذا التّعريف 2في معجمه "العين" فعرفّه بقوله: " القصد استقامة الطرّيقة"  القصد"الخليل بن أحمد الفراهيدي" إلى كما تطرّق    
 قريب من التّعريف الاصطلاحي؛ لكون أنّ المتكلّم يحرص دائما  على أن يكون كلامه واضحا ؛ حتّّ يفهمه المتلقّي مثلما أراده تماما . 

في الاصطلاح باختلاف الاختصاصات والتّوجهات، وأوّلُ من وضع  القصديةلأمر تختلف تعاريف في حقيقة ا ب/اصطلاحا :
في العصور الوسطى، وهو عندهم:" الفعل الذي يتّجه فيه العقل نحو الموضوع  الفلاسفة الظهرانيونهم  للقصديةتعريفا  اصطلاحيا  

 ت عنّ والقصدية عند علماء النّص " 3يتوجّه نحو الشّيء ليُدركه." عور حينما يشير إلى أوهي خاصية الشّ  والقصديةلكيْ يدركه، 
 الطرق جميع إلى القصدية تشير أوسع معنى وفي محبوكا، مسبوكا   قصدا   تكون لأن ينتجها؛ لغوية تشكيلة أيةّ من النّص منتج قصد
 .النصوص استغلال في النصوص منتجو يتخذها التي
 :طلاحا  المقبولية لغة  واص *
:")...( الق بول بفتح الفاء: المحبّة والرّضا بالشّيء، وميل النّفس إليه، والق بول: الحسن ورد في لسان العرب" أنّ  :المقبولية لغة   /أ

، كما ورد هذا المصطلح في القرآن 5، أمّا صاحب المعجم الوسيط فيرى أنّ:" القبول الرّضا بالشّيء، وميل النّفس إليه"4والشّارة"
ا بقبولٍ حسنٍ{، أي رضا الّلّ تعالى عنها، ونلاحظ مما } من سورة آل عمران، إذ يقول عزّ وجل: 37الآية الكريم في  فتقبّلها ربهه

 سبق أنّ جميع هذه الأقوال تصبّ في معنى واحد ألا وهو الرّضا، وميل النّفس إلى الشّيء، واستحسانه.
الخطاب وبأحواله، وتبيّن موقفه من النّص من حيث استحسانه له، والرّضا  ترتبط بمتلقّي المقبوليةفي الواقع فإنّ  :اصطلاحا  ب/ 

 ذا متقارنا   متضامّا باعتباره للنّص المستقِبل تقبلية ، إذ يقول عنه هو:"ديبوجرادبه، وتعُدّ المعيار الراّبع من المعايير النّصية التي وضعها 
، 7، كما أنّ المقبولية مرتبطة أيضا  بأحوال المتلقّي، كالسّياق الثقّافي، والاجتماعي، والأيديولوجي6به" صلة ذا أو للمستقبِل، نفعٍ 

 وهذا معناه أنهّ يجب أن يتوفّر النّص على جملة من الشّروط لينال رضا المتلقي واستحسانه، ومن جملة هذه الشّروط نذكر:
 برى"، ب: البنية الكدايك فانمنتج النّص في خطابه، وهذا ما سماه  قصدوضوح -1
 لمتلقي على صاحب النّص، ونوعه.تعرّف ا-2

                                           
 .354، ص 3م، ج 1993ه،3،1413مادة قصد، دار إحياء التّراث العربي بيروت لبنان، ط :العرب ابن منظور: لسان  .1
 54، ص5مادة: قصد، ج :المخزومي، وإبراهيم السامرائي مهدي .د :تحقيق ي: العين، الفراهيد أحمد بن الخليل  2
 .84سماح رافع: الفينو مينولوجيا عند هوسرل، ص  3
 540، ص.11م، مادّة قبل، ج1993ه/3،1413مادة قصد، دار إحياء التّراث العربي بيروت لبنان، ط :العرب ابن منظور: ابن منظور: لسان  4
ت(، .العلمية،طهران )د المكتبة لبنان، بيروت، العربي، التراث إحياء دار هارون، السلام عبد .د طبعه على أشرف وآخرون، مصطفى إبراهيم الوسيط، . المعجم5

 . 150ص
م، 1999 للكتاب، العامة المصرية الهيأة دريسلر، وولفجالج بوجدراند، دي روبرت لنظرية تطبيقات النص لغة علم إلى حمد: مدخل خليل علي أبوغزالة، إلهام.  6

 .12ص
 .31، صنفسهالمرجع  7



         ISSN :1112-4377مجلة المعيار                                                                                                          

 2024(      السنة: 78) رت  4عدد:      28مجلد: 

 

697 

 متلقي.أهمية النّص بالنسبة لل-3
 .1تطابق النّص مع أحوال المتلقي، وظروفه الاجتماعية، والنفسية، والفكرية، والثقّافية، وحتّ الأيديولوجية-4

 دية في التّراث البلاغي والنّقدي:ملامح معيار القصْ  2.2
منهم وبلاغيين النّقاد لا طالما حظيت مسألة العلاقة بين المرسل والمرسل إليه  )منتج الخطاب ومتلقيه( باهتمام الباحثين القدماء    

وحتّّ نحويين، فبحثوا في شروط الخطاب النّاجع، ووضعوا معايير معيّنة تساعد على تبليغ الخطاب تبليغا  سليما  خاليا  من أيّ 
القصدية تظهر بصورة جلية من خلال اهتمامهم بعناصر دورة التّخاطب، ولاسيما طرفا التّخاطب من متكلّم  شوائب، فملامح

ومتلقّ للخطاب،" ذلك أنّ من شأن المتكلّم صوغ العبارات اللّغوية المختلفة حسب ما يتوخّاه من أغراض ومقاصد تستوجب تحقيق 
الآليات والوسائل من ظروف سياقية ومعرفة مشتركة ...وغيرها حتّّ يتمكّن من ب، ومن شأن المخاطب التزوّد بكلّ إفادة المخاط  

  2تحصيل الفهم والتّأويل المطابق وفق تلك الأغراض والمقاصد المنشود إيصالها إليه"
، وأبي هلال الجاحظ ماء أمثال:ؤنا القدا علمافدراسة عملية التّواصل أو الاتّصال قديمة تمتد جذُورُها إلى الدّراسات التي قام به   

،  ناجعا   طاب خطابا  عل من الخلتي تجاالعسكري، وابن قتيبة، وحازم القرطاجنّّ، والسكّاكي وغيرهم، عندما ركّزوا على الشّروط 
 .. إلخامكلام والإفهلاوالفائدة من  تكلّم،، ونوايا الموالقصدكعنايتهم بالمرسل والمتلقي، والرّسالة وعمليّة التّأثير والتّأثر، 

يصل إليه من وراء كلامه، وبقليل  الذي يريد أنْ  والغرضالمرسل من الكلام،  قصد"وكان من أولى ما بحثوا فيه في هذا المضمار "   
، وتفطنّوا إلى أهميته منذ أمد بعيد، القصديةمن التّمعّن نجد بأنّ العرب القدماء كانوا سبّاقين على الغربيين المحدثين في وضع معيار 

 في المحدثين طويل بزمن سبقوا القدامى العرب جعلوه مفتاحا  لفهم أيّ خطاب، يقول "يحي رمضان" في ذات الصدّد : "إنّ بل 
 فهم يمكن فلا الخطاب، لفهم مفتاح عندهم القصد لأنّ  ذلك، في اختلفوا أنّّم القدامى عن يعهد ولم المتكلّم، بقصد العناية مسألة

 و الاتّصال أدبية، أم اعتيادية أكانت سواء اللّغة استعمال غايات فمن الاعتبار، بعين التّواصل مقصد يؤخذ لم إذا الخطاب
 .3الإفهام"

يرتبط البعد التّداولي »مما يؤكّد وجود نقاط تقاطع واضحة بين التّراث العربي واللّسانيات النّصية، وعن هذا يقول جمال حضري:     
ر المخاطِب باعتباره مناط  تحقيق النّجاعة للخطاب وتولّدت عن ذلك جملة من الشّروط المطلوب بمصادرة البلاغة القديمة على منظو 

وي  توفّرها في المتكلّم كمبلّغٍ وفي الخطاب كبلاغٍ له، والمنبت النّفعي يبرز هذا التّركيز، فقبل أن تتحوّل البلاغة إلى علم تحسينّ لغ
لخطاب للمقام ثّم أصبحت بحثا  في ملاءمة الشّكل للموضوع، وبهذا الاعتبار لم تكن كانت علما  للخطاب الشّفاهي يعنى بملاءمة ا

                                           
 .56-55، ص2008 ،1ط  القاهرة، الآداب مكتبة .النثري النص بناء في منهجية رؤية فرج: نظرية علم النّص أحمد ينظر حسام 1
، 16، مجلّة الآداب واللّغات العدد:-الأصول والامتداد-عائشة برارت: تجليات القصدية عند أحمد المتوكّل في كتابه" المنحى الوظيفي في الفكر اللّغوي العربي  2

 . 158، جامعة عمّار ثليجي الأغواط، الجزائر، ص2015ماي 
، ، وينظر أيضا : لعبد الخالق فرحان شاهين: أصول المعايير النصية في التراث البلاغي والنّقدي عند العرب143 ص.الأصولي الخطاب في رمضان: القراءة يحيى  3

 131ص 



         ISSN :1112-4377مجلة المعيار                                                                                                          

 2024(      السنة: 78) رت  4عدد:      28مجلد: 

 

698 

من اهتمامات البلاغة  –وهو بعد تداولي–المقاربة التّداولية غريبة عن البلاغة قبل تحوّلها، وقد كانت العناية بتكوين الخطيب وثقافته 
 .(1)«الخطابية، والبيان والتبيين للجاحظ حافل بهذا الاهتمام

فقد عمل هؤلاء كلّ ما في وسعهم من أجل نجاعة الخطاب ووصوله بطريقة سليمة إلى السّامع، ويكفي أنّ ابن جنّّ قد عرّف    
إذْ إنّ هذا التّعريف لوحده فيه من القيم ما يكفي لإثبات السّبق  (؛2)"أغراضِهماللّغة على أنّّا: " أصواتٌ يعبّر بها كلّ قوم عن 

أغراضه الأوّل لتعرّف العرب معيار القصدية، ومن أهمّ هذه القيم وأبرزها: أنّ اللّغة ذات قيمة نفعية، تعبيرية يعبّر بها المتكلّم عن 
 .ومقاصده

الحديث عنه، وإن لم يستعملوا المصطلح ذات ه، فغالبا  ما كانوا يعبّرون في أكثر من موضع وأفاضوا  القصديةكما تطرقّوا إلى معيار     
هو مرادف  القصد: الفائدة، والمنفعة، والغرض، والحاجة، والهدف، والمعنى، ومن الأقوال التي تثبت أنّ ــعنه بمصطلحات مغايرة ك

الغرض هو المقصود بالقول...وسمي غرضا  تشبيها  للمعنى نجد قول أبي هلال العسكري الذي يقول فيه:" المعنى هو القصد: ...و 
بالغرض الذي يقصده الراّمي بسهمه وهو الهدف." الذي يقطع به القول، وقول ابن فارس الذي يقول فيه: " فأمّا المعنى فهو 

، إذ كثيرا  ما التّوخية ، وفي بعض الأحيان كانوا يعبّرون عنها بلفظ3القصد والمراد، يقُال: عنيتُ الكلام كذا: أي قصدتُ وعمدتُ "
ي:"الخليل بن أحمد الفراهدي"ومن ذلك نذكر قول  القصدنجدها مشروحة  في معاجم اللّغة العربية بمعنى   أمرا ، تُـي مِّم أن : " التّوخِّ

 وخى من وأصله أخيه، قصدُ  قصدُه لأنّ  أخا ، الأخ سُمي النّحويين، بعض ، وقول ابن منظور الذي مفاده: "قال4قصد ه" فتقصد
 .  5همزة" الواو فقلبت ق صد، :أي
ولعلّ أكثر من تناول معيار القصد من البلاغيين "الجاحظ"، هذا الأخير الذي كان يتحدّث عنه كلّما سنحت له الفرصة نظرا     

المعاني القائمة في صدور »لأهميته القصوى في تحقيق الخطاب النّاجع، ومن الأقوال التي لمحّ فيها لهذا  المعيار نذكر قوله المأثور: 
النّاس المتصوّرة في أذهانّم، والمتغلغلة في نفوسهم... مستورة خفيّة، وبعيدة حسيّة، محجوبة مكتوبة، )...( لا يعرف الإنسان ضمير 

ا، وهذه الخصال صاحبه، ولا حاجة أخيه وخليله... إلّا بغيره، وإنّّا يحيي تلك المعاني ذكرهم لها، وإخبارهم عنها، واستعمالهم إيّاه
هي التي تعود بها إلى الفهم وتجلّيها للعقل... وتجعل المهمل مبعدا ، والمقيّد مطلقا ، وكلّما كانت الدّلالة أوضح وأفصح وكانت 

 .(6)«الإشارة أبين وأنور، كان أنفع وأنجح
لنّفعي للخطاب وأهمية القصد منذ قرون، فإذا ما قمنا بتحليل هذا القول، سنتوصّل إلى أن" الجاحظ"  قد تفطّن إلى الجانب ا   

فمعالم معاير القصدية تظهر جلية  من خلال قوله السّابق الذي يؤكّد فيه على ضرورة استعمال المعاني؛ ذلك أنّ الإخبار عن المعنى 

                                           
 - جمال الحضري، المقاييس الأسلوبية في الدّراسات القرآنية، ص1.209

 .33، ص:3م، ج1986، 3ابن جنّ: الخصائص، تحقيق محمد علي النجار، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ط 2
 .192ابن فارس: الصاحبي في فقه اللغة وسنن العرب في كلامها، ص 3
 .319، ص4الخليل ابن أحمد الفراهيدي: معجم العين، مدة وخي، ج  4
 .22، ص14ابن منظور: لسان العرب، مدة أخا، ج 5

 - الجاحظ: البيان والتّبيين، ج1، ص6.75



         ISSN :1112-4377مجلة المعيار                                                                                                          

 2024(      السنة: 78) رت  4عدد:      28مجلد: 

 

699 

، كما اشترط ضرورة إفادة المعاني ووضوحها بالنّسبة 1المتلقي إفهامهو الذي يضمن تقريبه إلى الفهم؛ حيث يركز على ضرورة 
، وقد اكتشف أنّ 2أي أنهّ ركّز على المنفعة المطلقة، وهو ما نادت به التّداولية أو البرغماتية الحديثة للقصديةللمتلقّي، وتحقيقها 

طبقات كما أنّ النّاس أنفسهم في وكلام النّاس في »النّاس طبقات مما يستوجب تنوع الخطابات بحسب نوعية المتلقّي، فقال: 
فيجعل »....وقال أيضا:(4)«لا يكُلّم سيد الأمة بكلام الأمة ولا الملوك بكلام السوقة» ،وأنّ من خصائص المتكلّم أنْ:(3)«طبقات 

لنّاس أنفسهم ، وقد أطال الحديث عن هذا المفهوم، فها هو يقول:" وكلام النّاس في طبقات كما أنّ ا(5)«لكلّ طبقةٍ من ذلك كلاما
، ذلك أنهّ عندما يراعي المخاطِب هذه الأمور فإنهّ يضمن فهم المخاطب لخطابه، ومن ثّم إقناعه بفحوى الخطاب 6في طبقات"
 ومضمونه.

ويبدو أنّ "الجاحظ" قد أدرك أنّ من شروط نجاح الخطاب مخاطبة السّامع بلغته، فالملك يخاطب بلغة الملوك، والسوقي يُخاطب    
السّوقة وذلك بغية إقناع السّامع، فغاية الخطاب بالدّرجة الأولى الإقناع والإقناع لا يتمّ إلا بالإفهام، ومن أجل ذلك دعا بلغة 

، ولتعزيز رأيه استشهد الجاحظ بالقرآن الكريم فقال عن (7)الجاحظ إلى مخاطبة المتلقي بلغته إيمانا  منه بأنهّ أساس كل خطاب إقناعي
مُْ ف ـيُضِله الّلُّ م ن ي ش اء و ي ـهْدِي م ن قال الله تبارك وتعالى:}»كريمة : تفسيره للآية ال لْن ا مِن رَّسُولٍ إِلاَّ بلِِس انِ ق ـوْمِهِ ليُِـب ينِّ  له  و م ا أ رْس 

، وكلّ هذه ( 8)«الإفهام والتّفهم، لأنّ مدار الأمر على البيان والتّبيين، وعلى ( 4) سورة إبراهيم، الآية {ي ش اء و هُو  الْع زيِزُ الحْ كِيمُ 
المفاهيم التي تناولها الجاحظ ما هي إلا مفاهيم تدخل في صميم الدّرس النّصي، كما تعرّضت إليها التّداولية الحديثة عن كثبٍ وركّزت 

 عليها. 

ونفهم من هذا القول أنّ الشّرط الأساس لضمان نجاعة الخطاب هو الإفهام، وأنّ ذلك لا يتحقق ذلك إلّا بمراعاة حال     
المخاطب، كما أنّ الخطاب لا يمكن أن يكون مقنعا  إذا لم يكن بلسان واضحٍ مفهوم بالنّسبة للمخاطب، وهو الأمر الذي أشار 

:" والبيـان اسـم جـامع لكلّ شـيء كشـف لـك قنـاع المعنـى وهتـك الحجب دون الضـمير، حتـىّ يفضـي إليه في "البيان والتّبيين" فقال
غاية السـاّمع إلـى حقيقتـه ويهجـم علـى محصـوله كائنا  مـا كـان ذلـك البيـان، ومـن أي جنسٍ كـان ذلـك الـدّليل، لأنّ مـدار الأمر وال

نّاّ هي الفهم والإفهـام، فبـأ يّ شـيء بلغت الإفهـام وأوضحت عن المعنى، فذلك هو البيان في ذلك التي إليها يجري القائل والسّامع إ

                                           
 .5، ص2004، تموّز، 34، السّنة 399بعنوان: التّداولية وتحليل الخطاب الأدبي مقاربة نظرية، مجلّة الموقف الأدبي، العددينظر: راضية خفيف بوبكري: مقال 1
 .5ينظر: راضية خفيف بوبكري: المرجع السّابق، ص2

 -لجاحظ: البيان والتّبيين، ج1، ص3.144
 لجاحظ: البيان والتّبيين، ج1، ص4.92

 - المصدر نفسه، ج1، ص5.138
 .144، ص1المصدر نفسه، ج6
، 1ربد، الأردن، طينظر حافظ إسماعيل علوي: الحجاج مفهومه ومجالاته دراسات نظرية وتطبيقية في البلاغة الجديدة، عالم الكتب الحديث للنّشر والتوزيع، إ -

 2010م، ج1، ص 7.246-245
 - الجاحظ: البيان والتبيين، ج1، ص8.11



         ISSN :1112-4377مجلة المعيار                                                                                                          

 2024(      السنة: 78) رت  4عدد:      28مجلد: 

 

700 

، إذ نراه هنا يشير إلى الوظيفة الإفهامية التي يجب توفّرها في الخطاب، والتي تحقّق بدورها الوظيفة الإقناعية، ومن هنا 1الموضع."
 الوظيفة الأولى تحقق الثانية.نستنتج بأنّ هناك علاقة تلازمية بينهما، ف

وتعتبر هذه النّقطة بالذّات نقطة تقاطع بين البلاغين العرب والباحثين المعاصرين، لأنّ كلاًّ منهما اشترطا مبدأ الإفادة في الكلام    
المعاصـــرون لا يدرســـون "الأفعـــال الكلاميـــة"  فالتـــدّاوليونومطابقة الكلام للسّياق وهذا: "يوافــــق مــــا هــــو متـداول عنــــدـ المعاصـــرين، 

عـــن ســـياقها الكلامـــي والحـــالي، أو معزولـــة  عـــن غـــرض المـــتكلّم، وإنّّـــا يدرســـون إنجازيه تلـــك  الأفعـــال ولا يعتبرونّـــا "أفعـــالا  مجـــرّدة  
تتحقـــق هويتهـــا الإنجازية في السّـــياق عـــبر الاســـتعمال، ولا ينبغـــي لنـــا أن نغـــتّر بكـــون بعـــض المعاصـــرين  كلاميـــة" إلا بشـــرط أن

هـــائي لأولئـــك ع النّ يحـــاولون وضـــع لائحة للأفعـــال الكلاميـــة مـــن دون ذكـــر، أحيانا ، لســـياقها الكلامـــي أو الحـــالي، فإنّـّــا المرج
و"قصــدية" المــتكلّم؛ إذ هــي مــن التـــّداوليين في تحديـــد مجالهـــا الـــدّلالي والتـــدّاولي لـــن يكـــون إلّا في الســـيّاق الكلامـــي وســـياق الحــال، 

اندراج الظّواهر الأسلوبية عند العلماء العرب في  -هنا -ــا نؤكّدأكــبر القــرائن علــى فهــم الغــرض مـــن الكــلام ودلالتــه، ومــن ثم فإننّ
 .2إطارٍ تداولٍي صريحٍ"

:" ولا يكلم سيد الأمة بكلام الأمة ولا الملوك إذ يقول ؛ويتّضح أن أبا هلال العسكري قد أيدّ الرأي الذي ذهب إليه الجاحظ   
، كما 3واحد منهما من الكلام وأحسن الذي قال: لكل مقام مقال" بكلام السّوقة، لأن ذلك جهل بالمقامات، وما يصلح في كل

:" فيخاطب الملوك الشّعر، وهذا ما يتجلّى في قوله تطرق ابن طباطبا إلى نفس الفكرة عندما اشتراط مراعاة مقتضى الحال في نظم
ا يتوقى أن يرفع العامة إلى درجات الملوك بما يستحقونه من جليل المخاطبات ويتوقّى حطها عن مراتبها أو أن يخلطها بالعامّة، كم

 ويعد لكل معنى ما يليق به، ولكل

طبقة ما يشاكِلُها حتّّ تكون الاستفادة من قوله في وضعه الكلام مواضعه أكثر من الاستفادة من قوله: في تحسين نسجه، وإبداع 
 .4نظمه"

ه في صورة ملموسة محسوسة الاستعارة، هذه الأخيرة التي لم ومن الوسائل التي قد تساعد المتكلّم على تبليغ مقصده وتجسيد   
يغفلها البلاغيون، بل تنبّهوا إلى حجاجيتها، وقدرتها على إقناع المتلقّي بقصد المتكلّم، ولعلّ أوّل من ينبغي ذكره في هذا المضمار 

وع من الاستعارة وأفاضوا الحديث عنها، فها هو يقول هو الشّيخ عبد القاهر الجرجاني، باعتباره من الأوائل الذين أشاروا إلى هذا النّ 
في هذا الصّدد:" ينبغي لكل ذي دينٍ وعقلٍ أن ينظر في الكتاب الذي وضعناه ويستقصى التّأمل لما أودعناه، فإن علِم أنهُّ الطرّيق 

 .5ومأ لنا إليه، ودلنّا عليه، وهيهات ذلك"إلى البيان، والكشف عن الحجّة والبرهان، تبع الحق وأخذ به، وإن رأى أنّ له طريقا  غيره أ

                                           
 .76، ص المرجع نفسه  1
 .79-78مسعود صحراوي: التّداولية عند العلماء العرب، ص: 2
 27، ص 1952، 1أبو هلال العسكري: كتاب الصناعتين، تحق: علي محمّد البجّاوي ومحمّد أبو الفضل إبراهيم، المكتبة العصرية صيدا، بيروت، ط3
 .9السّعودية، )دط(، )د.ت(، ص-بن ناصر المانع، مطبعة المدني، جدّة ابن طباطبا )أبو الحسن محمد بن أحمد العلوي(: عيار الشّعر، تحق: عبد العزيز4
 .49م، ص2004، 1جرجاني )عبد القاهر بن عبد الرحمان بن محمد(: دلائل الإعجاز، تحق: الخفاجي محمد عبد المنعم، دار الجيل، بيروت، لبنان، ط 5



         ISSN :1112-4377مجلة المعيار                                                                                                          

 2024(      السنة: 78) رت  4عدد:      28مجلد: 

 

701 

وها هو "أبو هلال العسكري" قد تحدّث هو الآخر عن المنفعة التي ما هي إلّا مرادف ا للقصدية في أصلها كما سبق وأن ذكرنا،    
ت  متكلّما  أو احتجت إلى واعلم أنّ المنفعة مع موافقة الحال وما يجب لكلّ مقام من مقال، فإذا كن»فقال في كتابه "الصّناعتين": 

عمل خطبةٍ لبعض ما تصلح الخطب أو قصيدة لبعض ما يرُاد له القصيد فتخطّ ألفاظ المتكلّمين مثل الجسم والعرض والكون 
 .(1) «والتّأليف والجوهر فإنّ ذلك هجنة

لمقام، فإذا  ض المراد يختلف اتلاف الغر فباخ، وبقليل من التّمعن في قول "العسكري نستنتج " بأنهّ يربط بين المقام والغرض المنشود   
ه أنّ واليك، وهذا معنادة وهكذا الإثار و كانت خطبة فغرضها هو الإقناع، أمّا إذا كان المقام شعريا  فغرضه يتمثّل في الاستمالة 

 المتكلّم يحرص دائما   على إيصال قصده إلى المتلقّي وبشتّّ الطرق.

لى فكرة القصد، واعتبرها من أولويات الخطاب النّاجع، إذ أنّ الكلام الذي يحمل معاني معيّنة، كما أشار "حازم القرطاجنّّ" إ    
يشكّل اليوم محور الدّراسات اللسانية الحديثة ولاسيما لسانيات النّص، كما أشار أيضا  إلى مبدأ المنفعة ."فالقرطاجنّّ هنا يتفطّن 

تّواصلية، كما لمحّ إلى القصدية في معرض حديثه عن الأسلوب في الشّعر، فقد ربط بين للبعد البراغماتي أو التّداولي في العملية ال
الشكل والمعنى، بل إنهّ يجعل الأسلوب خادما له، فحسب رأيه فإنّ الشاعر ينوعّ في الأسلوب ويتفنّن فيه لغرض واحدٍ، وهو إيصال 

 والمقاصد، المعاني من الكبيرة الجملة منها واحد في يوقع الشّعرية الأغراض كانت المعنى إلى المتلقّي. وهذا ما لمسناه من قوله: " لما
وجهة  الطلول وصف وجهة الخيال وصف وجهة المحبوب وصف كجهة تقتنى منها ومسائل توجد فيها جهات المعاني لتلك وكانت
 بعضها من والنّقلة تلك الجهات على بالاستمرار للنّفس تحصل وكانت النسيب، غرض في ذلك مجرى جرى وما النوى يوم وصف

 إلى النّظم نسبة المعاني إلى الأسلوب نسبة تكون أن وجب الأسلوب، تسمى وهيأة صورة المعاني في الاطرّاد وبكيفية بعض إلى
 كان ولما، وأيضا  من قوله:" 2اللفظية" التّأليفات عن تحصل هيأة والنّظم المعنوية، التّأليفات عن تحصل هيأة الألفاظ، الأسلوب

 إلى جهة عن الانتقال في والتلطف والتناسب الاطراد حسن من فيه يلاحظ أن وجب الألفاظ في النظم بإزاء المعنّ في الأسلوب
 ولطف المناسبة ومراعاة بعض إلى العبارات بعض من الاطراد حسن من النظم في يلاحظ ما مقصد إلى مقصد من والصيرورة جهة
  )...(. النقلة

 غير أو غلظة أو رقة من الشاعر تخيلها يريد التي للحال مخيلين معا تجعلهما التي الوجوه ملاحظة عليه النظم يكون أن يجب ومما   
 وقع ولو .القائل نفس رقة تخيل الغزل، طريق في العرفية الألفاظ فيه المستعمل الحواشي، الرقيق المأخذ، اللطيف النظم فإن .ذلك
 الأسلوب لطف وكذلك .القوية المتينة الفخمة والعبارات الجزلة الألفاظ تخيل تلك بل الغرض، تخيل لم الفخر طريقة في مثلا ذلك
 أن وجب وإنّا .النسيب في الفرزدق أسلوب نحو ذلك يخيلان لا وجفاءه الأسلوب وخشونة عاشق، قائله لك أن يخيلان ورقته

 إيراده يحسن لا كالمختص  صار أو به واختص ما غرض في استعماله كثر ما لأن عرفا، فيه المستعملة الألفاظ طريق كل في يستعمل

                                           
 - أبو هلال العسكري: الصّناعتين، ص1.135

 . 364- 363البلغاء منهاجالقرطاجنّ:  حازم 35



         ISSN :1112-4377مجلة المعيار                                                                                                          

 2024(      السنة: 78) رت  4عدد:      28مجلد: 

 

702 

 في والجيد السّالفة استعمال مثل وذلك .فيه مألوف وغير ضده في مألوف لكونه به لائق غير ولأنه .الغرض لذلك مناقض غرض في
  1الذم" في والقذال الأخدع واستعمال ونحوهما، والمديح الفخر في والكاهل الهادي واستعمال النسيب،

الشّعرية إنّ هذا التّصور النّقدي للتّواصل الشّعري لدى القرطاجنّّ متطوّرٌ جدّا، ويعكس عمقا  في النّظرة ووعيا بعناصر التّجربة و    
وبالإضافة إلى القضايا التي تنبّه إليها حازم والمتمثلّة في  .(2) باعتبارها تجربة لغوية نفسية يكتنفها إطار اجتماعي ومقام خارجي تؤثرّ فيه وتتأثرّ به..."

ذ القصد والمنفعة والإفهام، يشير أيضا إلى قضية التّأثير بين المتكلّم والمتلقّي، بل يعتبرها شرطا أساسيا  في تحقق الخطاب النّاجع إ
خاطب أو الاستفادة منه»يقول: 

ُ
 . (3))...( أو بعضها بالقول" وجب أن يكون المتكلّم يبتغي إمّا إفادة الم

" من خلال تركيزه على حرص الخطيب دائما وأبدا  على تبليغ قصده للمتلقّي مستعملا في القصدهذا وتناول "ابن قتيبة" مفهوم "   
ا يعرفُ إنّّ »ذلك كلّ الطرق من إيجاز وإطنابٍ وتكرير وغيرها من الأساليب، فكلّ همهّ هو إيصال فكرته، فيقول في هذا الصّدد: 

ثرُ ن ظرهُ، واتّسع  علمُه، وف هِم مذاهب العرب وافتتانّا في الأساليب، وما خصّ الله به لغتها دون جميع  فضلُ القرآن الكريم منْ ك 
 اللّغات )...( فالخطيب من العرب إذا ارتجل كلاما  في نكاح أو حمالة أو صلح أو ما أشبه  ذلك، لم يأتِ به من وادٍ واحدٍ، بل يفتّ 

حسب الحال،  ىفيختصر تارة  إرادة  التّخفيف، ويطيلُ تارة  إرادة الإفهام، ويكرّر تارة  إرادة  التّوكيد، )...( وتكون عنايتُه بالكلام عل
وقد عزّز "ابن الأثير" رأي "ابن قتيبة" في الربّط بين الأسلوب وشخصية الأديب، من ،  (4)«وقدر الحفل وكثرة الحشد، وجلالة المقام

لال انفراد كل شاعر بأسلوبه الخاص لتبليغ ما في جعبته من أفكار، وقد استدلّ على ذلك بأبياتٍ شعريةٍ للفرزدق وجرير، وفي خ
ويؤكّد ابن الأثير هذا الاتّجاه في الربّط بين الأسلوب وأوجه التصرفّات في المعنى والافتنان فيها »هذا الصّدد يقول عبد المطلب: 

ر المفلّق أو البليغ هو الذي إذا أخذ معنى  من المعاني تصرّف فيه بوجوه التصرفّات، وأخرجه في ضروبِ الأساليبِ، باعتبار أنّ الشّاع
، يتصرّف كلّ منهما فيها تلف الأنحاء )...(وكذلك جرير فإنهّ أبرز من هجاء الفرزدق بالقيْن كلّ غريبة، وتصرّف فيه تصرفّا  مخ

 والمهم في ذلك هو تبليغ الفكرة إلى المتلقّي.( 5) «الفرزدق وجريربأوجه التّصرفات كما رأينا عند 

أما "الزمخشري" فقد تطرّق إلى قضية إبراز المعنى وإيضاحه من خلال حديثه عن الأسلوب التّمثيلي، فتحدّث عنه باعتباره خاصية 
يثه عن ظاهرة الالتفات أيضا ، فقال معلقا  على أسلوبية يسهم في إبراز المعنى وتوضيحه، تماما  مثلما فعل المحدثون، ومن خلال حد

ا و  :}-عز وجل-قوله  ا و أ شْف قْن  مِنـْه  نس انُ إِنَّهُ ك ان  إناَّ ع ر ضْن ا الْأ م ان ة  ع ل ى السَّم او اتِ و الْأ رْضِ و الْجبِ الِ ف أ ب يْن  أ ن يح ْمِلْنـ ه  ا الْإِ حم  ل ه 
 .(1) «كلام كثير من لسان العرب وما جاء القرآن الكريم إلاّ على طرقهم وأساليبهم...ونحو هذا ال.»(6){ظ لُوم ا ج هُولا  

                                           
 ، الصفحة نفسها.السابقالمرجع  1
م ونظرية المقاصد بين حازم ونظرية الأفعال اللّغوية المعاصرة، 1994ينظر مجلة الوصل، معهد اللّغة والأدب العربي، جامعة تلمسان، العدد الأول، جانفي  -2

 .25محمد أديوان، جامعة الرباط، كلية الآداب، ص
 - المرجع نفسه، ص3.26

 .12/13م، ص1973، 2ابن قتيبة: تأويل مشكل القرآن، شرحه ونشره السيّد أحمد صقر، دار التّراث، القاهرة، ط 4
  محمد عبد المطلّب: البلاغة والأسلوبية، دار نوبار للطبّاعة، القاهرة، ط1، 1993م.، ص5.14-13

 - سورة الأحزاب، الآية 6.72



         ISSN :1112-4377مجلة المعيار                                                                                                          

 2024(      السنة: 78) رت  4عدد:      28مجلد: 

 

703 

ولقد انطلق "الزّمخشري" من آيات الذكّر الحكيم ليبيّن الجمال البلاغي ومدى إعجازه، فكانت دراسته للبلاغة دراسة  تطبيقية ،    
ة النّظم والتي سبقه إليها "الجرجاني" قضية الفصل والوصل والكناية، ومن أهم الموضوعات البلاغية التي استخدمها في تفسيره لقضي

والتّقديم والتّأخير، وبذلك يكون الزمخشري هو الذي أسهم في اكتمال الفروع المختلفة لنظرية علمي المعاني والبيان، وذلك من خلال 
كاكي" رأي "الزمخشري" . ولقد شاطر "السّ (2) فنٍّّ دقيقٍ  تطبيقاته المختلفة لهذه الفروع على القرآن الكريم بذوق أدبٍي مرهفٍ وحسٍ 

في ربطه بين الأسلوب والخاصية التّعبيرية، فبحث هو الآخر في ظاهرة الالتفات، كما نوّه بأهميته في الأداء الفنّّ، بل جعله أمر ا 
 .(3)ضرورياًّ لابد أن يتوفّر في الأسلوب حتّّ يتّضح المعنى لدى السّامع 

ه دعا إلى ضرورة نسج الكلام بما يناسب :حال المخاطب، فنوجز حين يجب أن نوجز ونطيل حين يجب أن نطيل، كما أنّ     
ونحذف متّ استوجب الحذف، ونفصل ونوصل بحسب المقام وهكذا دواليك، إذ يقول: "إن كان مقتضى الحال إطلاق الحكم، 

ال بخلاف ذلك، فحسن الكلام تحلّيه بشيء من ذلك بحسب فحسن الكلام تجريده من مؤكّدات الحكم، و إن كان مقتضى الح
المقتضى ضعفا  وقوّة  وإن كان مقتضى الحال طيّ ذكر المسند إليه، فحسن الكلام تركُه، وإن كان المقتضى إثباته على وجه من 

سن الكلام وروده عاريا  عن الوجوه المذكورة، فحسن الكلام وروده على الاعتبار المناسب، وكذا إن كان المقتضى ترك المسند، فح
ذكره، وإن كان المقتضى إثباته مخصّصا  بشيء من التّخصيصات، فحسن الكلام نظمه على الوجوه المناسبة من الاعتبارات المقدم 

بين ذكرها، وكذا إن كان المقتضى عند انتظام الجملة مع أخرى فصلها أو وصلها، و الإيجاز معها أو الإطناب، أعنى طيّ جملٍ عن ال
  4ولا طيّها، فحسن الكلام تأليفه مطابقا  لذلك"

يضا  ابن أالذي أشار إليه  هو الأمرقّي، و ومعنى هذا أنهّ يجب على المتكلّم أن يعمل كلّ ما في وسعه حتّّ يوصل قصده إلى المتل   
لذين يجتزئون فهام الثاّقبة اوذوي الأ اصّةلخاوهب في كتابه "البرهان في وجوه البيان" إذ يقول: "الإيجاز ينبغي أن يستعمل في مخاطبة 

يسيره، بام ومن لا يكتفي وي الأفهس من ذبيسير القول عن كثيره وبمجمله عن تفسيره)...( وأمّا الإطالة ففي مخاطبة العوام ومن لي
 ولا يتفتق ذهنه إلاّ بتكريره وإيضاح تفسيره.

لإطناب، فالإيجاز يناسب الخاصّة من النّاس لسرعة بديهتهم في حين فقد وضّح "ابن وهب" إلى من يصلح كلّ من الإيجاز وا   
الإطناب هو أنسب للعامّة منهم، وذلك لعدم قدرتهم على الاستيعاب بسهولة، فيضطرّ المتكلّم إلى التّكرار قصد التّوضيح، 

 . 5"فالإقناع يقتضي أوّلا وأساسا  الإفهام"

بلسانيات النّص علم المعاني، هذا العلم الذي يركّز أولا وآخرا على اللّغة الفنّية المكوّنة  اتّصالالاثة من أكثر علوم البلاغة الثّ  ولعلّ    
                                                                                                                                                        

الزّمخشري: الكشّاف عن حقائق غوامض التّنـزيل وعيوب الأقاويل في وجوه التّأويل، تحق: عادل عبد الموجود وعلي محمد المعوض، جار الله أبي القاسم محمود  -1
 .103، ص5م، ج1998، 1مكتبة العبيكان، الرّياض، السّعودية، ط

 .37م، ص2007ه/1427، 1طبّاعة، طينظر يوسف أبو العدوس: مدخل إلى البلاغة العربية، دار المسيرة للنّشر والتوزيع وال -2
 - ينظر محمد عبد المطلب: البلاغة والأسلوبية، طبع في دار نوبار للطبّاعة، القاهرة-مص، ط1، 1994م، ص..213

 .169م، ص1،1983السكّاكي: مفتاح العلوم، تحقيق: نعيم زرزو، دار الكتب العلمية، بيروت، ط 4
 .246،1ته، ج،حافظ إسماعيل علوي: الحجاج مفهومه ومجالا5



         ISSN :1112-4377مجلة المعيار                                                                                                          

 2024(      السنة: 78) رت  4عدد:      28مجلد: 

 

704 

وبحث في أساليب الكلام المتنوّعة بغية تبليغ الغرض المنشود، وفي هذا الصّدد يقول خليل عودة:" لقد ركّزت البلاغة  ،للنّص الأدبي
. وهو علم لمحّ إليه كثيٌر (1) «بموضوع علم المعاني –بشكل أو بآخر –لمعنى، وهذا يتّصل القديمة على موضوع النّظم، وعلاقة ذلك با
ه(، غير أنهّ لم تتّضح 606ه( الراّزي )538ه(، الزمخشري )471ه(، الجرجاني )255من علماء البلاغة القدامى أمثال الجاحظ )

، (2) نحو )صناعة علم المعنّ، علماء علم المعاني، أئمة علم المعاني(معالمه إلّا على يد السّكاكي فاستعمل عبارات عديدة تدلّ عليه 
تتبّع خواص تراكيب الكلام في الإفادة وما يتّصل بها من الاستحسان وغيره، ليحترز بالوقوف عليها »لذلك عرّف علم المعاني بأنهّ: 

في مفتاحه على الركنّ ْ الأساسين للجملة: من  كما سلّط الضّوء   (3) «عن الخطأ في تطبيق الكلام على ما يقتضي الحال ذكره
المسند والمسند إليه، وما يطرأ عليهما من تقديٍم وتأخيٍر، وحذفٍ وذكرٍ، وتعريفٍ وتنكيٍر، بالإضافة إلى الإيجاز والإطناب والقصر، 

ما  على مجرّد الاستفسار والسؤال، وإنّّا في  والأغراض البلاغية التي قد يخرج إليها كلّ من الخبر والإنشاء، فمثلا  لا يدلّ الاستفهام دائ
كثير من الأحيان يخرج إلى أغراض بلاغية تفُهم من السّياق كالتّمنّ والتّوبيخ أو السّخرية، وغيرها من القضايا التي تُدرس في علم 

 وإبراز خفاياه، والاهتمام المعاني، ومن هنا يتّضح أنّ البلاغة القديمة تلتقي مع لسانيات النّص في محاولة الكشف عن المعنى
وقد مثلّت البلاغة في كثير من جوانبها العلاقة بين » بالأسلوب دون إهمال المعنّ، وفي هذا الصّدد يقول "محمد عبد المطلّب": 

سمات الأسلوب والمعنى، وصلة هذا الأسلوب بما تتعرّض له الجملة هو الذي يدخل تحت ما يسمى بعلم المعاني الذي يختصّ بتتبّع 
 .(4)«تراكيب الكلام في الإفادة، وما يتصل بها من الاستحسان وغيره

في دراستهم للجملة والنّص؛ إذ هي مناط التّواصل بين ""والملاحظ أنّ علماء العرب كثيرا  ما كانوا يركزون على دعامة الإفادة  
ولا ينبغي ونحن نتحدّث عن . 5دراسة لغوية وظيفية جادّة"مستعملي اللّغة، فقد كانت مراعاتها من قبل علمائنا عنوانا  على أيّ 

، في خضمّ وضعه لنظرية النّظم، بل القصدية، أن نتجاهل إشارات العلامّة "الشّيخ عبد القاهر الجرجاني" القيّمة إلى معيار القصدية
، لما تتوفّر عليه من معايير النّصية من سبك وحبك، إنّ نظرية النّظم في حدّ ذاتها تعتبر وسيلة من وسائل تبليغ الرّسالة إلى المرسل إليه

 النّاس أن العقول، ببداهة يعلم مما وقصدية ومقبولية، وإعلامية، واتّساق وانسجامٍ. ومن الأقوال التي تؤكّد ذلك نذكر قوله: "وكان
تفطّن العلامة إلى هذا المعيار، كيف  فإنّ هذا القول لوحده يثبت 6ومقصود" المتكلم السّامع غرض ليعرف بعض ا، بعضهم يكّلم إنّا

غة لا وقد جعله أمرا  بديهيا  ومعروفا  لدى كلّ من المتكلّم والسّامع. ولو قمنا بدراسة تطبيقية ووازنّا بين اللسانيات الحديثة والبلا
نفتْ عن البلاغة اهتمامها بالشّكل  القديمة، لوجدناها ليست بعيدة أبدا  عن نظرية النّظم، هذه النّظرية التي خدمت المعنى، وبالتّالي

                                           
ث، كلية الآداب، جامعة خليل عودة: المصطلح النّقدي في الدّراسات العربية المعاصرة بين الأصالة والتّجديد "الأسلوبية أنّوذجا "، مجلّة جامعة الخليل للبحو  -1

 .48م، ص2003النّجاح الوطنية، فلسطين، المجلّد الأوّل، العدد الثاّني، 
 .67م، ص1980، 1أساليب بلاغية الفصاحة، البلاغة، المعاني، وكالة المطبوعات، الكويت، طينظر: أحمد مطلوب:  -2
 .91السّكاكي: مفتاح العلوم، ص -3

 محمد عبد المطلّب: البلاغة والأسلوبية، ص4.261-260
ساني العربي، دار التّنوير للنّشر والتّوزيع شارع طرابلس، اث اللّ التّداولية عند العلماء العرب، دراسة تداولية لظاهرة الأفعال الكلامية في الترّ  مسعود صحراوي: -5

 51 م.، ص1،2008حسين داي، الجزائر، ط
 .530عبد القاهر الجرجاني: دلائل الإعجاز، ص  6



         ISSN :1112-4377مجلة المعيار                                                                                                          

 2024(      السنة: 78) رت  4عدد:      28مجلد: 

 

705 

المعاني، وبذلك نكون قد دون المعنى، فقد رأى الجرجاني أنّ الألفاظ تخدُم المعاني، وترتيبها في النّص لم يكن إلا بغرض إيصال الدّلالة و
 اقتربنا من قصدية دي بوقراند بالمفهوم الحديث.

م دائما  بين النّحو النّظم إلى درجة أنهّ جعلهما مترادفين، وهذا ما نلمسه من قوله: " ليس النّظم شيئا  إلّا والمتطلّع على نظرية النظم للجرجاني يجده يلاز     
فالجرجاني جعل القصد شرطا   دور النّحو في توجيه الدّلالة.  ، فهو هنا يشير إلى1توخّي معاني النّحو وأحكامه ووجوهه وفروقه فيما بين معاني الكلم "

، فحسب فهمنا ليس الهدف الرئيس من النّحو هو معرفة الفعل والفاعل 2أساسيا  في تحديد الوظائف النّحوية المشكّلة للكلام
بس أو والمفعول به ووضع القواعد النّحوية، وإنّّا وُضع النّحو من أجل معرفة المعاني وفهمها على أصولها حتّّ لا يكون هناك أيّ ل

خلل فيها. وفي ذات الصّدد يقول نور الدّين دحماني:" إنّ معاني النّحو المراد إتبّاعها هنا ليست مجرّد الأحوال الإعرابية من وقوع 
المتكلّم  الاسم فاعلا  أو مفعولا  به أو مضافا ، أو وقوع الفعل مرفوعا  أو منصوبا  أو مجزوما ، وإنّّا الصّورة النّحوية المخصوصة التي يجري

وفقها عباراته، والتي تتجلّى في بديلٍ نحويٍ دون آخر يكُيّفُ مع المعنى الذي يريد، فإذا ما تّم استعمال أحد البدائل في غير موضعه 
 .  3نجم عنه إمّا اختلال النّظم أو ذهاب رونقه البّلاغي."

في كلام العرب والبربر"( إلى مسألة الفهم والإفهام،  ه( في كتابه" المقدمة")" كتاب العِبر808-732كما تطرّق "ابن خلدون" )  
اعلم أنّّا عبارة عن المنوال الذي تنسج فيه التّراكيب أو »في خضمّ حديثه عن معايير صناعة الشّعر وجعلها واحدة من معاييره فقال: 

الإعراب لا باعتبار إفادته كمال المعنى من القالب الذي يفُرغ به، ولا يرجع إلى الكلام باعتبار إفادته أصل المعنى الذي هو وظيفة 
التّراكيب الذي هو وظيفة البلاغة والبيان، ولا باعتبار الوزن كما استعمله العرب فيه، الذي هو وظيفة العروض، فهذه العلوم الثلاثة خواص 

عتبار انطباقها على تركيب خاص، وتلك الصّور ينتزعها خارجة عن هذه الصّناعة الشّعرية، وإنّّا يرجع إلى صورة ذهنية للتّراكيب المنتظمة كليّة با
ها في الخيال كالقالب أو المنوال ثّم ينتقي التّراكيب الصّحيحة عند العرب، باعتبار الإ عراب الذّهن من أعيان التّراكيب وأشخاصها، ويصيره

ال، حتّ يتّسع القالب بحصول التّراكيب الوافية بمقصود الكلام ويقع على والبيان، فيرصّها فيه رصّا  كما يفعله البناّء في القالب أو النسّاج في المنو 
هو فها (.    4)«الصّورة الصّحيحة، باعتبار ملكة اللسان العربي فيه، فإنّ لكلّ فنّ من الكلام أساليب تختص به وتوجد فيه على أنحاء مختلفة

من الكلام، فذكرها مرتّين هما: )إفادته كمال المعنى،  الفائدةأو  القصدعندما يتحدّث عن شروط صناعة الشّعر لا يغفل أبدا  
  الوافية بمقصود الكلام(.و

 :ملامح معيار المقبولية في التّراث البلاغي والنّقدي . 3.2
من أهمّ المعايير، التي طالما ما سعى الأدباء إلى تحقيقه من خلال ما ينتجونه من  المقبوليةيعدّ معيار قبول النّص أو    

نصوص نثرية كانت أم شعرية، بل هو المبتغى والهدف من ذلك؛ فإذا كان ما يكتبه الأديب لا يحض بالق بول، فما الجدوى من 
                                           

 .382، ص نفسهالمرجع   1
 .133العرب، صينظر: لعبد الخالق فرحان شاهين: أصول المعايير النصية في التراث البلاغي والنّقدي عند - 2
، ماي 16ات، العدد نور الدّين دحماني: تجليات التّأصيل الأسلوبي في علم المعاني، الوصل والفصل أنّوذجا، جامعة مستغانم، الجزائر، مجلّة الآداب واللّغ 3

 .137، ص2015
 .474م، ص1962ن طبعة(، عبد الرحمن ابن خلدون: المقدمة تحق: علي عبد الواحد وافي، دار العودة، بيروت، لبنان، )دو 4



         ISSN :1112-4377مجلة المعيار                                                                                                          

 2024(      السنة: 78) رت  4عدد:      28مجلد: 

 

706 

حيث اعتبروا المقبولية شرطا  أساسيا  من شروط نجاعة الخطاب الكتابة أصلا ، وهو الأمر الذي تفطّن إليه علماؤنا العرب منذ القديم، 
واستمراريته، ما جعلهم يهتمون بنصوصهم ويتجلى ذلك من خلال تنقيحهم لقصائدهم، واستحضار مختلف الأدوات التي تزيد من 

التي تؤكّد تفطّن العرب جمال النّص وبلاغته بهدف إحداث القبول لدى المتلقي، وسنحاول فيما يلي أن نستحضر بعض الأقوال 
 .لهذا المعيار، ومن ثمّ إثبات أسبقيتهم على الغربيين في هذا المضمار

إذا بحثنا في تراثنا البلاغي والنّقدي، فإننّا نجد هذا المعنى بارزا  في معظم أبحاث، ومقولات علمائنا، بل جعلوه شرطا  أساسيا  من و 
شروط الخطاب النّاجع، وكثيرا  ما كانوا ينتقدون الشّعراء لغياب هذا الشّرط في قصائدهم، وهو الأمر الذي جعل الأدباء العرب 

اء منهم يولون عناية قصوى لنصوصهم الشّعرية منذ العصر الجاهلي، حتّ أنّّم كانوا يستغرقون الأعوام في تهذيب ولاسيما الشّعر 
وتنقيح قصائدهم قبل أن يخرجوها في صورتها النّهائية للنّاس، وكان الهدف من ذلك كلّه هو نيل رضا الجمهور، والفوز باستحسانّم، 

، وهذا يحيل إلى أنّّم كان على دراية واسعة بمعيار المقبولية وأهميته، ومن المقولات التي ياتبالحولوقد سميت هذه القصائد عندهم 
بعبدة الشّعر لكثرة اعتنائهما بقصائدهما،  والحطيئة، زهير بن أبي سلمى، هذا الأخير الذي شبّه الأصمعيتؤكّد ذلك قول 

 في وّدج من كلّ  وكذلك الشّعر، عبيد وأشباههما والحطيئة، سلمى، أبي بن زهير وتجويدها، فه هو يقول عنهما وعن أمثالهما:"
، حتّّ يتلقّاه جمهور  1الجودة" في مستوية كّلها القصيدة أبيات يخرج حتّ النّظر، فيه وأعاد قاله، بيت كل عند ووقف شعره، جميع

 السّامعين بصدرٍ رحب، ويلقى القبول عندهم والرضا.
 لحولياته بخوفه من نظرة النّاس إلى شعره، ومن انتقاداتهم، إذ يقول:" ص نع زهر ابن أبي سُلمىسبب ابتكار ابن رشيق  ويفسّر    
 2التّعقب" من خوف ا فيها، نظ ره يكرّر ثم القصيدة، يصنع والتّثقيف، التنقيح وجه على الحوليات زهير

في ابن طباطبا بنفس المفهوم الذي نجده عند علماء النّص المحدثين قول ومن الأقوال التي تؤكّد تفطّن علمائنا العرب لمعيار المقبولية و 
لأنّ  معرض حديثه عن ضرورة تقصّي الشّعراء لقصائدهم، وتهذيبها، وتصفيتها من كلّ الأخطاء قبل عرضها على الجمهور؛

ولا  أولئك، معاني عن يقصّر بما أتوا تقصيرهم في ذلك يؤدّي حتما  إلى نفورهم من قصائدهم، وعدم القبول بها فها هو يقول:" إن
 .3المملول" كالمطرحِ  وكان بالقبول، يتُلقَّ  لم عليها، يربى
ومماّ يثبت حرص علمائنا العرب على ضرورة إرضاء المتلقّي فيما ينتجونه من أدب، تحذيرهم الأدباء من الوقوع في الغرابة والإبهام    

خشية أن لا يفهمه السّامع، فقد تحدّث الخطابي عن غريب الكلام وميّز بين نوعين من الغرابة، غرابة تحدث على مستوى المعاني، 
 بعيد به يراد أن أحدهما :وجهين على يستعمل الكلام من مستوى الألفاظ، وهذا ما يؤكده قوله:"إنّ الغريب وغرابة تحدث على

                                           
 . 13، ص2هـ، ، ج1395أبو عثمان عمرو بن بحر الجاحظ، البيان والتبيين، تحقيق عبد السلام محمد هارون، مكتبة الجاحظ، مصر، الطبعة الرابعة،   1
ط ،  لبنان، بيروت، العلمية، الكتب دار عطا، أحمد القادر عبد محمد، تحقيق القيرواني، رشيق بن الحسن علي أبو وآدابه، الشعر محاسن في ابن رشيق العمدة 2

 .136، ص1ج2001
، .م 1956 بالقاهرة، علي محمد بشارع الكبرى التجارية المكتبة سلام، زغلول الحاجري، محمد طه.د وتعليق تحقيق الشعر، ابن طباطبا: عيار الشعر عيار 3

 .9ص



         ISSN :1112-4377مجلة المعيار                                                                                                          

 2024(      السنة: 78) رت  4عدد:      28مجلد: 

 

707 

 من المحل به ونأى الدّار به بعدت من كلام به يراد أن الآخر والوجه وفكر، ومعاناة بعدٍ  عن إلا الفهم يتناوله ولا غامضه، المعنى،
 .1استغربناها" لغاتهم من الكلمة وقعت فإذا العرب، قبائل شواذ

ألا د مماّ يؤدّي إلى نفور المتلقّي؛ ؛ والمقصود بالتوعّر أن يُصعّب الأديب في معانيه إلى درجة التّعقيالتوعّركما حذّروا أيضا  من 
مع أفكار علماء ، وأنّ أفكارهم تتقاطع المقبوليةأنّ علماءنا العرب القدامى كانوا على دراية واسعة بمفهوم  كلّ ما سبقتلاحظ من  

 جنوح الشّعراء نّ أبالإضافة إلى  ؟)البنية الكبرى(بـــــــ:  فان دايكوضوح قصد الأديب في نصّه، والذي سماّه النّص المحدثين في ضرورة 
إلّا ليضفوا نوعا   ؛ ذلك أنّّم لم يصرّوا على المقدّمة الطلاليةالمقبوليةلأهمية  تنبّههمعلى  هو برهانٌ قاطعٌ  العرب إلى تهذيب مقدّماتهم

 والدّمن الدّيار بذكر ابتدأ إنّّا القصيد، مقصد إذ يرى " أن ابن قتيبةمن التّشويق، ومن ثّم يثيرون الإعجاب، وهذا ما يؤكّده قول 
 بالنّسيب، ذلك وصل ثمّ  عنها، الظاعنين أهلها لذكر سبب ا ذلك ليجعل الرفّيق، واستوقف الرّبع، وشكا، وخاطب فبكى والآثار،

 الأسماع إصغاء به وليستدعي الوجوه، إليه ويصرف القلوب نحوه ليميل والشّوق، الصّبابة وفرطِ  الفراق، وألم الوجد شدّة فشكا
 حسن ا كان إذا المطلّع، أن ذلك الحديث، النقد في كبيرة قيمة القصيدة لمطلع يزال لا الحقيقة " وفي، وفي هذا الموضوع يقول:2إليه"

 جيدة أبياتها كانت لو القصيدة، حتّ عن صرفه سيئ ا كان وإذا إعجابه، ونال مشاعره، عليه وملك السّامع انتباه لفت موفق ا
 .3التعبير" حسنة المعنى،

حدثين، قضية ومن القضايا النّقدية التي تطرّق إليها النّقاد القدامي   
ُ
، والتي تعدّ مظهر من مظاهر المقبولية حسب علماء النّص الم

ا المعنى يزيد التّأليف وحسن التّركيب ، واستقامته؛ لأنّ "جودةسلامة التّّكيبضرورة  وحتّّ يلقى النّص استحسان ، 4"وشرفا   وضوح 
 بين التجاور عملية إلى ينصرف الثقّل وصعوبة  في النّطق ف " الجمهور يجب أن يكون بعيدا  عن التّنافر؛ لأنهّ يحدث ثقلا  في الكلام

قوله:" اعلم أنّ هذا  ، أمّا السّكاكي فجعل ظاهرة الالتفات وسيلة  لاستمالة الجمهور، وهذا ما ئؤكّده5الحروف" بين لا الكلمات
ل النّوع أعنِّ نقل الكلام عن الحكاية إلى الغيبة لا يختصّ المسند إليه، ولا هذا القدر، بل الحكاية والخطاب والغيبة ثلاثتها ينتقل ك

ا انتقل من أسلوبٍ واحدٍ منها إلى الآخر، ويُسمّى هذا النّقل التفاتا  عند علماء المعاني، والعرب يستكثرون منه ويرون أنّ الكلام إذ
عند السّامع، وأحسن تطرية لنشاطه، وأملأ باستدرار إصغائه، وهم أحرياء بذلك أليس قرى الأضياف  القبولإلى أسلوبٍ أدخل في 

اهُم  سجيّتهم، ونحر العشار للضّيف دأبهم وهجيراهم لا اح يحسنون قرى الأشبمزقت أيدي الأدوار لهم أديما  ولا أباحت لهم حريما ، أفتر 
، ومن الأمور التي (6)«فيخالفون فيه بين لون ولون، وطعمٍ وطعمٍ، ولا يُحسنون قرى الأرواح فلا يخالفون فيه بين أسلوبٍ وأسلوبٍ، وإيرادٍ وإيرادٍ 

عراء" يشير " في كتابه "الشّعر والشّ ابن قتيبةهو " وها تسهم في كسب استحسان الناّس تهيئة المتلقّي نفسيا  حتّ يتقبّل النّص بصدر رحب

                                           
 )المقدّمة(. 1ص، 1الحديث، ج الهروي: غريب سلام بن القاسم أبو عبيد  1
 .20، ص1، ج1969ط،  لبنان، بيروت، دار الثقافة، ومفهرسة، محققة ابن قتيبة: الشّعر والشّعراء، طبعة 2
 9 الشعر، ص عيار "كتاب في والبلاغة الأدبي النقد قضايا 3
 الحلبي البابي عيسى ة، العربي الكتب إحياء دار إبراهيم، الفضل أبو محمد ي، البجا محمد علي والشعر، تحقيق الكتابة الصناعتين العسكري: كتاب هلال أبو   4

 .161، ص1952، ١ ط ه، وشركا
 .6ص أخرى، قراءة العربية البلاغة 5

 - السكّاكي: مفتاح العلوم، تحقيق: نعيم زرزو، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1،1983م، ص76.   6



         ISSN :1112-4377مجلة المعيار                                                                                                          

 2024(      السنة: 78) رت  4عدد:      28مجلد: 

 

708 

خاطب نفسيا ليتقبّل ما يقصده الخطاب، والانفعال به انفعالا  إلى قضية التّواصل الأدبي أو التّداولية من خلال حديثه عن
ُ
"تهيئة الم

 .(1)ظاهرا "
أنّ البلاغة العربية اهتمّت بجميع عناصر العملية التّواصلية من مُخاط ب، ومخاطِب وخطاب لتحقّق الغاية جمال حضري فيرى أمّا    

يرتبط البعد التّداولي بمصادرة البلاغة القديمة على منظور المخاطِب باعتباره مناط  »، وهذا نلمسه من قوله: المقبوليةالمنشودة وهي 
ذلك جملة من الشّروط المطلوب توفّرها في المتكلّم كمبلغٍ وفي الخطاب كبلاغٍ له، والمنبت تحقيق النّجاعة للخطاب وتولّدت عن 

النّفعي يبرز هذا التّركيز، فقبل أن تتحوّل البلاغة إلى علم تحسينّ لغوي كانت علما  للخطاب الشّفاهي يعنى بملاءمة الخطاب للمقام 
الاعتبار لم تكن المقاربة التّداولية غريبة عن البلاغة قبل تحوّلها، وقد كانت  ثّم أصبحت بحثا  في ملاءمة الشّكل للموضوع، وبهذا

من اهتمامات البلاغة الخطابية، والبيان والتبيين للجاحظ حافل بهذا  –وهو بعد تداولي–العناية بتكوين الخطيب وثقافته 
 .(2)«الاهتمام

" في أصله جاحظية العربية" إنّ:" التّداولية الحديثة هي بعد "" صاحب كتاب "البلاغمحمّد العمريوفي هذا الصّدد يقول "   
أثير والمقام"، وجوهره لاهتمام هذا الأخير بعمليّة التّأثير في المتلقي، والإقناع في كتابه "البيان والتّبيين" وسميّت هذه النّظرية عنده بـ "التّ 

بالمتلقي، والمتكلّم، والمقام، وبعملية التّأثير والإقناع وهي أبعاد تداولية لا  التي تعرف اليوم باسم "التّداوليّة"، كما اعتنّ عناية فائقة
فالجاحظ والمعتزلة عموما وهم أهل جدل ومناظرة يعتدّون بالسّامع »..إذ يقول:  جمال الحضريشكّ فيها، وهذا ما ذهب إليه أيضا  

ليغ والخطاب النّاجع، وتحديدات الرّماني والخطابي والباقلاني تنطلق من ويجعلون المقام والموضع المرتبط به مقياسا  في بلورة القول الب
، إذا  فقد حظي السّامع باهتمام كلّ من البلغاء والنّقاد والأصوليين، فعملوا كلّ (3)«المنطلق ذاته وهي بصدد رد الشّبهات والمطاعن

من الرّعاية عندهم "فيكاد الجاحظ يجعل من رعاية السّامع ما بوسعهم لإحداث القبول لديه، واستمالته، بل إنهّ نال نصيب الأسد 
 . (4) منبعا  لكلّ آرائه البلاغية

إذا لم يكن المستمع »أو ما يسمى مراعاة حال المخاط ب فقال:  ،عن الاستعداد النّفسي لدى المتلقي الجاحظكما تحدّث      
نطقه وكان النّقصان الدّاخل على قوله بقدر الخلّة بالاستماع أحرص على الاستماع من القائل على القول لم يبلغ القائل في م

؛ معنى هذا أنهّ إذا لم يكن المستمع في حالة نفسيةٍ جيّدة فإنهّ لن يستوعب الخطاب كما ينبغي، ومراعاة حال المخاطب (5)«منه
روف الموضوعية وخصائصه النّفسية والذّاتية التي تعنّ أن نأخذ بعين الاعتبار هويته اللّغوية والاجتماعية والثقّافية، وأن نستحضر الظّ 

                                           
 - ينظر محمد أديوان: مجلة الوصل، معهد اللّغة والأدب العربي، ص1.26
 - جمال الحضري، المقاييس الأسلوبية في الدّراسات القرآنية، ص2.209

 - المرجع نفسه، ص3.227
 - المرجع نفسه، ص4.227

 - الجاحظ: البيان والتبيين، ج2، ص5.315



         ISSN :1112-4377مجلة المعيار                                                                                                          

 2024(      السنة: 78) رت  4عدد:      28مجلد: 

 

709 

أنْ يراعي  المتكلّم قدر مخاطبيه ومنزلتهم »عن مراعاة حال المخاط ب في البلاغة هي:  عبد اللّطيف عادل، ويقول (1)تحكمه وتحدّده
فئاتُ المخاطبين. فالوضعيات  الاجتماعية. فالقول لا يقنع إذا لم يكن موجّها  أي مكيّفا بحسب الحاجات الخاصّة التي تقتضيها

  .(2)«تتباين والأفهام تتفاوت تختلف والمراتب

أيضا  وهذا ما تنبّه إليه الجاحظ إذ يقول: "...يكون لفظك رشيقا  عذبا ، وفخما  سهلا ، ويكون  المقامبمراعاة  المقبوليةوتتحقّق   
، وهذا (3)«معناك ظاهرا  مكشوفا ، وقريبا معروفا ، إما عند الخاصّة إن كنت  للخاصّة قصدت، وإما عند العامّة إن كنت للعامّة أردت  

" معلّقا  على حسن المودنلخطاب النّاجع أن يكون لكلّ مقامٍ مقال، ويقول "إن دلّ على شيء إنّا يدلّ على أنّ من شروط ا
والجاحظ لا يكتفي بالدّعوة النّظرية إلى مراعاة حال المخاطب، بل يمارس ذلك في كتاباته، فهو يقول عن أحد كتبه: »: الجاحظ

اج إليه الريّض كما يحتاج إليه الحاذق "والملاحظ عن  وهو كتاب يحتاج إليه المتوسّط العامي، كما يحتاج إليه العالم الخصّي، ويحت
كتاباته أنّّا تحاول أن تأخذ بعين الاعتبار المخاط ب في تعدّديته، كأنّا تستهدف مخاط با عامّا كونيا ، وتحاول أن تراعي في إنتاج 

 .(4)«الخطاب تعدد المخاطب واختلافه

وعلى رأسهم الجاحظ الذي اعتنى  معيار المقبوليةترف بأسبقية علمائنا العرب إلى إنّ محمّد العمري من خلال تعريفه هذا يجزم ويع    
الوظيفة الإخبارية، والوظيفة  :بفكرة المقام ومراعاة حال المخاط ب، ولم يكتف بهذا فحسب بل قسّم. البيان إلى ثلاث وظائف هي

 الجاحظومن الأقوال التي تثبت تفطّن ، صميم الدّراسات النًّصية، وكلّ هذه الوظائف إنّّا هي من (5)التّأثيريةّ، والوظيفة الحجاجية
المعاني القائمة في صدور النّاس المتصوّرة في أذهانّم، والمتغلغلة في نفوسهم... مستورة خفيّة، »إلى معيار المقبولية نذكر قوله المأثور: 

 حاجة أخيه وخليله... إلا بغيره، وإنّّا يحيي تلك وبعيدة حسيّة، محجوبة مكتوبة، )...( لا يعرف الإنسان ضمير صاحبه، ولا
المعاني ذكرهم لها، وإخبارهم عنها، واستعمالهم إيّاها، وهذه الخصال هي التي تعود بها إلى الفهم وتجلّيها للعقل... وتجعل المهمل 

، ألا تتقاطع هذه الشّروط (6)«ان أنفع وأنجحمبعدا ، والمقيّد مطلقا ، وكلّما كانت الدّلالة أوضح وأفصح وكانت الإشارة أبين وأنور، ك
 مع الشروط التي وضعها علماء النّص لكي يحصل القبول والرّضا عند متلقّي الخطاب، والتي كنا قد تحدّثنا عنها في بداية البحث.

صية، ل اللّسانيات النّ اة في مجالريادو أنّ علماءنا العرب يستحقّون مصطلح الأسبقية بكلّ جدارة واستحقاق  من كلّ ما سبق يتّضح
 فكلّ الأدلةّ والبراهين تثبت درايتهم الواسعة بتفاصيل الدّراسة النصية وحيثياتها. 

                                           
، 1الم الكتب الحديث للنّشر والتوزيع، إربد، الأردن، طحافظ إسماعيل علوي: الحجاج مفهومه ومجالاته، دراسات نظرية وتطبيقية في البلاغة الجديدة، ع -1

 .241، ص1م، ج2010
ضي عيّاض، مراّكش، عبد اللطيف عادل، خطاب المناظرة في التّراث العربي الإسلامي )مقاربة لآليات بلاغة الإقناع( أطروحة مرقونة كلية الآداب، جامعة القا -2

 .53-52ص
 - المصدر نفسه ج1، ص3.136

 - حافظ إسماعيل علوي، الحجاج مفهومه ومجالاته، دراسات نظرية وتطبيقية في البلاغة جديدة، ج1، ص4.241
 - الجاحظ: البيان والتبيين ج1، ص5.75

 - المصدر نفسه، ص75. 6



         ISSN :1112-4377مجلة المعيار                                                                                                          

 2024(      السنة: 78) رت  4عدد:      28مجلد: 

 

710 

علوه شرطا  أساسيا  ت علمائنا، بل جث، ومقولام أبحابارزا  في معظ المقبوليةإذا بحثنا في تراثنا البلاغي والنّقدي، فإننّا نجد معيار و    
ء العرب الذي جعل الأدبا هو الأمردهم، و ، فكثيرا  ما كانوا ينتقدون الشّعراء لغياب هذا الشّرط في قصائمن شروط الخطاب النّاجع

ذيب قون الأعوام في تهوا يستغر م كانولاسيما الشّعراء منهم يولون عناية قصوى لنصوصهم الشّعرية منذ العصر الجاهلي، حتّ أنّّ 
 لنّهائية للنّاس.وتنقيح قصائدهم قبل أن يخرجوها في صورتها ا

، وهذا يحيل إلى بالحولياتيت هذه القصائد عندهم ، وقد سمُ باستحسانهمالجمهور، والفوز  رضاوكان الهدف من ذلك كلّه نيل    
زهير بن ، هذا الأخير الذي شبّه الأصمعيوأهميته، ومن المقولات التي تؤكّد ذلك قول  المقبوليةأنّّم كان على دراية واسعة بمعيار 

 سلمى، أبي بن زهير ، فها هو يقول عنهما وعن أمثالهما:"1ة الشّعر لكثرة اعتنائهما بقصائدهما، وتجويدهابعبد   والحطيئة، أبي سلمى
 يخرج حتّ النّظر، فيه وأعاد قاله، بيت كل عند ووقف شعره، جميع في وّدج من كلّ  وكذلك الشّعر، عبيد وأشباههما والحطيئة،

.   ويفسّر 3، حتّّ يتلقّاها جمهور السّامعين بصدرٍ رحب، ويلقى القبول عندهم والرضا 2الجودة" في مستوية كّلها القصيدة أبيات
 زهير سبب ابتكار زهير ابن أبي سُلمى لحولياته بتخوّفه من نظرة النّاس إلى شعره، ومن انتقاداتهم، إذ يقول:" ص نع ابن رشيق
، وحتّّ يلقى ذلك الرّضا 4التّعقب" من خوف ا فيها، نظ ره يكرّر ثم القصيدة، عيصن والتّثقيف، التّنقيح وجه على الحوليات

 والاستحسان عند المتلقي.

ية قبل الغربيين إلى معيار القصد القدماء لمائناونظنّ أننّا قد استحضرنا ما يكفي من الأقوال والشّواهد التي تجعلنا نجزم بأسبقية ع   
مرسلٍ  لية التّواصلة منرفا العمسيما طبقرون، وذلك من خلال اهتمّامهم بدراسة العوامل التّواصلية المحيطة بالنّص الأدبي، ولا

غرض بدلا من ذلك: ال استعملوااته، فتلقّ له، فوجدنا القصدية حاضرة وبقوّة في جهودهم، وإن لم يستعملوا المصطلح ذللخطاب وم
اب دامى بقصدية الخطلعرب القلماء اعوالفائدة، والمنفعة والتّوخي والقصد. وجعلوها شرطا أساسيا  لنجاعة الخطاب. كما اهتمّ 

ي لتّأثير في متلقّ ام، وسبل لمتكلّ نّ مدار البلاغة هو البحث عن قصد كلّ من الكلام واولاسيما علماء البلاغة منهم، ذلك لأ
 الخطاب.

 خاتمة: -3
من كلّ ما سبق أنّ المعايير النّصية كان لها حضور في الدّراسات البلاغية القديمة على الرّغم من أنّّا لم تحمل الاسم ذاته في  يتّضحُ    

ؤكّد أسبقيتهم على الغربيين المحدثين، من خلال تعرفّهم على جلّ عناصر الدّراسة النّصية، وخاصة كثير منها، فمعظم الأقوال ت
إلى أنّم لم يستخدموا المصطلحات ذاتها، ‘المعايير النّصية التي لا طالما افتخر بها المحدثون على أنّّا غربية المنبت. لكن تجدر الإشارة 

عن الخلفية الإبستيمولوجية لهذا الدّرس اللّساني الحديث في كتاباتهم من خلال نظرتهم برهنوا  أنّ التّراثينوقد توصّل البحث إلى: 

                                           
 .160عبد الخالق فرحان شاهين: أصول المعايير النصية في التراث النقدي والبلاغي عند العرب، ص  1
  13، ص2أبو عثمان عمرو بن بحر الجاحظ، البيان والتبيين، ج  2
 .145-140ينظر: عبد الخالق: المرجع نفسه، ص  3
  136، ص1ابن رشيق العمدة، ج 4



         ISSN :1112-4377مجلة المعيار                                                                                                          

 2024(      السنة: 78) رت  4عدد:      28مجلد: 

 

711 

اللّسانيات النّصية ونظرياتها في  كما أنّ كشف البحث على حضور جلّ مباحث  الشّاملة المتكاملة للنّص، والوعي التّام بخصائصه.
أعمال علمائنا اتهم، وهذا ما يتجلّى في ارستفكيرهم ومم  أنّّا كانت مجسّدة فيوإن لم تظهر بذات المصطلح إلاّ التراث العربي القديم؛ 

 أمثال: ابن جنّّ، الجاحظ، الجرجاني، السّكاكي، القرطاجنّّ ...إلخ(.

خرى ؛ لكن بمصطلحات أوكتنظير يم كإجراءكانت حاضرة في الدّرس العربي القد  النّصيةالمقاربة ما يقودنا إلى الاستنتاج بأنّ وهو 
 ثة.الحدي لخ( غير تلك التي أقرّها الغربيون في أعمالهمإ... ، السّياق)الاقتباس، التضمين، الأخذ

 .منهم يينالبلاغ تفكيرهم لاسيمافي بقوّة النصية الغربية المعايير  وما يدعمّ هذا الرأّي حضور
  المراجع:المصادر و قائمة  -4

  ّفاتالمؤل: 
 (.ه1395، بة الجاحظ)مصر: مكتعثمان عمرو بن بحر الجاحظ، البيان والتبيين، تحقيق عبد السّلام محمد هارون،  أبو- 1
 .(1989، ة)بيروت: دار الكتب العلميبو هلال العسكري: الصناعتين، الكتابة والشّعر، تح: مفيد قمحه، أ-2

، شيدالعراق: دار الرّ ) لكتّاني،ااضرة في صناعة الشّعر، تحقيق: جعفر بو علي محمّد بن الحسن بن المظفّر الحاتم: حلية المحأ-3
 .(م1979

 .  ت(، )دط(، )ددار الكتب العلمية :)لبنانبو يعقوب السكاكي: مفتاح العلوم، تحق نعيم زرزورو، أ-4
 .(م2003، صادر داربيروت، لبنان  ابن منظور: لسان العرب، مادة نصص،-5
 .(م1992، ن)بيروت، لبنا: عيار الشّعر: دار الكتب العلمية، ابن طباطبا-6
 (م.1926، )مصر: مكتبة الخانجيقيرواني: قراضة الذّهب، ابن رشيق ال-7
 .(م2003 ،1دار صادر، ط )يروت: بن رشيق: العمدة في نقد الشّعر وتمحيصه، شرح وضبط عفيف نايف حطّوم،ا-8
 (.1960، 1380 ،رات دار مكتبة الحياةمنشو  بنان:ل) أحمد رضا: معجم مت اللّغة،-9

المصرية العامة  الهيئة)مصر:  ودريسلر، بوجراند دي لنظرية : تطبيقاتصالنّ  لغة علم إلى مدخل د:الهام أبو غزالة وخليل حم-10
 .(م1999، ، 1ط للكتاب،

 ()دت ،لشّيخجامعة كفر ا)مصر: سامة عبد العزيز جاب الّلّ: السياق في الدّراسات البلاغية والأصولية، أ-11
، ميالإسلا ار الغربد )بيروت، لبنان ازم القرطاجنّ، منهاج البلاغاء وسراج الأدباء، تح: محمد الحبيب بلخوجة،ح-12

 .(م1981
 .2016صلاح فضل: بلاغة الخطاب وعلم النّص، عالم المعرفة للنشر والتوزيع، مصر، )دط(، - 13

 المقالات : 
 ، دت.1النّقد الأدبي، ع دربالة: التّناص الواعي شكوكه وإشكالاته، مجلّةفاروق عبد الحكيم -1



         ISSN :1112-4377مجلة المعيار                                                                                                          

 2024(      السنة: 78) رت  4عدد:      28مجلد: 

 

712 

 م. 1990نة س. 10عدد لمي الرولان بارث: لذة النص، ترجمة: محمد الرفرافي ومحمد خير بقاعي، مجلة العرب والفكر العا
 م2008. 1ع كالاته، مجلّة النّقد الأدبي،اروق عبد الحكيم دربالة: التّناص الواعي شكوكه وإشف-2
 م.2003، 2ساتذة، عللّساني إلىى التّحليل الأدبي، مجلّة الباحث، المدرسة العليا للأمن الدّرس ا قدّور عمران:-3
ئر، ديسمبر جامعة الجزا ،12دب، عس: حول الاتّساق في نصوص المرحلة الثانوية )مقاربة لسانية( مجلّة اللّغة والأمفتاح بن عرو -4

 م.1997

  الجامعيةالأطروحات: 
 م.1994مّان، امعة الأردنية عكتورة، الجد براهيم عبد الله أحمد: الاتّجاهات الأسلوبية في النّقد العربي الحديث رسالة عبد الجواد إ-1
داب، مرقونة كلية الآ ع( أطروحةادل، خطاب المناظرة في التّراث العربي الإسلامي )مقاربة لآليات بلاغة الإقنا عبد اللطيف ع-2

 م.2004عة القاضي عيّاض، مراّكش، المغرب، جام
 .ير، جامعة الكوفةالة ماجسترحان شاهين: أصول المعايير النّصية في التراث النقدي والبلاغي عند العرب، رسعبد الخالق ف-3
  م.2015ر، ولة: الاسهامات النّصية في التّراث العربي، جامعة أحمد بن بلّة وهران الجزائابن الدين بخ-5

References : 

1-ʼbw ʻUthmān ʻAmr ibn Baḥr al-Jāḥiẓ, al-Bayān wa-al-tabyīn, taḥqīq ʻAbd alsslām Muḥammad Hārūn, (Miṣr : 

Maktabat al-Jāḥiẓ, 1395h). 

2- ʼBw Hilāl al-ʻAskarī : al-ṣināʻatayn, al-kitābah wālshshʻr, tḥ : Mufīd qmḥh, (Bayrūt : Dār al-Kutub al-ʻIlmīyah, 

1989 

bw ʻAlī Muḥammad ibn al-Ḥasan ibn al-Muẓaffar al-Ḥātim : Ḥilyat al-muḥāḍarah fī ṣināʻat alshshʻr, taḥqīq : Jaʻfar 

alkttāny, (al-ʻIrāq : Dār alrrshyd, 1979m). 

4-ʼBw Yaʻqūb al-Sakkākī : Miftāḥ al-ʻUlūm, tḥq Naʻīm zrzwrw, (Lubnān : Dār al-Kutub al-ʻIlmīyah, (dṭ), (dt). 

ābn manẓūr : Lisān al-ʻArab, māddat Nuṣūṣ, Bayrūt, Lubnān Dār Ṣādir, 2003m). 

6-Ābn Ṭabāṭabā : ʻIyār alshshʻr : Dār al-Kutub al-ʻIlmīyah, (Bayrūt, Lubnān, 1992m). 

7-Ābn Rashīq al-Qayrawānī : Qurāḍat aldhdhhb, (Miṣr : Maktabat al-Khānjī, 1926m.) 

9-ʼḤmd Riḍā : Muʻjam matn alllghh, (Lubnān : Manshūrāt Dār Maktabat al-ḥayāh, 1380, 1960.) 

10-Ālhām Abū Ghazālah wa-Khalīl Ḥamad : madkhal ilá ʻilm Lughat al-naṣṣ : taṭbīqāt li-naẓarīyat Dī bwjrānd 

wdryslr, (Miṣr : al-Hayʼah al-Miṣrīyah al-ʻĀmmah lil-Kitāb, Ṭ1,, 1999M). 

11-ʼSāmh ʻAbd al-ʻAzīz Jāb Allāh : al-siyāq fī alddrāsāt al-balāghīyah wa-al-uṣūlīyah, (Miṣr : Jāmiʻat Kafr alshshykh, 

(dt) 

12-Ḥāzm al-Qarṭājannī, Minhāj alblāghāʼ wa-sirāj al-Udabāʼ, tḥ : Muḥammad al-Ḥabīb Bilkhūjah, (Bayrūt, Lubnān 

Dār al-Gharb al-Islāmī, 1981M). 

13-ṣlāḥ Faḍl : Balāghat al-khiṭāb wa-ʻilm alnnṣ, ʻĀlam al-Maʻrifah lil-Nashr wa-al-Tawzīʻ, Miṣr, (dṭ),2016  

14-Fārwq ʻAbd al-Ḥakīm Dirbālah : alttnāṣ al-Wāʻī shkwkh wa-ishkālātuhu, mjllh alnnqd al-Adabī, ʻ1, dt.Rūlān 

bārth : Ladhdhat al-naṣṣ, tarjamat : Muḥammad alrfrāfy wa-Muḥammad Khayr Biqāʻī, Majallat al-ʻArab wa-al-fikr al-

ʻĀlamī al-ʻadad 10. sanat 1990 M. 

15-Fārwq ʻAbd al-Ḥakīm Dirbālah : alttnāṣ al-Wāʻī shkwkh wa-ishkālātuhu, mjllh alnnqd al-Adabī, ʻ1. 2008M 

16-Qddwr ʻUmrān : min alddrs alllsāny iláá alttḥlyl al-Adabī, mjllh al-bāḥith, al-Madrasah al-ʻUlyā lil-asātidhah, ʻ2, 

2003m. 

17-mftāḥ ibn ʻArūs : ḥawla alāttsāq fī nuṣūṣ al-marḥalah al-thānawīyah (muqārabah lisānīyah) mjllh alllghh wa-al-

adab, ʻ12, Jāmiʻat al-Jazāʼir, Dīsimbir 1997m. 

18-ʻBd al-Jawwād Ibrāhīm ʻAbd Allāh Aḥmad : alāttjāhāt al-uslūbīyah fī alnnqd al-ʻArabī al-ḥadīth Risālat Duktūrah, 

al-Jāmiʻah al-Urdunīyah ʻAmmān, 1994m. 

19- ʻbd al-Laṭīf ʻĀdil, Khaṭṭāb al-Munāẓarah fī alttrāth al-ʻArabī al-Islāmī (muqārabah li-ālīyāt Balāghat al-Iqnāʻ) 

uṭrūḥat mrqwnh Kullīyat al-Ādāb, Jāmiʻat al-Qāḍī ʻyyāḍ, mrrāksh, al-Maghrib, 2004m. 

20-Ābn al-Dīn bkhwlh : alāshāmāt alnnṣyh fī alttrāth al-ʻArabī, Jāmiʻat Aḥmad ibn bllh Wahrān al-Jazāʼir, 2015m. 

 


