
 الدينية وأثرها في العلاقات الجيواستراتيجية بين الشرق والغرب فلسطين أنموذجا االملتقى الوطني: الجغرافي
"Religious Geography and Its Impact on Geostrategic Relations Between East and West: 

Palestine as a Case Study" 

 القدس في المنظور الديني
 قراءة في تقاطع المقدس بين اليهودية والمسيحية والإسلام

"Jerusalem in the Religious Perspective: A Study of the Intersection of the Sacred in 

Judaism, Christianity, and Islam" 

  

 أحلام بلعطارأد. 

 جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة  

 المحور الثاني   

 ملخص:

ففي اليهودية  ،  عد مدينة مقدسة في اليهودية والمسيحية والإسلام، ولكل ديانة تصورها الخاص لقداستهاالقدس ت 
فت الإسلام  في  أما  والقيامة،  الفداء  مسرح  هي  المسيحية  وفي  والعودة،  بالهيكل  والمعراج ترتبط  الإسراء  موقع  مثل 

المرجعيات أدى إلى تصور   ورغم هذا الاشتراك  ،اورباطا روحيا دائم القدس فإن اختلاف  متباينة، جعلت من  ات 
قد خلصت الدراسة  . للصراع، ما يستدعي اليوم مقاربة دينية وإنسانية تعترف بتعدد رواياتهامركزا للقداسة وأحيانا

إلى أن القدس تمثل نقطة التقاء روحية فريدة بين الديانات السماوية الثلاث، وأن البعد الديني يؤثر بشكل عميق  
ا تحقيق  أن  المتنازعة، كما  للأطراف  السياسية  المواقف  تشكيل  عميقا في  فهما  يتطلب  السلمي  الديني    لتعايش 

 للخصوصية الدينية لكل طرف مع ضمان حق الجميع في ممارسة شعائرهم الدينية في المدينة المقدسة. 

 وية الديانات السما -المسيحية  -اليهودية -الإسلام  -القدس  الكلمات المفتاحية:

Abstract: 

Jerusalem holds sacred significance in Judaism, Christianity, and Islam, each 

with distinct religious interpretations. While this shared reverence creates a 

spiritual connection, differing theological perspectives have also led to conflict. 

The study highlights Jerusalem as a unique meeting point for the three 

Abrahamic faiths and emphasizes that peaceful coexistence requires mutual 

understanding and respect for each religion’s sacred ties to the city 

Keywords: Jerusalem – Islam – Judaism – Christianity – Abrahamic Religions 



 مقدمة  

تمثل القدس في الوعي الروحي للديانات الإبراهيمية )اليهودية، المسيحية، والإسلام( مركزا للقداسة والرمزية، فهي  
نقطة التقاء تنبثق منها أشعة المعنى والغاية، وقبلة للقلوب المتعطشة إلى المعرفة العليا، وملتقى لأرواح الساعين إلى 
الروحي،   للعروج  فتغدو رمزا  الغيب والشهادة،  الفواصل بين عالم  تتلاشى  المقدس،  المتسامية. في فضائها  الحقيقة 
والمطلق   والمتجسد،  المتعالي  بين  العلاقة  جدلية  ذاتها  في  مجسدة  والمتعالي،  المعقول  آفاق  نحو  المحسوس  ولتجاوز 

 .والنسبي، ضمن تناغم روحي يتردد صداه في وجدان أتباع الديانات الثلاث 

ولا تختزل القدس في بعدها الجغرافي أو الحضاري، بل تكتسب مكانتها من كونها فضاء عقديا تتقاطع فيه تصورات 
وعند  المزعوم،  الهيكل  ومقر  داوود"  "مدينة  اليهود  عند  فهي  الحدود.  وتجاوزت  الأزمنة  عبرت  وتاريخية  دينية 
المسيحيين مهد السيد المسيح ومسرح آلامه وقيامته، أما في الإسلام، فهي أولى القبلتين وثالث الحرمين الشريفين،  

النبي محمد صلى الله عليه وسلم في معجزة الإسراء والمعراج. وقد منحت   هذه الخصوصية الاستثنائية القدس مقاما محوريا   ومسرى 
تعكس   مرآة  لتصير  الثلاث،  السماوية  الديانات  عبر  بأسمى صورها  الروحانية  وتجليات  العبادة  شعائر  فيه  تتبلور 

 .جوهر الممارسات الإيمانية وعمق الاختبارات الروحية للمؤمنين على اختلاف مشاربهم

أن هذا  بل تحو   غير  والتفاهم،  للوئام  قداستها لم يكن دوما مصدرا  بؤرة  الاشتراك في  إلى  ل في كثير من الأحيان 
ومن هنا تبرز أهمية تناول   ظيفات الدينية والسياسية للمدينة،د التو باين في المرجعيات العقدية، وتعدصراع، نتيجة الت 

"القدس في المنظور الديني" كقضية معرفية وثقافية تستحق البحث، لما تحمله من أبعاد رمزية وروحية، وما تفتحه 
 .من آفاق لفهم العلاقة المركبة بين الدين والتاريخ والهوية

أثر الجغرافية الدينية في العلاقات الجيواستراتيجية  ويندرج هذا الموضوع في صميم إشكالية هذا الملتقى، الذي يعالج  
وسياسي، ما س مع الجيقاطع الدين مع الجغرافيا، والمقدا لت، حيث تمثل القدس وفلسطين أنموذجبين الشرق والغرب

 . لفهم بنية الصراعات الحضارية ومآلاتهايجعل من دراستها مدخلا حيويا

كيف تتقاطع وتختلف دلالات القدس في الرؤى  :ينطلق هذا البحث من إشكالية تتمحور حولوفي هذا المضمار، 
السياسية لكل طرف؟ ويهدف إلى تحليل الجذور    الدينية الثلاث؟ أثر ذلك في تشكيل الوعي الديني والهوية  وما 

العقدية والتاريخية لهذا التقديس المتعدد، وإبراز أوجه التشابه والاختلاف بين الأديان، مع تتبع أثر هذه الرؤى في  
 الصراع الجيوثقافي والديني المعاصر.  



المنهج  بين النصوص والرؤى اللاهوتية المختلفة، إلى جانب    منهج تحليلي مقارنوقد اعتمدنا في هذا السياق على  
 .لتتبع تطور المفاهيم والمواقف المرتبطة بالقدس في السياق الديني والسياسي  التاريخي

لبعد  أما من حيث الدراسات السابقة، فقد تنوعت بين أبحاث تناولت كل دين على حدة، وأخرى ركزت على ا 
القدس السياسي للصراع، لكنها غالب التلاقي والتنافر في تصورات  التي تكشف أوجه  المقارنة  المقاربة  ا ما أغفلت 

عد  قديم قراءة متكاملة تربط بين البهذا الفراغ من خلال ت  ويسعى هذا البحث إلى سد  .راهيمية داخل الأديان الإب
 .الديني والامتداد الجيواستراتيجي للمدينة، في ضوء تفاعلات الشرق والغرب حولها

 وتتبلور هذه الرؤى ضمن المنهجية المرسومة الآتية: 

 مقدمة 
 .. البعد المقدس للقدس في اليهودية1
 . القدس في اللاهوت المسيحي 2
 البعد المقدس للقدس في الإسلام . 3
 . تقاطع المقدس واختلاف المرجعيات 4

 خاتمة 
 
 

 

 

 

 

 

 



 البعد المقدس للقدس في اليهودية .1

أسست   التي  والتاريخية  النصوصية  الأسس  عند  الوقوف  تقتضي  اليهودية  في  للقدس  المقدس  البعد  دراسة  إن 
توظيف   فيها  أعيد  التي  المعاصرة  السياقات  في  وخصوصا  العصور،  عبر  المكانة  هذه  تحولات  وتحليل  لقداستها، 

 .الرمزية الدينية في الخطاب الصهيوني والمشروع السياسي الإسرائيلي

 جذور التقديس في العهد القديم 1.1

"أورشليم باسم  تعرف  حيث  لليهودية،  والتاريخي  العقدي  التكوين  في  محورية  بمكانة  القدس   "تحظى 
(Yerushalayim)  :التوراة فيها اسمه، كما ورد في  ليحل  الرب  اختارها  التي  المدينة  الذي ، وتعد  "إلى المكان 

)التثنية    يختاره الرب إلهكم ليحل اسمه فيه من جميع أسباطكم، تذهبون إلى هناك وتقُربون محرقاتكم وذبائحكم"
المكان12:11 اختيار  أن  على  النص  هذا  يدل  تعبيرا  (.  بل كان  يكن عشوائيا،  من    لم  إلهية جعلت  إرادة  عن 

 .للعبادة القربانية والحج، ومثالا للارتباط بين السماء والأرض في الوعي الديني اليهودي مقصدا المدينة 

المدينة   قلب  سليمان في  الملك  شيده  الذي  الهيكل  تصور  بشكل خاص في  التقديس  هذا  وقد تأسست جذور 
بر "بيت الرب" ومحل سكينته، أي حضوره الإلهي. وكان الهيكل، كما  العاشر قبل الميلاد(، والذي اعت   )حوالي القرن

تشير نصوص العهد القديم، محورا للتنظيم الديني والاجتماعي والسياسي في مملكة يهوذا، حيث جرت فيه الطقوس 
   .(Levenson, 1985, p. 21) عد المركز الروحي الأسمى بلا منازعوممارسة الكهانة، وكانت القدس ت  الكبرى 

نص نجد  المزامير،  دالاومن  "ا  الاصطفاء:  هذا  على  له"  مسكنا  اشتهاها  صهيون،  اختار  )مزمور    الرب 
 .(، مما رسخ فكرة أن القدس ليست مجرد مدينة، بل مقر الإله وموضع اختياره132:13

قبل الميلاد، ما أدى إلى    586البابلي سنة    "نبوخذنصر"، إذ دمر على يد  ن هذا الهيكل الأول لم يدم طويلاغير أ
عنصر  سيغدو  الذي  "الشتات"،  مفهوم  وظهور  بابل،  إلى  اليهود  لاحقسبي  اليهودية  الهوية  في  تأسيسيا  وقد ا  ا. 

زن مثل صوم التاسع من أحدث هذا التدمير صدمة روحية عميقة لا تزال حاضرة إلى اليوم، وتستعاد في طقوس الح
خل القدس:  آب، كما  إلى  الحنين  بأناشيد  القديم  العهد  يمينيدها  فلتنس  أورشليم،  يا  نسيتك  )مزمور  "إذا   "

 (. 57، ص 2004( )السعدي،  137:5

ميلادية على يد الرومان، بدأ تحول تدريجي في بنية التدين اليهودي، إذ انتقلت    70ومع تدمير الهيكل الثاني عام  
الطقوس  بدل  الأساسي،  المرجع  الحاخامات هي  التوراة وتفاسير  النص، فأصبحت  المكان إلى  العبادة من  مركزية 

نة تمثل في اللاهوت لغ مكانة القدس الرمزية، بل عمقها، فصارت المدي. غير أن هذا التحول لم يالقربانية في الهيكل



ا للخلاص المرتقب، والمكان الذي سيعود إليه الماشيح )المسيح المنتظر( ليبني الهيكل الثالث ويدشن  اليهودي مركز 
 (.  91، ص 2009إسماعيل، ؛ ) (Schwartz, 2019, p. 88).   عصر السلام الإلهي

خلفية  الرمزية  هذه  شكلت  في    وقد  للقدس  الديني  البعد  تفعيل  أعيد  حيث  الحديثة،  الدينية  الصهيونية  لظهور 
"إذا أردنا أن نستعيد أرض الآباء، فيجب أن  المشروع القومي اليهودي، كما عبر عن ذلك تيودور هرتزل بقوله:  

التصور    تكون أورشليم قلبها". فاعل  ويرى غورنبرغ أن هذا  له دور  الصهيوني الحديث، كان  الوعي  في تشكيل 
القدس رمزا لاستعادة الهوية المقدسة السياسية، بل جعل من   ,Gorenberg) .  الذي لم يقتصر على المطالب 

2000, pp. 45–46)  ( 48، ص  2012العتوم، )؛. 

وقد تعززت هذه الرؤية في الأدبيات التلمودية والحاخامية، حيث وصفت القدس بأنها "نقطة مركزية لخلق العالم"، 
بر أن الصلاة في القدس لا ترد، مما جعلها حاضرة في الحياة اع  و"بوابة السماء"، و"أقرب نقطة إلى الرب"، كما

 اليومية لليهود، سواء عبر الصلوات اليومية، أو التوجه نحوها في السجود، أو التوق الروحي المتواصل للعودة إليها 
(Elon, 2007, pp. 132–133). 

التجلي،   ومكان  الرب،  مدينة  هي  متعددة:  لأبعاد  جامع  مركزي  اليهودية كرمز  الرؤية  في  القدس  تبرز  وهكذا، 
الحديث،   العصر  في  السياسية  الطموحات  مع  الدينية  الأبعاد  هذه  تراكبت  وقد  الخلاص،  ومركز  الوعد،  ومسرح 
الهيمنة   مشاريع  مع  للمدينة  الروحية  الرمزية  تتقاطع  حيث  الجيوسياسي"،  "اللاهوت  بـ  وصفه  يمكن  ما  لتنتج 

 .والاستيطان

 "الهيكل وسردية "جبل صهيون  2.1

إلى أن "صهيون" في التراث الديني اليهودي   في "موسوعة اليهود واليهودية والصهيونية"    يشير عبد الوهاب المسيري 
اليهود كجماعة   .ترمز إلى جبل صهيون والقدس، بل إلى الأرض المقدسة ككل ويستخدم المصطلح للإشارة إلى 

الخطاب  هو ذلك   "سردية جبل صهيون"بـ  ، ويقصد  (14/  6،  1999) المسيري،     ."دينية، مثل "بنت صهيون 
للتجلي الإلهي، ولهوية الشعب ل صهيون" وجعله مركزا للقداسة، و الذي تشكل حول "جب  الديني والتاريخي والرمزي 

 .علاقتهم بالأرض والمستقبلوفهم اليهودي، 
التاريخ  و  فيه  يتداخل  أكثر من مجرد موقع جغرافي؛ فهو رمز مركزي  اليهودي  الديني  الوعي  يمثل جبل صهيون في 

الوجود   وشرعية  الهيكل  سردية  حولها  تدور  التي  المكانية"  "القداسة  نواة  ليكون  بالعقيدة،  والسياسة  بالأسطورة، 
المقدسة.   الأرض  في  وثيقاليهودي  ارتباطا  "جبل صهيون"  ارتبط  اختاره  وقد  الذي  التل  لكونه  الهيكل،  بفكرة  ا 



اليهودي موضع الحضور  ا هيكل سليمان، فغدا في المخيال  ة لمملكته، والذي أقيم عليه لاحقداوود ليكون عاصم
 .العهد بين الله وشعبه الإلهي ومقر

إن "ليفنسون"  المؤرخ  الذي يكتسب  جبل صهيون    ويرى  المكان  من كونه  التوراتية  النصوص  في  المقدسة  مكانته 
نسب إليه النصر والبركة والحماية الإلهية،  (، والمكان الذي ي132:13)مزمور    " اختاره الرب ليسكن فيه اسمه"

فهم من هذا البعد أن صهيون (. وي50:2مزمور  )  "من صهيون كمال الجمال أشرق الله" :  كما في قول النص
ي  ا يجمع بين الحضور، بل تمثل مركزا لاهوتي ليست مجرد مكان مقدس القومي، حيث  نظر إلى  الإلهي والاصطفاء 

–Levenson, 1985, pp32) .  " كرسي الملكوت الإلهي على الأرض" و"عروس الربأورشليم بوصفها "

33). 

للخلاص    رمز إسكاتولوجيل جبل صهيون إلى  لسردية في التقليد الحاخامي لاحقا، حيث تحو وقد تعززت هذه ا
الثالث  ثم إلى جزءوالعودة،   المخلص وبناء الهيكل  المسيح  تتحدث عن عودة  التي  الزمان  نبوءات آخر  ، وفي من 

ظر إلى جبل الهيكل على أنه "نقطة الخلق الأولى"، أي المكان الذي بدأ الله منه خلق العالم،  التلمود والمدراش، ين
 .(Schwartz, 2019, p. 91) وهو "باب السماء" الذي تصعد منه الأدعية وتنزل منه البركة

، الذي الخطاب الصهيوني الحديثفي  مهمة  أداة  فيما بعد  ولم تكن سردية جبل صهيون دينية محضة، بل أصبحت  
إلهية،  بإرادة  القدس  على  السيادة  ربط  من خلال  سياسية،  مشروعية  إلى  اللاهوتية  الرمزية  هذه  ترجمة  إلى  سعى 

التاريخي الإلهي  للوعد  صهيون كتحقيق  إلى  العودة  بقوة،   ،وتصوير  الرمز  هذا  الصهيونية  الحركة  استثمرت  وقد 
"أحباء صهيون"،   مثل  تسمية حركات  ما ظهر في  وهو  القومي،  الخطاب  و"صهيون" جوهر  "الهيكل"  فجعلت 
التي تؤكد أن "لا صهيونية بدون أورشليم، ولا أورشليم بدون جبل الهيكل"  الدينية"، وفي الأدبيات  و"الصهيونية 

 (  (Gorenberg, 2000, p53( ، 46–45، ص 2012)العتوم، 

تكوي تعد سردية جبل صهيون  المنطلق،  هذا  منه نومن  والتاريخية، جعل  والرمزية  الدينية  الأبعاد  بين  مركبا يجمع  ا 
الذي تجلى فيه الحضور الإلهي وبني عليه الهيكل،   اليهود مركزا لقداستهم وتاريخهم وهويتهم، حيث ارتبط بالمكان

رمز  هذه  محوريا  ا  ليغدو  تحولت  وقد  اليهودي.  والقومي  الديني  الوعي  مبر في  إلى  الحديث  العصر  في  ر  السردية 
دين في الصراع أيديولوجي لامتلاك الأرض والسيطرة على القدس، ما يجعلها من أبرز وأخطر تمظهرات تسييس ال

حاض  الإسرائيلي،–العربي صهيون  جبل  سردية  تبقى  القومي،  والطموح  الدينية  الرمزية  بين  تجمع  في وإذ  بقوة  رة 
ا جد الأقصى وبناء الهيكل الثالث، باعتبار ذلك شرطا في الدعوات المتطرفة لهدم المسالخطاب المعاصر، خصوص



اليهودي، جوهريا التاريخ  في  بالسياسي  المقدس  تداخل  عمق  يعكس  الذي  الأمر  والخلاص،  النبوءة  لتحقيق   
 .وتداعياته الجيوستراتيجية الراهنة

 بين الأسطورة والتاريخ   القدس في الوجدان اليهودي 3.1

ئع  تشكل القدس في الوجدان اليهودي نقطة التقاء بين الأسطورة والتاريخ، حيث تمتزج التصورات اللاهوتية بالوقا
ر ة. ففي النصوص التوراتية، تصو ل عبر قرون من التقاليد النصية والتجربة الجماعيالتاريخية، ضمن بناء سردي تشك

الإلهي الحضور  إقامة  ومقر  فيها،  اسمه  ليجعل  الرب  اختارها  التي  المدينة  باعتبارها   ,Levenson) القدس 
1985, pp. 22–24).  اعتبر الإلهي  كما  التدبير  العظيم"، ومركز  الملك  الرب"، و"مدينة  ت صهيون "جبل 

للعالم، وهي تصورات رسخت في المخيال الديني اليهودي صورة المدينة المثالية، التي لا تتحقق إلا في إطار مشيئة  
 .الرب

 في تشكيل هوية جماعية قائمة على الحنين  شتات، لعبت الأسطورة الدينية دورا محورياومع تكرار مآسي التدمير وال
  ,Gorenberg) تجاوز الواقع الجغرافي والسياسي. ويشير غورنبرغلاص، حيث غدت القدس قيمة روحية توالخ

2000, pp. 49–51)     القدس منح  والتاريخي  الرمزي  بين  الامتزاج  هذا  أن  إيمانيا  إلى  اللاهوت مرتكزا  في 
ا نجد في التلمود والمدراش كم  ،اليهودي، باعتبارها "المنفى الروحي" الذي لا تكتمل الهوية الدينية إلا بالعودة إليه

دائم الربتمجيدا  إلى  نقطة  و"أقرب  السماء"،  "بوابة  بوصفها  للمدينة،  –Elon, 2007, pp. 132) "ا 
بقوة في الطقوس اليومية، من خلال الاتجاه نحوها في الصلاة، واستحضارها في الأدعية    ، مما جعلها حاضرة(133

 .والأناشيد

 .التحولات السياسية والدينية في علاقة اليهود بالقدس 4.1

مرت علاقة اليهود بالقدس عبر التاريخ بتحولات جوهرية، انتقلت فيها المدينة من مركز فعلي للعبادة والسلطة، إلى 
لليهود، وأصبح الحنين  التهجير  م، فرض الرومان    70رمز غيبي ثم إلى مشروع قومي. فبعد تدمير الهيكل الثاني عام  

القدس   تعبدية  إلى  اكتسبت  إشارة  لكنها  السياسي،  حضورها  المدينة  فقدت  حيث  والدعاء،  الديني  الأدب  في 
 .(Schwartz, 2019, p. 88) مكانة متعالية في العقيدة والوجدان

 مع بروز الحركة الصهيونية في أواخر القرن التاسع عشر، التي أعادت تفعيل الرمزية الدينية  غير أن هذا الوضع تغير
للقدس ضمن مشروع قومي سياسي. فقد رأى تيودور هرتزل، مؤسس الصهيونية السياسية، أن "أورشليم يجب أن  

، بينما عمل مفكرون وحاخامات على إحياء فكرة "الهيكل الثالث" كشرط للخلاص،  "تكون قلب دولة اليهود



الأرض  المدينة عام  .(Gorenberg, 2000, pp. 45–46) وكمبرر لاستعادة  الشرقي من  الجزء  احتلال  ومع 
ذا دلالة  1967 والتحرر"، وموقعا  "للعودة  استراتيجية مضاعفة، حيث أصبحت رمزا  القدس مكانة  اكتسبت   ،

 .Elon, 2007, pp.134–136) )   ؛ (48، ص 2012العتوم، . )قومية في الخطاب الإسرائيلي الرسمي–دينية
إلى أن هذه التحولات أفضت إلى ما يمكن تسميته بـ"اللاهوت الجيوسياسي"،   نائل عبد الرحمن  ويشير إسماعيل  

حيث تتداخل القداسة الدينية بالهيمنة السياسية. فالقدس لم تعد فقط مدينة تاريخية مقدسة، بل أصبحت معركة  
ض خصوصرمزية  والشرعيات،  الهويات  صراع  جبل  من  "أمناء  مثل  المتطرفة،  الدينية  الحركات  صعود  ظل  في  ا 

 .الهيكل"، التي تدعو صراحة إلى هدم المسجد الأقصى وبناء الهيكل، باعتباره مقدمة لنهاية الزمان وتحقيق النبوءة
 ( 91، ص  2009)إسماعيل، 

إن النقطة المحورية في تحليل إسماعيل نائل عبد الرحمن  تكمن في توضيح كيف أن القداسة الدينية أصبحت أداة 
للهيمنة السياسية، وكيف تحولت المدينة من مكان للعبادة والروحانية إلى رمز للشرعية السياسية والهوية الجماعية.  

 ."هذا التحول ليس نظريا فقط بل له تجليات عملية، كما يشير بذكره لحركات مثل "أمناء جبل الهيكل
الراهن،   التحليل بشكل خاص خطورة توظيف المعتقدات الأخروية )نهاية الزمان( في الصراع السياسي  كما يبرز 
حيث تتحول النبوءات الدينية إلى أجندات سياسية ذات أهداف محددة، فهذا الربط بين المقدس والسياسي يزيد  
للتفكير في   السياسية أكثر صعوبة، مما يدعونا  التسويات  القائمة على  التقليدية  الحلول  الصراع ويجعل  تعقيد  من 
كيفية التعامل مع قضايا معقدة تتداخل فيها الأبعاد الدينية والتاريخية والسياسية، وكيف يمكن إيجاد مقاربات تحترم  

 .قدسية المكان وتاريخيته دون استغلالها كأداة للصراع والهيمنة
 القدس في اللاهوت المسيحي. 2

 .القدس في العهد الجديد 1.2
 (القدس كرمز للفداء وليس للسيطرة ): المقاربة اللاهوتية ولاأ

التقليدي،   المسيحي  اللاهوت  سماوي تحو في  رمز  إلى  أرضية  مدينة  من  القدس  الكنيسة،  ،لت  آباء  رسخ  فقد 
ا القديس أوغسطين )في كتابه "مدينة الله"(، فكرة أن القدس الحقيقية ليست الأرضية بل السماوية، أي  خصوص

 (. 21:2)رؤيا يوحنا  ."أورشليم العليا" التي ينشدها المؤمنون في الحياة الأخروية
 :ا لأسباب عدةوهذا التحول اللاهوتي كان مهم

م، وبالتالي تحويل النظر من المطالبة  70تحييد البعد السياسي للقدس بعد سقوطها على يد الرومان سنة   •
 .بالأرض إلى التركيز على الخلاص الفردي 



. مدينة الرفض والصلب، ولكنها أيضا مسرح القيامة  تقديم القدس كرمز للمعاناة والتجديد الروحي، فهي •
إن قداسة القدس لا تقوم على    "  :يقول العالم المسيحي جورج فرج في دراسته عن الرمزية اللاهوتية للقدس

" يفوق الزمان والمكان  ، مما يجعلها تحمل طابعا أخروياجغرافيتها بل على ما جرى فيها من أحداث الفداء
 (. 77، ص 2005فرج، )

 ( توظيف القدس في الصراعات )ا: المقاربة السياسية المعاصرة ثاني
في العصر الحديث، أعادت بعض الاتجاهات المسيحية، خاصة الإنجيلية الصهيونية في الولايات المتحدة، توظيف  

 :مركزية القدس في ضوء نبوءات العهد الجديد وسفر الرؤيا. ووفق هذه الرؤية
 .عودة اليهود إلى القدس وإعادة بناء الهيكل شرط لعودة المسيح •
القد • تظل  أن  تمهيديجب  الإسرائيلية  السيادة  تحت  تفسيرهم  س  حسب  النهائية(  )المعركة  لـ"الهرمجدون"  ا 

 .لسفر الرؤيا
نب الباحثة  وقد  )هت  ارمسترونغ"  تقول(    Karen Armstrong"كارن  حيث  المقاربة،  هذه  خطورة    :إلى 

استعادة الرمزية اللاهوتية للقدس من قبل بعض الجماعات المعاصرة، أخرجها من بعدها الروحي إلى أداة صراع  "
 (Armstrong, 1996, p 217)." سياسي، بما يتناقض مع رسالة المحبة والتسامح في العهد الجديد

 ا: موقف الكنائس التقليدية ثالث
 :الكاثوليكية، الأرثوذكسية، الشرقية( على أن) الكنائس التقليديةبخلاف هذه التوجهات الأصولية، تؤكد  

 .القدس ينبغي أن تبقى مدينة للسلام وليس للحرب  •
ا، ويجب حمايته كجزء من التنوع الديني  الفلسطيني فيها ليس فقط تاريخيا بل أيضا حاضر   الوجود المسيحي •

 .للمدينة
إن قداسة المدينة لا تبرر نفي الآخرين منها، بل تدعونا ":  وقد جاء في رسالة مجلس الكنائس العالمي حول القدس

 ( 2000، مجلس الكنائس العالمي حول القدس )  . "لتكون القدس مدينة السلام لجميع أبنائها من كل الديانات
لتجليات    ي سار فيه السيد المسيح، بل إطاراالقدس في العهد الجديد ليست فقط المكان الذومنه يمكن القول إن  

نحو    سلكالت المدينة مالمقاربات اللاهوتية القديمة، شكوفي    ( 49، ص  2003)خليل،    الفداء والصراع والتجدد. 
في   بينما  تالسماوي،  أداة  باتت  المعاصرة،  يستوجب التوظيفات  ما  وهو  والديني،  السياسي  الصراع  في  ستثمر 

 .استعادة رؤية مسيحية أصيلة ترى في القدس مدينة سلام، لا ساحة نبوءة للحرب
 



 .رحلة الآلام والصلب والقيامة في القدس 2.2

العقيدة  جوهر  يمثلان  اللذين  والقيامة،  الصلب  بحدثي  وثيق  بشكل  المسيحي  الوجدان  في  القدس  قداسة  ترتبط 
المسيحية. فقد جرت في المدينة وقائع محاكمة المسيح أمام بيلاطس البنطي، تلاها صلبه على جبل الجلجلة ودفنه  

ا للمسيحيين منذ م الثالث. هذه المواقع أصبحت محجفي القبر، الذي بحسب الإيمان المسيحي شهد قيامته في اليو 
القرون الأولى، لا سيما كنيسة القيامة التي شيدت في القرن الرابع الميلادي، والتي تعد أقدس موقع مسيحي على 
الإطلاق. إن رمزية المدينة هنا لا تقتصر على المكان التاريخي، بل تتجاوزها لتجسد معنى الخلاص الكوني، حيث 

 (. 112، ص 2012ربابعة،  )؛ Sanders, 1995, pp. 270–274) ..)تتجدد فيها ذكرى الفداء الإلهي

 الكنيسة والقدس من المكان إلى الرمز 3.2

مع تطور اللاهوت المسيحي، تحولت القدس من مدينة تاريخية إلى رمز روحي يعبر عن "أورشليم السماوية"، كما  
(. وقد شكلت هذه 21:2ورد في سفر الرؤيا: "ثم رأيت مدينة مقدسة نازلة من السماء من عند الله" )رؤيا يوحنا  

انتشار لالتقاء الأرضي بالسماوي. ومع  الرؤية أساسا لتصورات لاهوتية تعتبر القدس مثالا للكنيسة الجامعة، ومجالا
الشرقي والغربي، مما جعلها بنى في أنحائها، وتحولت المدينة إلى حاضنة للتراث الكنسي  المسيحية، بدأت الكنائس ت

القيامة. هذه الرمز موضوع التنافس على مفاتيح كنيسة  ية الروحية المعقدة منحت  ا للصراع بين الكنائس، كما في 
 (؛ 63، ص 2003)خليل،  ا يفوق الجغرافيا، وجعلتها تحتل مكانة محورية في الروحانية المسيحية.القدس بعد

 (. (Murphy-O’Connor, 2008, p84  

 
 ( العصر الحديث –الحروب الصليبية  –القدس في الوعي المسيحي عبر التاريخ )القرون الوسطى  4.2

 عن "أورشليم السماوية"، كما  من مدينة تاريخية إلى رمز روحي يعبرلت القدس  مع تطور اللاهوت المسيحي، تحو 
منح المدينة   (، مما  21:2ورد في سفر الرؤيا: "ثم رأيت مدينة مقدسة نازلة من السماء من عند الله" )رؤيا يوحنا  

ومجالا الجامعة  للكنيسة  تمثيلا  أصبحت  حيث  ميتافيزيقيا،  بالسماوي بعدا  الأرضي  لالتقاء   ،(Murphy-

O’Connor, 2008, p84). مما عزز مكانتها في المخيال المسيحي كموطن للخلاص الإلهي ومسرح للفداء . 
ا تبومع  الكنائس  بدأت  المسيحية،  الكنسي  نتشار  للتراث  حاضنة  إلى  المدينة  وتحولت  أنحائها،  في  الشرقي  نى 

،  2003) خليل،    ،ا للصراع بين الكنائس، كما في التنافس على مفاتيح كنيسة القيامةوالغربي، مما جعلها موضوع
المعقدة   (، وقد منحت63ص   الروحية  الرمزية  ا يفوق الجغرافيا، وجعلتها تحتل مكانة محورية في القدس بعدهذه 

 . الروحانية المسيحية



اتخأما   الصليبية،  الوسطى، خاصة خلال الحروب  العصور  بعدا سياسيا  في  المسيحي  الوعي  القدس في  ذ حضور 
است حيث  ذريعةودينيا،  المدينة  رمزية  المقدسة  غلت  عليها  ،للحروب  السيطرة  الحديث،   .ومحاولات  العصر  وفي 

سة، مما يؤكد أهمية  الرمزي والمادي في المدينة المقدواصلت الكنائس الغربية والشرقية السعي لإعادة تثبيت وجودها  
 . ((Armstrong, 1996, p 215   القدس الروحية والتاريخية

المخيال   القدس على مركزيتها في  التاريخية يوضح كيف حافظت  التحولات  مع  اللاهوتية  الأبعاد  تلاقي هذه  إن 
 . المسيحي، رغم تغير السياقات

 

 البعد المقدس للقدس في الإسلام. 3

الكريم   )القرآن  المؤسسة  الإسلامية  النصوص  في  للقدس  المقدس  البعد  تمظهرات  تحليل  إلى  المبحث  هذا  يهدف 
الفتوحات  خلال  من  الإسلامي،  الجمعي  الوعي  في  التقديس  هذا  تطور  يستعرض  الشريف(، كما  والحديث 

البعد في    ط الضوء على استمرار هذا، كما يسلالإسلامية، والعمارة الدينية، والتجربة التاريخية للمسلمين في المدينة
تحو  حيث  الحديث،  محاولات العصر  مواجهة  في  الإسلامية،  الهوية  عن  والدفاع  للمقاومة  رمز  إلى  القدس  لت 

 .طمسها أو تهويدها

 كانة القدس في القرآن الكريم والسنة النبويةم 1.3

التأسيسية   النصوص  اقترنت في  إذ  التصور الإسلامي،  القدس بمكانة محورية في  الكريم والحديث   –تحظى  القرآن 
مثل    –النبوي   مركزية  السماوية،بمفاهيم  الرسالات  ووحدة  والوحي،  والإسراء،  المسجد   البركة،  ذكر  ورد  فقد 

 :الأقصى صراحة في قوله تعالى

 (1)الإسراء:  وْلَهُ﴾سُبْحَانَ الَّذِي أَسْرَىٰ بعَِبْدِهِ ليَْلاا مِ نَ الْمَسْجِدِ الْحرََامِ إِلَى الْمَسْجِدِ الْأَقْصَى الَّذِي بَاركَْنَا حَ ﴿

أصيلة، حيث    القدس قداسة قرآنيةهذه الآية الكريمة لا تؤسس فقط لحدث الإسراء بوصفه معجزة نبوية، بل تمنح  
المرتبطة   البقاع  من  لعدد محدود  إلا  القرآن  تمنح في  لم  "مباركة"، وهي صفة  بأنها  الأقصى  المسجد  أرض  توصف 

 (. 204/ 10، 2006)القرطبي،  تخصيص إلهي للمكان ورفع درجتهبالوحي، ما يدل على 

؛ فمن جهة هي أرض الأنبياء والرسالات، الدين والدنياوقد أشار عدد من المفسرين إلى أن هذه البركة تشمل بركة  
(. والملاحظ أن النص القرآني لم يذكر اسم  342، ص  1996ومن جهة أخرى أرض الخصب والخير )الزحيلي،  

إن  حيث  وجغرافي،  روحي  ببعد  توحي  تسمية  وهي  الأقصى"،  بـ"المسجد  إليها  أشار  بل  مباشرة،  "القدس" 



ذاته   الوقت  في  لكنه  الحرام،  المسجد  عن  المكاني  البعد  دلالة  الرابطة  "الأقصى" يحمل  حيث  من  روحيا  الأقرب 
 .النبوية

أما في السنة النبوية، فتتكرس مكانة القدس عبر الأحاديث المتواترة التي تؤكد على فضل المسجد الأقصى. ومن 
الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد:   لا تُشد  "  :أبرزها الحديث الذي رواه البخاري عن أبي هريرة، وفيه قال النبي صلى الله عليه وسلم 

 ( 1015/  2،   2016 ، )مسلم المسجد الحرام، ومسجدي هذا، والمسجد الأقصى"
فقط   يقرر  لا  الحديث  الأقصىهذا  للمسجد  ضمن  فضلا  يضعه  بل  الإسلامية،  القداسة  جانب  مثلث  إلى   ،

المسجد الحرام والمسجد النبوي، وهو تصنيف فريد يجعل من المسجد الأقصى معلما تعبديا ذا طابع شرعي وفضيلة  
التعبد بنية  إليها  السفر  يسن  التي  المساجد  أحد  اعتباره  إلى  الفقهاء  دفع  ما  ،  2006،  العسقلاني)  .مستقلة، 

3/66 .) 
التعبدية، ما   ومن اللافت أن الحديث لم يربط الفضل بالموقع الجغرافي أو السياسي، بل بالرمزية الروحية والوظيفة 

 .الوجدان الإسلامي كفضاء للعبادة والتواصل الروحي مع الإرث النبوي يعزز حضور القدس في 
، ا في النسق الديني الإسلاميا خاصالقدس تحتل موقعمن خلال هذا الحضور في القرآن والسنة، يمكن القول إن  

تممها الإسلام في سياقه التوحيدي.  ، التي يا للعقيدة الإبراهيمية الواحدةرمز ا، بل  فهي لا تمثل فقط مكانا جغرافي
وية الإسلامية  اله ا من  لم تعبدي في السنة، يجعل منه جزءكما أن وجود المسجد الأقصى كمحطة في الإسراء، ومع

 .الجامعة
تهميش  فإن  ي  وعليه،  معالمها  تهويد  أو  القدس  الإسلامي  –عد  قداسة  التصور  ثابت، ان  – في  ديني  لمبدأ  تهاكا 

الإسلامي  واعتداء الجمعي  والشعور  العقيدة  في  أصيل  رمز  أو  على  قومية  قضية  فقط  ليست  القدس  يجعل  بما   ،
 .مسؤولية شرعية وأخلاقية متجذرة في النص المقدس والوعي الإيماني للأمةسياسية، بل 

 
 البعد الروحي والتشريعي للإسراء والمعراج 2.3

حادثت والمعراج  ةشكل  لكون   الإسراء  فقط  ليس  الإسلامية،  العقيدة  في  القدس  قداسة  تكريس  في  رمزية  ذروة 
هو الأقصى  الإسراء  المسجد  لأنه كان    محطة  بل  المعراجالأرضي،  إلى    منصة  العروج  ابتدأ  حيث  السماوي، 

 .السماوات العلى، مما يمنح القدس موقعا متميزا يربط بين الأرض والسماء، بين العالم المحسوس والعالم الغيبي

 أولا: البعد العقدي والرمزي

فالرسول محمد صلى الله عليه وسلم صلى   النبوات،  العقيدة الإسلامية، تمثل حادثة الإسراء والمعراج تأكيدا على وحدة  في سياق 
من   سبقها  ما  مع  قطيعة  المحمدية لا تأتي  النبوة  أن  تعني  رمزية  الأقصى، وهي لحظة  المسجد  بالأنبياء جماعة في 

أوجه   أحد  الصورة  هذه  وتعد  ومكملتها،  خاتمتها  هي  بل  والديانات رسالات،  الإسلام  بين  الرمزي  الربط 



علامة روحية عابرة ، مما يمنح المسجد الأقصى مكانة تتجاوز البعد التاريخي أو الجغرافي، ليصبح  الإبراهيمية الأخرى 
 .للأزمنة

إقرارا  ويمكن القول إن اجتماع الأنبياء وصلاتهم خلف الرسول في القدس يفهم أيضا في الفكر الإسلامي بوصفه  
، ودليلا على أن الإسلام يرث رمزية القدس من سابقيه، ويمنحها أفقا  من الشرائع السابقة بخاتمية الرسالة المحمدية

 (. 21/219، 1990توحيديا جديدا، يتجاوز التحديد القومي أو الديني الضيق )الرازي، 

 ثانيا: البعد الروحي والتشريعي

من الناحية الروحية، يشكل المعراج تجربة تعكس قدرة الله تعالى على الجمع بين الزمان والمكان في لحظة معجزة،  
فهي   خاصة:  دلالة  يمنحها  للمعراج  القدس كبوابة  التاريخي  واختيار  المقدس  بين  والسماء،  الأرض  بين  الملتقى 

الإله ت ي،والمطلق  حيث  والفلسفي،  الصوفي  الفكر  في  ينعكس  المعنى  الروحي  وهذا  للتجاوز  القدس كرمز  رى 
 .والانفتاح على الغيب

شد  ه أحد المساجد الثلاثة التي لا ت فضيلة المسجد الأقصى باعتبار   االإسراء ثبت من خلاله  ةا، فإن حادث أما تشريعي 
، وليس فقط في مكانة فقهية دائمة في العبادةالرحال إلا إليها، كما في حديث البخاري. وهذا التصنيف يمنحه  

 .التاريخ

 : التفسير السياسي والرمزي لدى ابن تيمية ثالثا

أن حادث إلى  آنذاك،  المسيحية  الطروحات  بعض  مع  إطار جدله  تيمية، في  ابن  إعلاناذهب  تمثل  الإسراء   عن  ة 
ومن    فيها بيت المقدس، الذي كان مركزا في اليهودية والمسيحية،  ، بماسيادة الإسلام على الرموز المقدسة السابقة

هو   منه،  معراجه  ثم  بالأنبياء،  وصلاته  الأقصى  في  صلى الله عليه وسلم  النبي  وجود  أن  تيمية  ابن  يرى  مظاهر  مظههنا  من  ر 
 (. 72، ص 2000ابن تيمية، ) ا على الديانات السابقةاستخلاف الإسلام روحيا وتاريخي

 رؤية كونية شاملة إن هذا التحليل يكشف أن قداسة القدس في الإسلام لا تقوم على مجرد التراث الديني، بل على  
المدينة   من  تجعل  والرسالة،  العوالم  جسراللنبوة  مساس   ،بين  أي  فإن  ولهذا  والتاريخ،  العقيدة  ترابط  على  ودلالة 

فهم في الوعي الإسلامي ليس فقط كاعتداء على جغرافيا، بل كعدوان على ذاكرة دينية وروحية ممتدة في  بالقدس ي
 الدينية.   والهوية  وصالنص

 



 تطور علاقة المسلمين بالقدس تاريخيا 3.3

في تاريخ   حدثا محوريام في عهد الخليفة الراشد عمر بن الخطاب    636هـ/15ل دخول المسلمين القدس سنة  شك
فقد جاء  علاقتها بالسلطة والرمزية الدينية،المدينة، ليس فقط من الناحية العسكرية، بل من حيث إعادة تشكيل  

د لتحرير بلاد الشام من الهيمنة الرومانية  يين في معركة اليرموك، وهو ما مهالفتح بعد انتصار المسلمين على البيزنط
 .الشرقية

غير أن طبيعة دخول المسلمين للمدينة كانت متميزة عن الأنماط العسكرية السائدة آنذاك، إذ دخل عمر القدس 
(.  605/ 3،  1997عرف بـ"العهدة العمرية" )الطبري،  ، ما يع مع بطريرك المدينة، صفرونيوس، ووقا لا عنوةسلم

النماوت أوائل  من  الوثيقة  هذه  تكر عد  التي  الإسلامية  السياسية  الحريات  ذج  وضمان  الديني  التعايش  مبدأ  س 
القدس في  للمسيحيين  وخاصة  المسلمين،  لغير  ونصالعقائدية  المسيحية، ،  العبادة  أماكن  احترام  على  العهدة  ت 

العهود الإمبراطورية السابقة، سواء   اعتناق الإسلام، وهي بنود لم تكن مألوفة في  وعدم إجبار أي مسيحي على 
غالبا التي  الفارسية،  أو  )الخالدي،  لرومانية  القسري  التبشير  أو  الديني  الإقصاء  تمارس  ما كانت  ، ص 2010ا 

113 .) 
الإسلامي الفتح  القدس تحولا    بعد  قرن، شهدت  عام بقرابة نصف  الصخرة  قبة  بناء  تمثل في  الأهمية،  بالغ  آخر 

م، بأمر من الخليفة الأموي عبد الملك بن مروان، ثم تلاه بناء المسجد الأقصى في عهد ابنه الوليد بن  691هـ/  72
الملك يعد .عبد  المعلمان لا  يمثلان  وهذان  بل  منشآت عمرانية،  رمزياان مجرد  العقيدة    تجسيدا  القدس في  لمكانة 
 ." للمكان، إذا صح التعبير، و"إسلاما معمارياالإسلامية

يكر  أن  الملك  عبد  أراد  مقدس  فقد  إسلامي  في  القدس كفضاء  الإسلامية  للحضارة  الرمزي  التفوق  يعكس  س، 
التي يعتقد أنها الموضع الذي وقد اختار بناء قبة الصخرة فوق صخرة المعراج   ،مواجهة التأثيرين البيزنطي واليهودي 

العلى في حع النبي محمد صلى الله عليه وسلم إلى السماوات  ، علامة روحية ومعماريةل المكان إلى  تحو   وبهذا  ،المعراج  ةدثارج منه 
 .(Grabar, 1996, pp. 78–79) تمزج بين الوظيفة الدينية والهوية السياسية

التشييد أيض الأمويةويقرأ هذا  السياسية بين دمشق )الخلافة  المنافسة  ومكة )التي كانت تحت (،   ا ضمن سياق 
ا  س مكانا روحيا ينافس مكة مؤقتا، نظر ، حيث أراد عبد الملك أن يجعل من القد(نفوذ عبد الله بن الزبير آنذاك

 .للظروف السياسية، إلا أن هذه الرؤية لم تلبث أن اندمجت في السياق الإسلامي العام بعد زوال الفتنة
وقد أشار عدد من المؤرخين والباحثين في تاريخ الفن والعمارة الإسلامية إلى أن عمارة القدس الإسلامية، بما في  

الأقصى،   والمسجد  الصخرة  قبة  القرآني  تعبر  ذلك  بالنص  الوثيق  ارتباطها  وعن  للمدينة،  الإسلامية  الهوية  عن 
ففي هذا السياق،  كانت تسعى لاحتكار قداسة المكان،  والتقليد النبوي، في مقابل السرديات الدينية الأخرى التي  

أحد أبرز مؤرخي الفن الإسلامي، أن بناء قبة الصخرة في عهد الخليفة    (Oleg Grabar)"  أوليغ غراباريرى "
دته في مدينة ذات   عن حضور الإسلام وسيامجرد مشروع معماري، بل كان إعلاناعبد الملك بن مروان لم يكن  



 The Shape ofد، كانت قبل ذلك تحت التأثيرين اليهودي والمسيحي، وهو ما فصله في كتابه  طابع ديني متعد

the Holy: Early Islamic Jerusalem (Grabar, 1996 , p59-67). 

السياق نفسه، يؤكد المؤرخ   التاريخ"في كتابه    عبد الرحمن الحجيوفي  ال  "،القدس في  المدينة،  أن  عمارة الأموية في 
روحا  وخصوص وتجسد  الفتح،  بعد  الإسلامية  الهوية  تجلي  بوضوح  تعكس  الأقصى،  والمسجد  الصخرة  قبة  بناء  ا 

متكاملة وحضارية  دينية  رسالة  يحمل  لمعمار  لتؤسس  العقائدية،  والدلالة  الرمزي  الجمال  بين  جمعت   .حضارية 
 (. 96، ص 2006)عطوان،   (؛ 103، ص  1997)الحجي، 

ظهر هذا التطور في تاريخ القدس الإسلامي، من الفتح إلى التشييد، كيف أن المسلمين تعاملوا مع المدينة  كما ي
قد تثبيت  ديني وجب  بل كرمز  غنيمة عسكرية،  جامع،ليس كمجرد  تصور حضاري  فبين   سيته وصيانته ضمن 

القدس المعمار، برزت  الفتح والرسوخ في  ي  التسامح في  التي  الثلاثة  المدن  الرحال، وكحلقة  كواحدة من  إليها  شد 
 .واصلة في سلسلة الرسالات الإبراهيمية، كما جسدها القرآن الكريم والحديث النبوي 

 القدس في الفكر الإسلامي الوسيط والحديث 4.3

العصور الإسلاميةلت  مث المسلمين، حيث    القدس عبر  استقرت في وعي  التي  الدينية والسياسية  الرموز  أهم  أحد 
فترتي   خلال  سيما  لا  التاريخية،  التحولات  مع  والفقهي  الديني  الخطاب  في  حضورها  الصليبي تزايد    الاحتلال 

 .الاستعمار الحديثو 

ومع   الوسطى،  العصور  سنة  ففي  الصليبيين  قبل  من  القدس  في  م 1099احتلال  مركزية  المدينة كقضية  برزت   ،
، وتبلورت في تلك المرحلة  ميدان رمزي للمواجهة بين الإسلام والغربالخطاب الجهادي الإسلامي، وتحولت إلى  

تستمد مشروعيتها من ضرورة   دينية وواجبا جماعيا،  فريضة  القدس باعتباره  لتحرير  تؤطر  فكرية وشرعية  نصوص 
في خطاباته التي جمعت بين    صلاح الدين الأيوبيد ذلك  الدفاع عن المقدسات وصيانة الهوية الإسلامية، وقد جس

هذا الوعي، مؤكدين أن الدفاع عن   ابن قدامة المقدسيو   ابن الجوزي البعد السياسي والديني، كما رسخ فقهاء مثل  
بل   ليس مجرد خيار،  الإسلامية"  ديني جماعي"المقدسات  الريسوني،  )  ( ؛245/ 21،  2001الذهبي،  )  واجب 

 (. 164، ص 2000

بين   الربط  السياسيهذا  نوعي   الفقه  لكنه شهد تحولا  العصور،  استمر عبر  القدس  الحديث،  ومكانة  العصر  ا في 
قضايا   قلب  المدينة في  الاحتلالحيث دخلت  ومواجهة  الوطني  بدءالتحرر  وانتهاء ا  ،  البريطاني،  الاستعمار    من 

. وقد أعادت الحركات الإسلامية والفكر الإصلاحي توظيف مفاهيم مثل 1967بالاحتلال الصهيوني بعد عام  
ا للدفاع  ، ومنبر للممانعة الروحية والسياسيةمثالا  في خطابها، حيث أصبحت القدس  "المرابطة"    و "أرض الرباط"

 .الاستعمارعن الكرامة الإسلامية في وجه 



بتأصيل مكانة القدس من منظور    محمد عمارةو   يوسف القرضاوي ، اهتم مفكرون معاصرون أمثال  الإطاروفي هذا  
أن    ،مقاصدي  الأقصىمعتبرين  المسجد  على  والكرامة    الحفاظ  الدين  تحفظ  التي  الضرورية"  "الكليات  من  هو 

(. وقد دعا 74، ص  2007؛ عمارة،  41، ص  2009والهوية، أي مما لا يسع الأمة التهاون فيه )القرضاوي،  
الفكرية والروحية، مما    ليس فقط بالسلاح، بل بالوعي الحضاري، والتربية الإيمانية، والمقاومة  تحرير القدسهؤلاء إلى  

تطور  إلى  يعكس  صراع،  قضية  مجرد  من  القدس،  لقضية  المعاصر  الإسلامي  الفهم  في  وإنسانية  ا  حضارية  قضية 
 .جامعة

 تقاطع المقدس واختلاف المرجعيات . 4

أثرها في   القدس، وتحليل  بناء قداسة  المرجعيات في  المبحث في أوجه الاشتراك والاختلاف بين هذه  يبحث هذا 
أو   توتر  عنصر  إلى  الدلالي  التعدد  هذا  تحول  واستكشاف كيف  ديانة،  لكل  والسياسية  الدينية  الذاكرة  تشكيل 

 إمكانية تعايش، تبعا لسياقات التاريخ والسياسة والدين 

 .أوجه التشابه والاشتراك في قداسة القدس 1.4

تشترك الديانات الإبراهيمية الثلاث في النظر إلى القدس على أنها مدينة مقدسة ذات وظيفة روحية تتجاوز حدود 
الإلهي داوود"، وموطن الحضور  الهيكل" و"عاصمة  اليهودية هي "مكان  فالقدس في   ,Levenson) الجغرافيا. 

1985, p. 21).   دلالة خلاصية أكسبها  مما  وقيامته،  صلبه  وموقع  المسيح،  مسرح تجسد  فهي  المسيحية،  وفي 
أما في الإسلام، فقد ارتبطت القدس بالإسراء والمعراج،   .(Armstrong, 1996, p. 139) مركزية في العقيدة

 سها في الوجدان الإسلامي كجزء من معالم النبوة. د الحرام والمسجد الأقصى، مما كر وبالربط بين المسج

للقداسة المتعددة مكانا  يجعل من المدينة    تقاطع رمزي هذا الاشتراك لا يعني وحدة المعنى أو المرجعية، بل يشير إلى  
في بناء    تداخل الديني بالتاريخي والأسطوري فهي تقدس من الجميع، ولكن لأسباب متباينة، ما يعكس    ،المصدر

 .الذاكرة الدينية

 .الاختلافات العقائدية والدلالية في التقديس 2.4

تتباين المرجعيات العقدية التي يستند إليها كل دين في تعظيم القدس. في اليهودية، تستند القداسة إلى العهد الإلهي  
مع بني إسرائيل، وهو عهد مشروط بالأرض والهيكل، ما يجعل من القدس رمزا قوميا وإثنيا في الوجدان اليهودي 

ا287/ 5،  1999)المسيري،   في  أما  تحو (.  الهيكل،  تدمير  فبعد  الشخص،  لمسيحية،  إلى  المكان  من  التركيز  ل 
حيث أصبحت قداسة القدس قائمة على حياة المسيح وقيامته، لا على الطقوس أو الهياكل، ما أدى إلى تراجع 

 .(Crossan, 1999, p. 74) رمزية المدينة في بعض التيارات اللاهوتية



توحيدية تشمل مكة والمدينة، دون ربطها بقومية    في المقابل، يقدس الإسلام القدس باعتبارها موقعا ضمن شبكة
على سيادة الرسالة المحمدية    تيمية إلى أن الإسراء كان دليلا  وقد أشار ابن ا،وأخلاقي  بعدا عالميامحددة، مما يمنحها  

 على مقدسات الأديان السابقة. 

 .أثر هذه النظرات في تشكيل الذاكرة الجماعية لكل دين 3.4

تكوين   في  المختلفة  النظرات  هذه  دينيةتتجلى  حول   ،  ةسياسي  -  ذاكرة جماعية  الذاكرة  تتشكل  اليهودية  ففي 
المفقود، والانتظار الخلاصي لإعاد الهيكل  إلى  القدس تمثل محور الحنين  ما جعل  بنائه،  العودةة  لـ"لاهوت  ، وفي  "ا 

المسيحية عرفت الذاكرة المسيحية تحولات، إذ ارتبطت المدينة بعقيدة الفداء أولا، ثم أعيد تفعيل مركزيتها خلال  
الحملات الصليبية، لتصبح رمزا للصراع الديني والسياسي باسم الخلاص أما في الإسلام، فقد حافظت القدس على 

حضوره مع كل أزمة  مكانة ثابتة، متجلية في الاتجاه إليها في الصلاة والدعاء، وفي اعتبارها موقعا رباطيا، يتجدد  
ثل "المرابطون" و"أرض الإسراء" إشارة إلى  ق الاحتلال الحديث هذه الرمزية، فظهرت مفاهيم موقد عمسياسية،  

 لثبات الديني والسياسي. ا
المدينة إلى   تلتقي في تحويل  التقديس، لكنها  تتنوع صور  الدينية والهوية الجماعيةوهكذا  للذاكرة  ، مما يمنح حامل 

 .القدس طابعا استثنائيا في الوعي الديني والسياسي عبر العصور
 القدس كرمز للتعايش أو الصراع؟  4.4

الأديان، كما يمكن أن تكون    ل هذا التداخل بين الرمزي والعقائدي نقطة تقاطع يمكن أن تؤسس لحوار بينيشك
دائم للصراعمصدرا  التسامح كما في  ،  ا  يقدم نماذج من  العمريةفالتاريخ  العبادة لجميع   العهدة  التي كفلت حرية 

 –  تسييس القداسة(. لكن في المقابل، يظهر الواقع المعاصر أن  113، ص  2010الطوائف دون تمييز )الخالدي،  
القدس س  –ا من قبل الحركة الصهيونية  خصوص الصهيوني  احة للصراع، لا للالتقاء. فقد حو جعل من  ل الفكر 

 Chomsky, 2015, p) القدس إلى "رمز سيادي" لا يقبل المشاركة، مما عزز منطق الإقصاء بدلا من التعايش 

106). 

  ،بناء فهم توافقي جديد ومع ذلك، فإن الإمكانات التفسيرية الغنية للنصوص التوحيدية، وقواسمها المشتركة، تتيح  
 .يعيد للقدس مكانتها كبوابة للتواصل الإنساني والديني، بدل أن تبقى رهينة لتوظيفات أيديولوجية ضيقة

 

 



 خاتمة 

نموذج القدس  فريدتشكل  ديانات  ا  ثلاث  المقدس  فضائها  في  تتداخل  حيث  والتاريخية،  الدينية  الرموز  لتقاطع  ا 
فالمدينة لم تكن مجرد موضع جغرافي، بل تحولت إلى   الرمزي الخاص.  اللاهوتية ومخيالها  كبرى، لكل منها روايتها 

 .معمار روحي ومرجعية عقدية تختزن طبقات متراكمة من المعاني الدينية والسياسية عبر القرون
اليهودية، ارتبطت القدس بعقيدة "الاختيار الإلهي" ومرك ا يستبطن زية الهيكل، مما أضفى عليها طابعا خلاصيفي 

الحنين والانتظار، بينما تبوأت في المسيحية موقعا مركزيا في سردية الفداء، فغدت رمزا للقداسة الأخروية، وموضعا 
القدس   حضرت  فقد  الإسلام،  في  أما  السواء.  على  والشرقي  الغربي  اللاهوت  في  السماوية"  "أورشليم  لتجسد 
كمكون محوري في تجربة النبوة، من خلال الإسراء والمعراج، ثم تأكدت مكانتها بعمارتها الإسلامية، وبتحولها إلى 

 .رمز للرباط والدفاع عن المقدسات
 –في كثير من اللحظات التاريخية    –غير أن هذا التشابك في القداسة لم يؤسس دائما لتعايش سلمي، بل كان  

سببا في التوتر والصراع، حيث تسعى كل ديانة إلى تأكيد مرجعيتها على المكان، وتعيد تأويل معناه وفقا لمنظومتها 
العقدية. وهكذا، تتحول القدس من مدينة للسلام، كما يوحي اسمها، إلى فضاء للمنازعة على المقدس، في مشهد  

 .يجسد بوضوح مفارقة العلاقة بين الدين والتاريخ، والروح والجغرافيا

الدينية، واستحضار   الرموز  المعقدة من  الشبكة  القدس لا يكتمل إلا من خلال تفكيك هذه  ومن ثم، فإن فهم 
ا، يمكن   إنسانيا مشتركسياقاتها اللاهوتية والتاريخية، والوعي بأن المدينة لا تنتمي إلى دين واحد بقدر ما تختزن تراثا

 . من الصدامواري، مدخلا لإمكان التعايش بدلاأن يكون، إذا أعيد تأويله ضمن أفق ح

 

 

 

 

 

 

 



 قائمة المصادر والمراجع

 أولا: المراجع العربية  

 .دمشق: دار الفكر  مكانة القدس في الإسلام، (،2009إبراهيم، إسماعيل، ) •
 .الرد على الأخنائي في مسألة شد الرحال، تحقيق: ناصر العقل، الرياض: دار العاصمة ابن تيمية، •
عمان:   جذور الفكر الديني اليهودي وأثره في المشروع الصهيوني، (،2009إسماعيل، نائل عبد الرحمن، ) •

 .مركز دراسات الشرق الأوسط 
 .بيروت: دار النهار (، القدس في المسيحية: من التاريخ إلى الرمزية،2001البستاني، أنطوان. ) •
 .القدس في التاريخ، بيروت: دار القلم (،1997الحجي، عبد الرحمن، ) •
 .عمان: دار الأهلية .القدس في الفكر المسيحي (،2003خليل، عيسى. ) •
 .سير أعلام النبلاء ،تحقيق: شعيب الأرناؤوط، بيروت: مؤسسة الرسالة (،2001الذهبي، شمس الدين، ) •
 .بيروت: دار إحياء التراث العربي التفسير الكبير مفاتيح الغيب، (،1990الرازي، فخر الدين، ) •
 .عمان: دار الكنوز (، القدس في الكتاب المقدس،2012ربابعة، عيسى، ) •
 .نظرية المقاصد عند الإمام الشاطبي، بيروت: مؤسسة الرسالة (،2000الريسوني، أحمد، )  •
 .التفسير المنير ، دمشق: دار الفكر (،1996الزحيلي، وهبة، ) •
• ( فاضل،  والإسلامي، (،2004السعدي،  والمسيحي  اليهودي  الديني  الفكر  في  دار   القدس  بيروت: 

 .الزهراء
 .تاريخ الأمم والملوك ، بيروت: دار الكتب العلمية (،1997الطبري، محمد بن جرير، ) •
منذر، ) • الدينية والأسطورية، (،2012العتوم،  الخلفية  الصهيونية: دراسة في  العقيدة  عمان:  القدس في 

 .دار الشروق
 .فتح الباري شرح صحيح البخاري، بيروت: دار المعرفة (،2006العسقلاني، ابن حجر، ) •
 .القدس في عيون المسلمين عبر التاريخ ، القاهرة: دار الفكر العربي (،2006عطوان، حسين، ) •
 .القاهرة: دار الشروق القدس الشريف في الدين والتاريخ والأساطير، (،2007عمارة، محمد، )  •
 .القاهرة: دار الشروق القدس بين الحق الإسلامي والمزاعم الصهيونية، (،2007عمارة، محمد، )  •
 .القدس قضية كل مسلم ، القاهرة: مكتبة وهبة (،2009القرضاوي، يوسف. ) •
 .الجامع لأحكام القرآن ،بيروت: دار الكتب العلمية (،2006القرطبي، أبو عبد الله، ) •
 .بيروت: مؤسسة الرسالة ناشرون صحيح مسلم، (،2016القشيري، مسلم بن الحجاج، ) •
 .جنيف البيان الرسمي حول القدس، (،2000المجلس الكنائس العالمي، ) •



 .القاهرة: دار الشروق موسوعة اليهود واليهودية والصهيونية، (،1999المسيري، عبد الوهاب، )  •
• ( فادي،  والقدس، (،2015هلال،  الكنيسة  فكر  في  دراسة  المقدسة:  الأرض  المركز   لاهوت  بيروت: 

 .الثقافي المسيحي
•  ( محمد،  والصراع،  (،2015هلال،  القداسة  بين  المسيحي:  الوعي  في  العربي  القدس  المركز  بيروت: 

 .للأبحاث ودراسة السياسات

 ا: المراجع الأجنبية  ثاني

• Armstrong, K. (1996). Jerusalem: One city, three faiths. Ballantine Books. 

• Elon, A. (2007). Jerusalem: City of mirrors. New York: Henry Holt and 

Company. 

• Gorenberg, G. (2000). The end of days: Fundamentalism and the struggle for 

the Temple Mount. Oxford University Press. 

• Grabar, O. (1996). The shape of the holy: Early Islamic Jerusalem. Princeton 

University Press. 

• Levenson, J. D. (1985). Sinai and Zion: An entry into the Jewish Bible. 

Harper & Row. 

• Murphy-O’Connor, J. (2008). The Holy Land: An Oxford archaeological 

guide from earliest times to 1700. Oxford University Press. 

• Schwartz, S. (2019). Sacred space in Jewish thought: From the Temple to the 

text. Brill. 

 


