
1 
 

 - قسنطينة -جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية  
 كلية الشريعة والاقتصاد 

 : الوطني حول  ى الملتق
'' في ضوء الفقه الإسلامي والقانون الدولي والتشريعات الوطنية  الحق في الماء والتعايش السلمي العالمي''

 م  2025أكتوبر14 و   13/الموافق   ه 1447الثاني ربيع22 و  21
 عمر الاسم:  
 : محمودي اللقب
 محاضر ب  ذأستا  الرتبة:

 جامعة مولود معمري، تيزي وزو.   جهة الانتساب: 
 الإسلامية الفقهية التشريعات ضوء في : المياهالأول المحور
 .لحق في الماء بين حفظ النفس ومنع الفتنة قراءة مقاصدية في النصوص الشرعيةا:  لةخان المداعنو 

 : ملخص البحث
من منظور مقاصدي، وذلك عبر  الحق في الماء بين حفظ النفس ومنع الفتنة يتناول هذا البحث موضوع  

استجلاء الأسس المعرفية التي يقوم عليها هذا الحق، وبيان دوره في تحقيق المقاصد الكلية للشريعة. وقد تّمت مقاربة 
الموضوع من خلال ثلاثة محاور مترابطة: الحق في الماء، ومقصد حفظ النفس، ومقصد درء الفتنة، ثم ربطها بعلاقة 

 .حدة الرؤية المقاصديةتكاملية تكشف عن و 
، باعتباره شرطاً أوليًا لوجود الإنسان ومقومًا أساسًا مبدأ الحياتيةس الحق في الماء على  يتأس  هذا، ولقد تم

أما مقصد حفظ النفس،   ،للعمران البشري، وهو ما يستلزم ضمان النفاذ الحر والمستقل، فضلًا عن النفاذ المستدام 
من خلال الخلق والتكريم وتأمين مقومات البقاء، بما يحقق للإنسان   مبدأ إيجاد الحياة ودعم استمرارها فبُني على  

، إذ يعُدّ النظام هو السياج وجوب حفظ نظام الأمةفي حين أن مقصد درء الفتنة انبنى على    ، حياة كريمة مستقرة
 .الواقي من التمزق والتنازع، وبدونه تتعرض المجتمعات للاضطراب والفتن

وقد خلص البحث إلى أن الحق في الماء يُمثل نقطة التقاء لهذه المقاصد الثلاثة؛ إذ يحفظ النفس من الهلاك، 
كما أبرزت الدراسة الاستراتيجية النبوية في   ،ويدعم استقرار الاجتماع البشري، ويؤسس لمنع الفتن وصيانة النظام

، بما يجسد رؤية متكاملة الترشيد في الاستهلاك، وخلق المورد المستدام، ومنع الاحتكار التشريع للماء، القائمة على  
 .تحفظ الحياة والكرامة، وتدعم الاستقرار والعدل

 
 

Abstract : 

This study addresses the issue of the right to water between the 

preservation of life and the prevention of discord from a maqāṣid (higher 



2 
 

objectives of Islamic law) perspective. It explores the epistemological foundations 

of this right and its role in achieving the overarching purposes of the Sharīʿah. 

The research is structured around three interconnected axes: the right to water, the 

objective of preserving life, and the objective of preventing discord, highlighting 

their intrinsic complementarity. 

The right to water is founded on the principle of vitality, as it constitutes 

a primary condition for human existence and a fundamental element of social and 

civilizational development. This entails guaranteeing both free and independent 

access, as well as sustainable access. The objective of preserving life, in turn, is 

based on the principle of creating and sustaining life through divine creation 

and human dignity, along with the provision of essential means of survival, 

thereby ensuring a dignified and stable human existence. Meanwhile, the 

objective of preventing discord rests on the necessity of safeguarding social 

order, as order functions as the protective barrier against division and conflict. 

The research concludes that the right to water represents a unifying axis of 

these three objectives: it preserves human life, reinforces social stability, and 

prevents discord. Furthermore, it highlights the Prophetic legislative strategy 

regarding water, which was built upon rational consumption, the creation of 

sustainable resources, and the prohibition of monopolization, thereby 

ensuring the protection of life and dignity while fostering stability and justice. 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 المقدمة 



3 
 

بسم الله الرحمن الرحيم والصلاة والسلام على أشرف المرسلين محمد الأمين وعلى آله وصحابته أجمعين أما 
 بعد: 

يُ عَدّ الماء من أعظم النعم التي امتّن الله تعالى بها على الإنسان، إذ جعله أصل الحياة وشرط بقائها، ومن 
، لا على سبيل الترف أو الاختيار، بل باعتباره أرسخ الحقوق الملازمة لوجودههنا كان حقّ الإنسان في الماء من  

الفرد وتستقيم بها مقومات المجتمع   ضرورةً حياتية الفقه الإسلامي قد أولى عناية بالغة   ،يقوم بها كيان  وإذا كان 
بوصفه   يتقدمها  النفس  فإنّ مقصد حفظ  الضروريات،  الشريعة في حفظ  العمران لمقاصد  لكل مقاصد  أساسًا 

 .لاستقرار الاجتماع الإنساني وانتظامه درء الفتنة ومنعها ضمانةً كبرىفي حين يمثّل    البشري،
 الماء في تحقيق كيف يسهم تقرير الحق في  :وانطلاقاً من هذا التصوّر، يبرز التساؤل المركزي لهذا البحث

 ، وفي الوقت ذاته في صيانة نظام الأمة ودرء الفتنة عنها؟ مقصد حفظ النفس
هذا السؤال ينفتح على إشكالية أوسع، تتمثل في الكشف عن الصلة البنيوية بين الموارد المائية، ومقاصد 

 .الشريعة الكبرى، وآليات التشريع النبوي في توجيه استعمالها
صل كوني )الماء(، ومقصد شرعي )حفظ النفس(، وضمانة في كونه يجمع بين أ  أهمية الموضوع وتكمن  

، وربطه بالقضايا المعاصرة المتعلقة تجديد النظر المقاصديبما يجعل البحث فيه إسهامًا في  اجتماعية )منع الفتنة(، 
المجتمعات من  المائية، وتحصين  السياسات  توجيه  العملية في  قيمته  الطبيعية، فضلًا عن  الموارد  بالاستدامة وحماية 

 .النزاعات التي قد يثيرها شح الموارد
البحث على  في  د  اعتم تم الا  هذا، ولقد النصوص الشرعية منهج تحليلي وصفيهذا  ، يقوم على قراءة 

الفتنة، ثم إعادة تركيبها في ضوء  النفس ودرء  الماء ومقاصد حفظ  المتعلقة بالحق في  المباشرة  واستحضار دلالاتها 
وقد تّم التركيز على إبراز الخلفية المعرفية لكل عنصر على حدة،   ،التصور المقاصدي الذي يربط بين هذه العناصر

قبل الانتقال إلى بيان طبيعة العلاقة التكاملية التي تجمعها، وصولًا إلى الكشف عن الاستراتيجية النبوية في التشريع 
وقد جرى تنظيم هذا البحث وفق خطة تقوم على ثلاثة مباحث ،  للحق في الماء باعتبارها تجسيدًا عمليًا لهذه الرؤية

 :كبرى
 .المبحث الأول مدخل مفاهيمي •
 .المبحث الثاني الخلفية المعرفية  •
 .المبحث الثالث الاستراتيجية النبوية في التشريع للحق في الماء •
 

 
 

 المبحث الأول مدخل مفاهيمي



4 
 

للموضوع، وذلك من خلال تحديد وبيان المفاهيم الرئيسة التي   سنتناول في هذا المبحث المدخلَ المفاهيمي
يقوم عليها البحث، إذ إن أي دراسة لا يمكن أن تستقيم من دون ضبط مصطلحاتها المركزية وتوضيح دلالاتها. ومن 

لبناء   ،هنا الذي يعُين على فهم الإشكالية المطروحة، ويُمهّد  النظري  المبحث يهدف إلى وضع الأساس  فإن هذا 
 .التحليل المقاصدي في المباحث اللاحقة 

 :وتتمثل هذه المفاهيم في ثلاثة عناصر محورية
 .باعتبارها الإطار الكلي الذي تنتظم فيه غايات الشريعة ومراميها:  المقاصد الشرعية •
النفس • الماء من :  مقصد حفظ  اتصالًا مباشراً بالحق في  وهو أحد الضروريات الخمس الكبرى، ويتصل 

 .حيث كونه شرطاً لحياة الإنسان وبقائه
بما تحمله من أبعاد شرعية واجتماعية وسياسية، إذ تمثل تهديدًا مباشراً لنظام الأمة واستقرارها إذا ما :  الفتنة •

 .اختل تنظيم الموارد الحيوية وفي مقدمتها الماء
وبذلك يرُاد من هذا المدخل المفاهيمي أن يضع بين يدي القارئ قاعدة معرفية صلبة لفهم العلاقة بين الحق 
في الماء وبين مقاصد الشريعة، بما يفتح الطريق أمام الكشف عن الاستراتيجيات النبوية في تنظيم هذا الحق وصيانته 

 .راب النظام العاممن أن يكون سببًا في هلاك النفوس أو إثارة الفتن واضط
 مقصد حفظ النفس مفهوم   ول الأالمطلب  

 الفرع الأول مفهوم المقاصد:  •
 ة ويأتي بعد   قصد ، والمقصد اسم مشتق من مصدر  1على وزن مقْعَد  مَقْصَد جمع    في اللغة عبارة عن   المقاصد

إتيانِ شيءٍ وأمَِّه  ، 4، استقامة الطريقة 3الاكتناز في الشيء ،  2معاني وهذا على حسب الاستعمال فقد يدل على 
 . 6، القرب 5العدل وعدم الجور 

 يمكننا أن نرصد منظورين في تحديد الدلالة الاصطلاحية لمقاصد الشريعة الإسلامية:وأما بالنسبة للاصطلاح  
بالحفاظ وعبروا عن مفهومها    بالمصلحة،ارتبط مفهوم المقاصد عند الأوائل من علماء المسلمين    :القدماءعند   .1

في كيفية الحفاظ الذي تجسد    بالفعل في تعريفهم للمقاصد، إلى التعريف    الوصف ؛ بمعنى أنهم انصرفوا عن  عليها
، واختص هذا الحفظ بذكر المقاصد الكلية الضرورية: الدين النفس، العقل، النسل )العرض( والمال، وكل عليها

 

 . 66، ص1ج تاج العروس،ينظر: مرتضى الزَّبيدي،  -1
 .  95، ص5ج معجم مقاييس اللغة،ابن فارس،  ينظر: -2
 المصدر نفسه.  -3
 .  353، ص3جينظر: ابن منظور، لسان العرب،   -4
 المصدر نفسه.  -5
 . 738، ص2ج المعجم الوسيط،إبراهيم مصطفى، وآخرون،  ينظر: -6



5 
 

ما لها، كالحاجيات والتحسينيات، حيث صار مفهوم المقاصد عندهم بالمعنى العام هو:    تابع وخادمما هو  
  .1شرعه الله تعالى للحفاظ على مصالح الخلق

 بالمعاني والحكم والغايات والأسرار؛ أمّا العلماء المعاصرون فقد ارتبط مفهوم المقاصد عندهم    عند المعاصرين:  .2
، كما أن مفهوم المقاصد عندهم لم يعد يشمل وكيفية حفظها  بالفعل ، وليس  بالوصفبمعنى أنهم عرفوا المقاصد  

ة، حيث صار مفهوم المقاصد عندهم بالمعنى العام هو: يشمل المقاصد الخاصّ لالكليات فقط بل إنه توسع  
 .2المعاني والحكم والغايات والأسرار التي روعيت في تشريع الأحكام الشرعية 

؛ تعريفهم للمقاصد بحاجة إلى وصفهالم يكونوا في    العلماء الأوائلهين السابقين أن  ج  وْ يبدو من خلال الت َ 
، كيفية تفعيل هذه المقاصد في أرض الواقع، فانصب كل مجهودهم على  متجسدة في أذهانهملأنّ معانيها كانت  

وعلى خلاف ذلك   مرحلة الوصف.، متجاوزين بذلك  بالفعل مباشرةلذا، لاحظنا أنّهم تحدثوا أو عرفوا المقاصد  
المعاصرينفإنّ   بعد    العلماء  العلوم الإسلامية على مختلف الأصعدة،   مرحلة الانحطاط الذين جاؤوا  التي عرفتها 

بسبب غياب هذه المعاني عن أذهانهم لعدم   معرفية ماهية أوصاف المعاني التي يريدون دراستها؛احتاجوا إلى  
لذا، وجدنا أنّهم عرفوا المقاصد   ؛ روح الحضارة الإسلامية وانتشار ثقافة التقليد   انحطاطقطعت مع  ، التي انالممارسة

 بالوصف. 
ونظائره 3 المقاصد  اعتاد    :مصطلح  مختلفة   العلماءلقد  بتعبيرات  الشريعة  مقاصد  لفظ  عن  التعبير  على 

، فقد يعبرون وهذه الألفاظ متفاوتة في دلالتها على مدلول المقاصد ومعناها ومسماهاواصطلاحات متنوعة،  
 عن المقاصد ب : 

هم وتستعمل مرادفة تماما لمقصد الشارع فيقال هذا مقصده كذا أو حكمته كذا، وأكثر من يستعمله    الحكمة: •
 .3الفقهاء

 مفهوم  عن  ذا المصطلح كثر التعبير به أ للتعبير به عن المقاصد، وممن   اكثير   المعنىولقد استعمل مصطلح    المعنى: •
 .4(790)ترحمه الله تعالى    الشاطبي  ؛ الإمام المقاصد 

من خلال البحث في مفهوم المقاصد وطرق تناولها بالدرس، وكذا الحقول الدلالية التي يمكن أن يغطيها هذا 
علم المقاصد يتلخص في معرفة الحكمة من التشريع ومعرفة مقاصد الشّارع والمكلف ومراعاة   المفهوم يظهر لنا أن

 

  قواعد الأحكام، . عز الدين بن عبد السلام،  371، ص3ج  الإحكام،الآمدي،    .417،  416، ص ص1ج  المستصفى،ينظر: الغزالي،    -1
 . 17، ص2ج. الشاطبي، الموافقات، 189، ص2ج
المقاصد    . يوسف العالم،7ص   مقاصد الشريعة ومكارمها،. علال الفاسي،  21، ص2ج  مقاصد الشريعة الإسلامية،ينظر: ابن عاشور،    -2

 .  52، ص1ج، الاجتهاد المقاصدي. الخادمي، 19، صنظرية المقاصد . الريسوني،83صالعامة 
 . 55ص   مقاصد الشريعة،. البدوي، 21ص  نظرية المقاصد،ينظر: الريسوني،  -3
 . 21ينظر: الريسوني، نظرية المقاصد، ص -4



6 
 

، ويمكن الوصول إلى ذلك بتبنّي مسالك مختلفة الهدف منها تبيان المصالح والعمل على 1أحواله عند تشريع الأحكام 
تحقيقها، ومعرفة تفاصيل ذلك بالوقوف على مختلف الأسرار والحكم والغايات، كما يظهر لنا أن منهجية العلماء 

الخصوصيات المتعلقة بجزئيات   في بحثهم عن المقاصد قديما وحديثا قد اتخذت مسارا اتّجه من الكليات المطلقة نحو 
 مقدمة جدل الكونية والخصوصية. الأحكام، وهو ما يعكس حضور جانب مهمّ من  

 الفرع الثاني مفهوم مقصد حفظ النفس:  •

من خلال ما قرره الإمام   حفظ النفس بعد الوقوف على مفهوم المقاصد الشرعية، يمكن رسم ملامح مقصد  
 :الشاطبي في هذا الباب؛ إذ بيّن أن هذا المقصد يتجلى على مستويين متكاملين

بتشريع الزواج وضبط أحكامه، إذ جعله الله تعالى سبيلًا مشروعًا للتناسل   وذلك:  الابتدائيمستوى الإيجاد   1
ُ جَعَلَ لَكُمْ مِنْ أنَْ فُسِكُمْ أَزْوَاجًا وَجَعَلَ لَكُمْ مِنْ أَزْوَاجِكُمْ }وامتداد الحياة الإنسانية، مصداقاً لقوله تعالى:   وَاللَّه

استمرار النسل الإنساني وحفظ النوع البشري . وهذا التشريع يضمن  - 72، جزء من الآية  النحلسورة  - {  بنَِيَن وَحَفَدَةً 
 .2'' إقامة أصله بشرعية التناسل'':  ، وهو ما عبّر عنه الشاطبي بقولهمن الانقطاع 

بعد   2 الحفظ  أحكام    وذلك:  الإيجادمستوى  الشريعة من  الإنسانية    تكفل صيانةبما شرعته  وتيسير النفس 
بقائها ومشرب  مقومات  مأكل  من  الداخل،  من  يضمنان  يحققان حفظها  ومسكن  وملبس  من ،  حمايتها 

الكريم:  الخارج القرآن  وقد جاء في  إعدامها.  أو  إلى إضرارها  يفضي  ما  منع كل  فضلًا عن  تَ قْتُ لُوا }،  وَلَا 
وعبّر   ،، وهو توجيه يبرز مقصد الحفظ بعد الإيجاد- 29  ، جزء من الآيةالنساء سورة  -   {أنَْ فُسَكُمْ إِنه اللَّهَ كَانَ بِكُمْ رحَِيمًا

حفظ بقائه بعد خروجه من العدم إلى الوجود من جهة المأكل والمشرب، و'':  الشاطبي عن هذا البعد بقوله
 .3''من خارج  وذلك ما يحفظه، والملبس والمسكن،  وذلك ما يحفظه من داخل

تعمل على إيجاد الحياة ابتداءً، ثم وعلى هذا الأساس، يظهر مقصد حفظ النفس كغاية كبرى للشريعة،  
 . ضمان استمرارها وصيانتها من العدم والفناء

 مفهوم الفتنة المطلب الثاني 
الابتلاء والامتحان   على   - كما نصّ ابن فارس -   ، وهي تدلّ فتن  الفتنة في أصلها اللغوي مأخوذة من مادة

أو   للدلالة على ما يبتلي الله به عباده ليظهر به حالهم من الطاعة  الوضعياستعمالها    يشير. ومن هنا  4والاختبار
 .5المعصية، ومن الخير أو الشر 

 

 .25. عبد العزيز، علم مقاصد، ص27ينظر: الخادمي، علم المقاصد، ص  -1
 .347، ص4الشاطبي، الموافقات، ج -2
 . 347، 346، ص ص 4الشاطبي، الموافقات، ج -3
 . 472، ص4ابن فارس، معجم مقاييس اللغة، ج -4
 . 165، صالجرجاني، التعريفات -5



7 
 

، فقد غلب استعمالها على معنى الاضطراب الاجتماعي وما ينشأ عنه من اصطلاحها الوظيفيأما في  
اقتتالٍ بين الناس، وما يستتبع ذلك من هرجٍ ومرجٍ، وضياعٍ للحقوق، وانتهاكٍ للحرمات. وقد أشار الخليل بن أحمد 

وهاشُوا يهَوشُونَ هَوْشاً.   ... لشَّرّ الذي يَ قَعُ بيَن القَوْمالجلََبة وا''  : بقوله  "الهوشات" إلى هذا المعنى حين عرّف    في العين 
 .1''شةُ: الفِتنةُ والاختلاط والهيجوالهوَْ 

لا تقتصر على مجرد ابتلاء فردي، وإنما تتجاوز ذلك لتصبح   مفهومها الوظيفي وبهذا الاعتبار، فإن الفتنة في  
إذ تؤدي إلى تفكك روابطها، واضطراب نظامها، وزعزعة أمنها   مهدِ داً مباشراً للبنية الاجتماعية والسياسية للأمة،

نَةُ أَشَدُّ مِنَ }وقد نبّه القرآن الكريم إلى خطورتها حين وصفها بأنها أشد من القتل، قال تعالى:    ،واستقرارها وَالْفِت ْ
تول ده للأنفس والأموال والأعراض، ولما    إهدارٍ شامل ، وذلك لما تفضي إليه من  - 191  ، جزء من الآيةالبقرةسورة  -   {الْقَتْلِ 

فإن المسلمين إن لم ، يقول بن عاشور: ''يُضعف جسد الأمة ويجعلها عرضة للتسلط الخارجي  من انقسامٍ داخلي
يكونوا كلمة واحدة في الاستجابة لله وللرسول عليه الصلاة والسلام دب بينهم الاختلاف واضطربت أحوالهم واختل  

وحاصل معنى الفتنة يرجع إلى اضطراب الآراء،   .نظام جماعتهم باختلاف الآراء وذلك الحال هو المعبر عنه بالفتنة
 .2''واختلال السير، وحلول الخوف والحذر في نفوس الناس

ستكون فتن، القاعد فيها خير من : )وقد بيّن النبي صلى الله عليه وسلم طبيعة الفتن في أحاديث كثيرة، ومن ذلك قوله
القائم، والقائم فيها خير من الماشي، والماشي فيها خير من الساعي، من تشرف لها تستشرفه، فمن وجد منها 

، مما يدلّ على خطورتها وعلى وجوب اتقائها واجتناب مسالكها، لما فيها من عواقب 3( ملجأ، أو معاذا، فليعذ به
، إِنه السهعِيدَ لَمَنْ جُنِ بَ الْفِتَنَ، إِنه السهعِيدَ لَمَنْ جُنِ بَ الْفِتَنِ، إِنه السهعِيدَ لَمَنْ جُنِ بَ الْفِتَنُ ):  مهلكة. كما قال صلى الله عليه وسلم

 .4( وَلَمَنْ ابْ تُلِيَ فَصَبَرَ فَ وَاهًا
نة  والفتابن تيمية: ''وعلى هذا الأساس، اعتبر العلماء الفتنة من أخطر ما يهدد كيان الأمة ونظامها، يقول  

وهذا شأن   ، عاجزين عن إطفاء الفتنة وكف أهلها  إذا وقعت عجز العقلاء فيها عن دفع السفهاء، فصار الأكابر
نَةً لَا تُصِيبَََّ الَّذِينَ ظلََمُوا مِنْكُمْ خَاصَّةً وَاعْلَمُوا أَ }الفتن كما قال تعالى:   ،  الأنفالسورة  -   { نَّ اللَََّّ شَدِيدُ الْعِقَابِ وَات َّقُوا فِت ْ

، فلم عم ت المجتمع بأسرهالفتنة إذا وقعت  ف.  5''وإذا وقعت الفتنة لم يسلم من التلوث بها إلا من عصمه الله  - 25  الآية
، بل هي ليست حدثاً محدود الأثروهذا يؤكد أن الفتنة  ، يسلم من آثارها حتى الأبرياء الذين لم يشاركوا في أسبابها

هو ما يبرز حجم خطورتها وآثارها المدمرة التي تمسّ وحدة ،  كيانها ومصيرها المشتركتصيب الأمة في    آفة جماعية
 .الأمة وكيانها في الصميم، إذ لا يكاد يسلم منها فرد ولا جماعة

 

 .68، ص 4، جكتاب العين،  الفراهيدي -1
 . 316، ص6، جالتحرير والتنوير بابن عاشور،  -2
 . 51، ص9، ج7081، حديث رقم: باب تكون فتنة القاعد فيها خير من القائم البخاري، صحيح البخاري، كتاب الفتن،  -3
نَةِ  أبو داود، سنن أبي داود، كتاب الفتن والملاحم، -4  . 102، ص4، ج4263، حديث رقم:  بَابٌ فِي الن َّهْيِ عَنِ السَّعْيِ فِي الْفِت ْ
 . 343، ص4، جنهاج السنة النبويةم بابن تيمية، -5



8 
 

وعليه، فإن الفتنة ليست مجرد حالة اضطراب عابرة، بل هي خلل شامل يصيب النظام العام، ويمتد أثره إلى 
جميع المستويات: من زعزعة الأمن الاجتماعي، وتفكك الروابط الأسرية والعشائرية، إلى انهيار السلطة السياسية 

صدًا أساسيًا من مقاصد الشريعة، لأنه السبيل الأوثق وغياب المرجعية الجامعة. ومن ثمّ، كان درء الفتنة ومنعها مق 
 .لحفظ نظام الأمة، وصيانة اجتماعها، واستمرار حضارتها
 الخلفية المعرفية المبحث الثاني  

سنعالج في هذا المبحث الخلفية المعرفية لجملة من العناصر التي يقوم عليها موضوع البحث، وهي: الحق في 
إذ إن هذه العناصر الثلاثة لا يمكن النظر إليها بمعزل عن أصولها النظرية   ،الماء، ومقصد حفظ النفس، ودرء الفتنة

 .التي شكلت أساس حضورها في البناء الفقهي والفكري للأمة
فالحق في الماء لا يفُهم إلا ضمن سياق تصورات الشرع لارتباط الإنسان بالموارد الطبيعية، وما يستتبع ذلك 

كما أن مقصد حفظ النفس يمثل الركيزة الكبرى التي تبُنى عليها مختلف التشريعات الضامنة   ،من حقوق وضوابط
أما مفهوم الفتنة، فإنه يكشف عن أحد أخطر   ، لاستمرار الحياة الإنسانية وصيانتها من كل صور الهلاك أو التهديد 

المآلات التي قد تنجم عن التفريط في هذه الحقوق أو التهاون في حفظها، لِما يولده من اضطراب في الاجتماع 
 .البشري وتهديد لاستقراره

متينة تمكّن من فهم موضوع البحث في عمقه،   إرساء أرضية معرفية ومن هنا، فإن هذا المبحث يهدف إلى  
وتُبرز أن قضية الماء ليست مجرد مسألة مادية تقنية، بل هي قضية متشابكة الأبعاد تمس حقًا أصيلًا من حقوق 

 .الإنسان، وترتبط مباشرة بحفظ النفس، كما تتصل بدرء الفتنة وصون وحدة المجتمع 
 للحق في المياه   المعرفية المطلب الأول الخلفية  
بوصفه عنصراً جوهرياً لا غنى عنه في وذلك ، مبدأ الحياتيةتقوم الخلفية المعرفية للحق في المياه على أساس 

ومقوم أساسي   ،الشرط الأولي لوجود الإنسانفالماء ليس مجرد مورد طبيعي فحسب، بل هو    ؛قيام الحياة واستمرارها
يقول   ،، إذ تتوقف عليه دورة الحياة، وتنهض به المجتمعات، وتزدهر به الحضاراتمن مقومات العمران البشري 

على أن في هذه الآية دليل  و   - 30سورة الأنبياء جزء من الآية  -   1{ يْءٍ حَيٍ  أَفَلَا يُ ؤْمِنُونَ وَجَعَلْنَا مِنَ الْمَاءِ كُله شَ }  :تعالى
وفي المقابل، فإن غيابه يؤدّي إلى ، أساس كوني  لوجود الحياة بكل أشكالهاالماء ليس مجرد حاجة بيولوجية، بل هو 

 . الاجتماعية والاقتصادية، وتهديد الاستقرار الإنساني في جوهره  تدهور البنى

 

...{يقول الشعراوي في تفسير هذه الآية ''ونلحظ أن الآية لم تَ قُلْ: كل شيء حيَّا، إنما  -1 ، وقد استدلوا بها  }وَجَعَلْناَ مِنَ المآء كُله شَيْءٍ حَيٍ 
ى الماء فإنْ فَ قَد  على أن الحيَّ المراد به الحياة الإنسانية التي نحياها، ولم يفطنوا إلى أن الماء داخلٌ في تكوين كل شيء، فالحيوان والنبات يحيا عل

....{ فالمعنى  .أو ليونة فيه ماء  الماء مات وانتهى، وكذلك الأدنى من الحيوان والنبات فيه مائية أيضاً، فكُل  ما فيه لمعة أو طراوة    }كُله شَيْءٍ حَيٍ 
 .9525، ص15أي: كل شيء مذكور موجود''. الشعراوي، تفسير الشعراوي، ج



9 
 

، وهو بحق الإنسان في الحياة والكرامةيعُدّ من الحقوق الأساسية المرتبطة مباشرة    الحق في المياه وعليه، فإن  
في المياه   الأحقية   صفةلتحقق  و .  ما يفسّر اهتمام الشرائع السماوية والقوانين الوضعية والمواثيق الدولية الحديثة بتقريره

 .النفاذ المستدامضمان  ، و إليه  الحر والمستقل النفاذ  ضمان  شرطين أساسيان وهما:    توفرلا بد من  

 : النفاذ الحر والمستقل  ضمان  الفرع الأول •

بوصفه   في الوصول المباشر إلى الماء  حق أصيل أن يكون لكل فرد    بشرط النفاذ الحر والمستقل يقصد  
تحول بينه   دون عوائق أو قيود مصطنعة دونه، بحيث يتمكّن من الولوج إليه  من  ا لا تقوم الحياة  يموردًا طبيعيًا أساس

، باعتباره نعمة مبذولة لكل الناسالطبيعة الأولية للماء  وبين الانتفاع بحاجاته الضرورية. فهذا الشرط يعبرِّ عن  
في المدينة؛ حيث   شراء بئر رومة ضمان هذا الحق وتأكيده عندما حث على    على  ، عمل صلى الله عليه وسلمولهذا نجد أن النبي  
، ذلك أن 1( من يشتري بئر رومة، فيكون دلوه فيها كدلاء المسلمين) :  صلى الله عليه وسلمعثمان: قال النبي  أخرج البخاري عن  

ليهود فإنها كانت  فيأتي يبئر رومة  ويغيب،  القفل  عليها  فلا يجدونه   ، وكان يضرب  الماء  منها  ليشربوا  المسلمون 
كما هو مبين في الحديث، وذلك لضمان   2على شرائها   صلى الله عليه وسلم فحث النبي  ا ذلك، و فيرجعون بغير ماء، فشك حاضراً،

 . حرية النفاذ والاستفادة من الماء للمسلمين
إن الحق في الولوج الحر إلى الماء يُمثّل امتدادًا لحق الإنسان في الحياة ذاته؛ إذ لا يتُصوَّر صون النفس ولا 
حفظ الكرامة الإنسانية مع حرمان الأفراد من إمكانية الوصول إليه. ومن ثمّ، فإن تقرير هذا الشرط يبرز أن الماء 

 قوام وجوديبل أن يكون موردًا قابلاً للتملك أو الاستغلال، هو  سابق على كل اعتبار اقتصادي أو تنظيمي، فهو ق
 .وشرط أصيل للمعيشة الإنسانية، يحق لكل إنسان أن يصل إليه استقلالًا، بغير تبعية أو خضوع لتحكم الآخرين

، ومظهراً من مظاهر مقاصد الشريعة في والمستقل أساسًا لمفهوم "الحق في الماء"وبذلك، يغدو النفاذ الحر  
 .رعاية الإنسان وحفظ ضروراته، إذ يستمد هذا الحق مشروعيته من صلته المباشرة بأصل الحياة واستمرارها

 : النفاذ المستدامالفرع الثاني   •

نحو يضمن استمرارية هذا المورد الحيوي أن يتوافر الوصول إلى المياه على    بشرط النفاذ المستداميقصد  
بحيث لا يكون الانتفاع به مقصوراً على الجيل القائم فحسب، بل يمتد ليشمل الأجيال   في الحاضر والمستقبل،

، وصيانته من التلوث والهدر، حسن تدبيرهمن خلال    المحافظة على ديمومة الماءاللاحقة كذلك. فالاستدامة هنا تعني  
 .دون إسراف أو إضرار بمصادره الطبيعيةمن   بما يحقق الكفاية وتوظيفه  

 

باب في الشرب، ومن رأى صدقة الماء وهبته ووصيته جائزة، مقسوما كان أو غير مقسوم،  البخاري، صحيح البخاري، كتاب المساقات،  -1
 . 109، ص3ج
 . 492، 491، ص ص6ابن بطال، شرح صحيح البخارى، ج -2



10 
 

بضمان لا يكتمل بمجرد التمكّن من الولوج الحر إليه، بل لا بد أن يقترن ذلك    الحق في الماءوبهذا، فإن  
ن أو يزول بفعل سوء الاستعمال. ولهذا كان ا ، إذ لا قيمة لحق ينقطع مع تقلب الزمبقائه متاحًا بصورة مستمرة

النبوي واضحًا في   الطبيعة المشتركة للماءالهدي  النبي صلى الله عليه وسلم تقرير  المسلمون شُركاءُ في ثَلاثٍ: في )  ، حيث قال 
، وأن صيانته وضمان استدامته حق مشترك بين الناس كافة. فهذا الحديث يؤكد أن الماء  1( الكلِأ، والماءِ، والنارِ 

 .من لوازم هذه الشراكة الإنسانية العامة
، في الحال؛ فالأول يضمن إتاحة الماء  النفاذ المستدام يمثل الوجه المكمل للنفاذ الحر والمستقلوعليه، فإن  

، انسجامًا مع الآني والمستقبليفي بعديه  "الحق في الماء"، وبهما معًا يتحقق معنى استمراره في المآلوالثاني يكفل 
 .حفظ النفس واستمرار عمارتهامقاصد الشريعة في  

 لمقصد حفظ النفس الخلفية المعرفية    لثانيالمطلب ا
هذا المقصد في   ؛ إذ إنّ إيجاد الحياة ودعم استمرارهاعلى أساس    لمقصد حفظ النفستقوم الخلفية المعرفية  

تأسيس للوجود الإنساني ذاته، ، بل هو قبل ذلك  وجود قائم من الفناء أو العدوان   ليس مجرد حمايةجوهره  
 .وضمان لدوام هذا الوجود عبر الامتداد والبقاء

؛ إذ لم تأتِ الشريعة إرادة الشريعة في أن تكون الحياة الإنسانية ممكنة وفاعلةفمقصد حفظ النفس يعكس  
وإنما لتضمن ابتداءً أن تكون له فرصة الوجود في هذا العالم، ثم تؤُمِ ن له لتعالج الإنسان بعد وجوده فحسب،  

 . استمراراً متواصلًا يمك نه من أداء رسالته في عمارة الأرض والخلافة فيها
ومن ثّم فإن الحديث عن هذا المقصد ليس مجرد حديث عن الوقاية من الفناء أو دفع الاعتداء، بل هو في 

ولا يتأتى هذا إلا   ،روالاستمراللتحقق    الحياة ذاتها قابلةحقيقته بيان لوظيفة تأسيسية للشريعة تتمثل في جعل  
 .إيجاد أسباب الحياة، وتأمين مقومات البقاء:  لهذا المقصد، وهما  كيزة المعرفيةالر  يمثلان    شرطين أساسيين  بضمان

 :إيجاد أسباب الحياة  الفرع الأول •

، وقد جمعها الله تعالى في أصلين عظيمين إيجاد أسباب الحياةإن أول ما ينبني عليه مقصد حفظ النفس هو  
فالخلق هو المبدأ الأول الذي بموجبه أخرج الله تعالى الإنسان إلى الوجود، وجعل له قابلية الحياة ،  الخلق والتكريم:  هما

نْسَانَ مِنْ سُلَالَةٍ مِنْ طِيٍن )} والتفاعل في هذا الكون، قال سبحانه ( ثمهُ جَعَلْنَاهُ نطُْفَةً في قَ رَارٍ 12وَلقََدْ خَلَقْنَا الْإِ
الذي قامت به الحياة البشرية ابتداءً، وهو الشرط الأول   فالخلق إذن هو الأساس.  - المؤمنونسورة  –{  (13مَكِيٍن )

الذي به صارت حياة الإنسان حياةً   وأما التكريم فهو المعطى الثاني،  لإمكان الحديث عن مقصد حفظ النفس
نَاهُمْ مِنَ الطهيِ بَاتِ وَفَضهلْنَاهُمْ }  :، قال تعالى ذات قيمة ومكانة وَلقََدْ كَرهمْنَا بَنِي آدَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ في الْبَرِ  وَالْبَحْرِ وَرَزقَ ْ

 

 . 344، ص5، ج3477أبو داوود، سنن أبي داود، كتاب البيوع، باب في منع الماء، حديث رقم   -1



11 
 

، ويُضفي مقصودًا في ذاتهفالتكريم يجعل الوجود الإنساني    .- الإسراءسورة  –  {(70عَلَى كَثِيٍر ممهنْ خَلَقْنَا تَ فْضِيلًا )
مُهيأة لأداء وظيفة   بل كحياة مكرهمة، فلا ينُظر إليها كوجود عارض،  الشرف والقيمةعلى الحياة البشرية معنى  

 .الخلافة في الأرض
ومن  ،الخلق يثُبت الوجود، والتكريم يرُسخ القيمة :تكتمل صورة إيجاد أسباب الحياة  الخلق والتكريم وبين  

في أساسه متوجهًا إلى تمكين الإنسان من هذا الحق في الوجود المكرَّم، وضمان استمراره   مقصد حفظ النفس هنا كان  
 .عبر الأجيال بواسطة ما شُرع من سنن، كالحث على الزواج وتكوين الأسر ورعاية النسل

لا يرُاد به مجرد الانبثاق البيولوجي للإنسان، بل المقصود به أن تكون وعليه، فإن إيجاد أسباب الحياة  
في قلب الخلفية المعرفية لمقصد ، وهو ما يضع هذا الشرط  حياته ممكنة، ومكرمة، ومهيأة للامتداد والتواصل

 .حفظ النفس

 : تأمين مقومات البقاءع الثاني  ر الف •

، فإن الخلق والتكريممن خلال   إيجاد أسباب الحياةإذا كان الشرط الأول لمقصد حفظ النفس يقوم على 
، أي توفير ما تحتاج إليه النفس الإنسانية من ضروريات تحفظ وجودها تأمين مقومات البقاءالشرط الثاني يتمثل في  

 .وتُمكّنها من الاستمرار في أداء وظائفها الطبيعية والاجتماعية
تقُيمها وتدعمها وتدفع   لا بد لها من مقومات فالحياة بعد أن توُجد وتُكرَّم لا يكفيها مجرد الوجود، بل  

الفناء والاضطراب. ولهذا جاءت الشريعة لتضمن للإنسان ما به قوام جسده وروحه، مثل   الغذاء عنها أسباب 
، وما يتصل بها من تدابير الرعاية الصحية والوقاية من الأمراض، إضافة إلى ما يحفظ كرامة والشراب والماء والهواء

 .إلا بانتظام هذه المقومات جميعًا  إذ لا يتحقق البقاء الإنساني في صورته الكاملةالإنسان من الأمن والاستقرار،  
الهذِي أَطْعَمَهُمْ مِنْ }  :وقد دلت النصوص الشرعية على هذا المعنى في مواضع متعددة، منها قول الله تعالى

، وهما أبرز مقومات الغذاء والأمن في هذه الآية بين    الله تعالى  فقد جمع  .- قريشسورة  -   {(4وعٍ وَآمَنَ هُمْ مِنْ خَوْفٍ )جُ 
 .البقاء التي يقوم بها حفظ النفس في الوجود

، بل يتجاوز ذلك إلى تمكين الإنسان من الوجودومن ثمّ، فإن مقصد حفظ النفس لا يقتصر على مجرد  
الخلق ، وضمان استمرار الحياة في انتظامها واستقرارها. وبهذا يتكامل الشرطان معًا: ف  تأمين مقومات هذا الوجود

 

-    يقول ابن باديس في تفسير هذه الآية: ''تكريم الله تعالى لخلقه، قسمان: أحدهما عام والآخر خاص، فأما العام: فهو إخراجه لهم من
إذا كان من ذوي  -العدم إلى الوجود، وإعطاؤه لكل شيء من خلقته اللائقة به من تركيب أجزاء ذاته وتعديل مادة تكوينه ومن أعضائه  

يحتاج إليها في حياته لجلب ما ينفعه ودفع ما يضره، وهدايته وإلهامه ما خلق صالحاً لذلك إلى استعمال تلك الأعضاء وطرق    التي  - الأعضاء
بن باديس، آثارَُ  الجلب والدفع بها، وأما الخاص: فهو تكريمه وإنعامه على عباده المؤمنين بنعمة الإسلام في الدنيا، وبدار السلام في الأخرى''.  

 . 303، ص1ابْنُ بَادِيسَ، ج



12 
 

، وهو ما يعكس التصور الشامل للشريعة في رعاية 1والتكريم يثبتان الوجود، وتوفير المقومات يصون استمراره 
 . الحياة الإنسانية وحفظها من العدم والانقطاع

 المطلب الثالث الخلفية المعرفية لدرء الفتنة ومنعها
، إذ لا وجوب رعاية نظام الأمة وحفظهتقوم الخلفية المعرفية لدرء الفتنة ومنعها على أساسٍ راسخ هو  

يتُصوَّر أن يتحقق الاجتماع البشري في صورته المتوازنة والمستقرة إلا بوجود نظامٍ يضبط مساره، ويؤطرّ علاقاته، 
، ومن والسياج الواقي لها من التمزق والتنازع، فالنظام هو الشرط الحافظ لوحدة الأمةويكفل انتظام مصالحه. 

 .لوقاية الأمة من الفتن وتداعياتها  العناية بحفظه تمثل المدخل الأساسثمّ فإن  
نَةً }  :قال تعالىوقد حذّر القرآن الكريم من الفتنة باعتبارها خطراً عامًا يصيب الأمة في مجموعها،   وَات هقُوا فِت ْ

تحذير يبرز طبيعة الفتنة بوصفها آفة جماعية  وهو   - 25  ، جزء من الآيةالأنفالسورة  - { لَا تُصِيبََه الهذِينَ ظلََمُوا مِنْكُمْ خَاصهةً 
 .السبيل الأمثل لتجنبها والوقاية من آثارها  حفظ نظام الأمة إذا وقعت عمّت، مما يجعل  

؛ فإذا استُحفظ النظام انعكاسٍ لاختلال النظام العام واضطراب أسسهوالفتنة في حقيقتها ليست سوى 
ورُوعيت مقتضياته أمُنت الفتنة، وإذا أهمل شأنه أو أخُِلّ به تهيأت أسبابها وانفتحت أبوابها. ومن هنا، كان مقصد 

، إذ بانتظامه تُصان المصالح، وتُحمى الأرواح، حفظ نظام الأمةالشريعة في درء الفتنة متفرعًا عن مقصدٍ أعظم، هو  
من أكبر مقاصد الشريعة هو حفظ نظام الأمة، وليس يُحفظ نظامُها يقول بن عاشور: ''  ،وتستقيم شؤون العمران

 .2''إلا بسدّ ثلمات الهرج والفتن والاعتداء
صيانة نظام الأمة وعليه، فإن الخلفية المعرفية لمقصد درء الفتنة ومنعها تتلخص في أن الشريعة قصدت إلى  

؛ فحيثما وُجد النظام الراشد المستوفي لمقاصد الاجتماع والعدل والوحدة، انحسرت باعتباره ضمانة كبرى للاستقرار
 .الفتن، وحيثما أهمل أو أُضعف، كانت الفتنة مآلًا حتميًا ونتيجةً لا مردّ لها

 العلاقة المقاصدية بين الحق في الماء وحفظ النفس ودرء الفتنة   رابعللمطلب اا
 :بالمقارنة بين هذه العناصر الثلاثة، يتضح أن 

 .(الوجود) الماء هو الشرط المادي الأول   -
 .(البقاء)حفظ النفس هو الغاية المباشرة   -
 . (الاستقرار)حفظ النظام هو السياج الحافظ   -

 

وحفظ النفس حاصله في ثلاثة معان، وهي: إقامة أصله بشرعية التناسل، وحفظ بقائه بعد  ولقد عبر الشاطبي عن هذا التصور بقوله: ''  -1
خروجه من العدم إلى الوجود من جهة المأكل والمشرب، وذلك ما يحفظه من داخل، والملبس والمسكن، وذلك ما يحفظه من خارج، وجميع هذا  

 348، 347، ص ص4ات، جمذكور أصله في القرآن ومبين في السنة''. الشاطبي، الموافق
 .515ابن عاشور، مقاصد الشريعة، ص  -2



13 
 

فمن خلاله تُصان :  مقاصديًا جامعًا  طلبا موعليه، فإنّ الحق في الماء يتجاوز كونه مطلبًا إنسانيًا، ليصبح  
الأنفس، ومع صيانة الأنفس يثبت النظام، ومع ثبات النظام تُدرأ الفتن. وهذا ما يؤكده الواقع: فحيثما أُهمل شأن 

 .الماء نشبت الصراعات، وحيثما وُفّر بعدلٍ واستدامة استقر العمران واندفعت أسباب الفتنة
إنّ المآل المقاصدي للعلاقة بين هذه المطالب يبيّن بجلاء أنّها ليست عناصر متجاورة فحسب، بل حلقات 

 :متكاملة في نسق واحد، ينهض بعضُها ببعض ويفُضي بعضُها إلى بعض
 النفاذ الحر والمستقل يعُدّ الأصل الأول الذي تتفرع عنه المقاصد اللاحقة، إذ يضمن من جهةٍ    :الحق في الماء .1

. كما يضمن من جهة المتمثل في البقاء، فيؤمّن لها شرط الحياة الأولي  ما يحفظ النفس من جانب الوجود
، ويحول دون تهديد فيحفظها من جانب العدمالذي يدعم بقاء النفس واستمراريتها،    النفاذ المستدامأخرى  

 .بالاضمحلال أو الفناءوجودها 
، بما يقتضي تمكين الإنسان من العيش في مبدأ الخلق والتكريمفإنهّ يتأسس على    :مقصد حفظ النفس  أما .2

وهذا ما يحوّل النفس الإنسانية من عبءٍ   ؛ظروف كريمة تحفظ كرامته، وتدعم استقراره النفسي والاجتماعي
  .تُسهم في تماسكه واستمرارية بنائه،  قيمة فاعلة ومضافة في المجتمعمهدّد للنظام إلى  

إيجاد أسباب حفظ مقصد النفس من خلال  فهو النتيجة الطبيعية لهذا الترابط؛ إذ إنّ    :وأما حفظ النظام
تماسك يضمن  و ،  مقدمتها الماء، وفي  موارد حياتهم الأساسيةلأفراد من  ل  يحقق   بتمكينها من الحق في الماء  الحياة

أن حفظ النفس من خلال  أن  ، كما  الوجودهذا حفظ للنظام من جانب  وفي    مستقرإيجاد مجتمع  الجماعة و 
، قائمٍ على سلمي ومستداميفتح المجال لعيشٍ    يضمن تحقيق التنمية المستدامة للمجتمع  تأمين مقومات البقاء

ويحول دون تفككه، ويصون نظامه من ،  عيداً عن أسباب التنازع والخصومةالوفرة التي تتاح للجميع بعدالة، ب
فإنّ هذا   يعُد  الدرع الحاميالاضطراب. ومن ثمّ،  الفتن وما تستتبعه م  الاستقرار  ن هرج ومرج وضياع من 

  .حفظ للنظام من جانب العدم، وفي هذا  ن للحقوق والحرما
ركيزة مقاصدية ليس مجرّد ضرورة حياتية أو مطلباً معيشياً عادياً، بل هو    أن  الحق في الماءوعليه، يتبيّن  

. وبهذا الاعتبار يصبح تُترجم في الواقع إلى ضمان حفظ النفس، وتحقيق حفظ النظام، ومن ثم  درء الفتنة كبرى
تُصان بين الأبعاد الفردية والاجتماعية والسياسية لمقاصد الشريعة، وبواسطة هذا التوازن    لتحقيق التوازنالماء مفتاحاً  

 .وحدة الأمة ويبُنى عمرانها على أسس العدل والاستقرار
 لتشريع للحق في الماء استراتيجية االمبحث الثالث  

ومن خلال   الحق في الماء، وحفظ النفس، ودرء الفتنة،  :للعناصر الثلاثة  الخلفية المعرفية انطلاقاً مما تبيّن من  
التشريع النبوي للحق في التي تنتظم بينها في نسق مترابط؛ يتجلّى لنا بوضوح أنّ  العلاقة المقاصديةالوقوف على 

بنُيت هذه فقد    ؛ مقاصدية شاملة  استراتيجيةلم يكن تشريعًا جزئيًا أو مصلحيًا آنياً، بل جاء مؤسَّسًا على    الماء



14 
 

الاستراتيجية على ترسيخ مقصد حفظ النفس، وضمان الاستقرار الاجتماعي، بما يؤدي في مآله إلى حفظ النظام 
 .العام للأمة وصيانتها من أسباب الفتنة وموجبات التنازع

التي تترجم هذا التوجّه المقاصدي   الاستراتيجيات التشريعيةفي هذا الباب جملة من    صلى الله عليه وسلمقد اتبّع النبي  ل و هذا،  
 :تمثلّت في

 . استراتيجية الترشيد في الاستهلاك .1
 .استراتيجية خلق المورد المستدام .2
 . استراتيجية منع الاحتكار .3

ركيزةً لحفظ   الحق في الماءوهكذا، تكشف هذه الاستراتيجيات الثلاث عن أفق تشريعي واسع جعل من  
النفس، وأداةً لتحقيق العدل الاجتماعي، ووسيلةً لحماية النظام من الاضطراب والانقسام، لتبقى الأمة في مأمن من 

 .أسباب الفتن وعللها
 استراتيجية الترشيد في الاستهلاك   المطلب الأول 

الإسراف المفضي إلى ، بعيدًا عن  حدود الحاجةضبطُ استعمال الموارد وفق    بالترشيد في الاستهلاك يقُصد  
. وهذا المعنى يُ عَدّ من القواعد الكلية التي تحكم سلوك الإنسان في التعامل التبذير أو التفريط المفضي إلى الضياع

ليس مجرد سلوك فردي محمود، بل   فالترشيد ؛بها تقوم الحياة ويستقيم العمران مع النِّعَم، وعلى رأسها نعمة الماء التي  
 .يضمن استدامة المورد، ويحمي المجتمعات من النزاعات الناشئة عن قلّة الموارد أو سوء تدبيرها  خيار حضاريهو  

ترشيد ، تقوم على  أساسًا لبناء استراتيجية تشريعية في التعامل مع الماءهذا المبدأ    صلى الله عليه وسلم وقد اتخذ النبي  
يهدد ، وهو ما  نفاد الموردتؤدي بالضرورة إلى    عملية الاستنزاف أنّ    صلى الله عليه وسلم ، إدراكًا منه  الاستهلاك وتفادي استنزافه

باندلاع صراعات بين الناس   مقصد حفظ النظامبالهلاك والعجز، ويهدد في الوقت نفسه    مقصد حفظ النفس
تحفظ المقصد وتضمن   ثقافة مائية رشيدة لللاستحواذ على ما تبقّى منه. ولهذا صيغت توجيهاته النبوية لتؤسس  

 .السلم الاجتماعي
 :وقد تجلت هذه الاستراتيجية في جملة من الأحاديث النبوية التي يمكن تصنيفها إلى محورين رئيسيين

عليه   وقوله ،  1(لَا يَ بُولَنه أَحَدكُُمْ في الْمَاءِ الرهاكِدِ ) :  صلى الله عليه وسلمكقوله  :  أحاديث تنهى عن إفساد موارد الماء وتلويثها .1
وهذه النصوص تحمي ، 2(ات هقُوا الملاعِنَ الثلاثةَ: البَرازَ في الموََاردِِ، وقارعَِةِ الطَريقِ، والظ ل ِ )الصلاة والسلام: 

مقصد حفظ النفس ويقي المجتمع من ، وتجعلها صالحة للانتفاع المشترك، بما يحقق  الموارد المائية من التلوث
 .بؤر النزاع حول الماء المفسد

 

 . 277، ص1، ج344، حديث رقم: باب النهي عن البول في الماء الراكد، أبواب الطهارة وسننهاابن ماجة، سنن بن ماجة،  -1
 .21، ص 1، ج26، حديث رقم باب المواضع التي نُهي عن البول فيها، كتاب الطهارة، أبي داود، سنن أبي داود -2



15 
 

صلي عن عبد الله بن عمرو بين العاصي: أن النبي  ورد كما  :  أحاديث تنهى عن الإسراف في استعمال الماء .2
قال صلي   قال: أفي الوضوء سرفٌ؟،،  (ما هذا السهرَفُ يا سعد)   ر بسعد وهو يتوضأ، فقال: م الله عليه وسلم

لمقادير الاستعمال العملي   صلى الله عليه وسلم كذلك ما ورد من تحديده    .1( نعم، وإن كنتَ على نَهرٍْ جارٍ )  الله عليه وسلم: 
حيث   والغسل،  الوضوء  النَّبي   ) في  وَيَ تَ وَضَّأُ   صلى الله عليه وسلمكَانَ  أمَْدَادٍ،  خََْسَةِ  إِلَى  بِالصَّاعِ  يَ غْتَسِلُ،  أوَْ كَانَ  يَ غْسِلُ، 

 .واضحة تمنع الهدر وتؤسس لثقافة الاعتدال في استعمال الماء. وهذه النصوص تضع حدودًا  2( بِالْمُدِّ 
في   قواعد ترشيد الاستهلاك ، أرست  ملامح استراتيجية تشريعية رائدةإنّ هذه التوجيهات النبوية تمثل  

جهةٍ تحمي المورد من الفساد والتلويث، ومن جهةٍ أخرى تمنع استنزافه   :؛ فهي منالوقائي والعلاجيبعُدَيْها  
، وبذلك تُحَقِّق مقصد حفظ النفس، وتحمي النظام الاجتماعي من الاضطراب، وتدرأ عن الأمة بالإسراف المفرط
 .شرور الفتنة والنزاع

 استراتيجية خلق المورد المستدام  الطلب الثاني
بفعل  مورد قابل للتلوث والنفاديعُدّ الماء من أهم الموارد الطبيعية التي تقوم عليها حياة الإنسان، غير أنهّ  

البيئية ، بل ترشيد الاستهلاك فحسبومن ثّم فإن المحافظة عليه لا تقتصر على    ،الاستعمال البشري والظروف 
ما   ، بما يحافظ على أصله ويديم الانتفاع به  تجديده وإعادة استعماله تتطلب أيضًا إبداع وسائل وآليات تُمكّن من  

 . يسمح بتحقيق استدامة حفظ الأنفس، من خلال توفير المورد المستدام للناس
يقتصر   لم   بحيث   ؛ لماءاعلى    '' صفة الدفع''إضفاء    تقوم على   باتباع استراتيجية تشريعية   صلى الله عليه وسلم قام النبي  ولقد  

موردًا   على كونه  للماء  النبوي  والنفادالتصور  للاستهلاك  منحه  قابلًا  بل  مُنشِئًاوصفًا  ،  صفة ''هو    مقاصديًا 
متى زال سببه أو غُلِّب   يدفع عن نفسه وصفَ النجاسة العارض أن  أصله الطههور  الماء بحكم    ؛ أي قابلية''الدفع

 .المورد القابل للتجددإلى    المخزون النافد بهذا التأسيس ينتقل الماء من صورة  و له.    الطهورية صفةً ملازمة أثرهُ، فتظل  
التشريع لية التكثير و لآ  التشريع   لتين: التشريع لآ  على في تحقيق هذه الاستراتيجية    صلى الله عليه وسلم هذا، ولقد اعتمد النبي  

 لية التكرير. لآ

 :التكثير  ليةالتشريع لآالفرع الأول   •

وقد دلّ  ،على ما قد يختلط به من خبث أو نجاسة طهوريتهبحيث تغلب  زيادة كمية الماءيقصد بالتكثير 
أن  الكثرة أي    ،3(إذا بلغ الماء قلتين لم ينجسه شيء)  صلى الله عليه وسلم قوله  مجموعة من الأحاديث على رأسها  على ذلك  

. وهذه القاعدة الشرعية تعكس وعيًا بضرورة استثمار وفرة ثابتا  –وهو الطهارة  –وتجعل الأصل  تذُهب أثر النجاسة  
 .الموارد الطبيعية في مواجهة حالات التلوث المحدودة، مما يتيح استمرار صلاحية المياه للاستعمال ويحول دون إهدارها

 

 .481، ص6، ج7065، حديث رقم: من مسند عبد الله بن عمرو بن العاصيأحمد بن حنبل، مسند أحمد،  -1
 . 51، ص1، ج201البخاري، صحيح البخاري، كتاب الوضوء، باب الوضوء بالمد، حديث رقم:  -2
 . 325، ص1، ج 517، حديث رقم باب مقدار الماء الذي لا ينجسابن ماجة، سنن بن ماجة، أبواب الطهارة وسننها،  -3



16 
 

داة وظيفية لحماية أإنّ هذا التأسيس النبوي يبرز بجلاء أنّ وفرة الماء ليست مجرد نعمة حياتية، بل هي  
الندرة أزمات  من  من ،  المجتمع  الاجتماعي  النظام  استقرار  وصيانة  النفس،  حفظ  مقصد  استمرار  وضمان 

 الاختلالات التي قد تثيرها شح ة الموارد

 :التكرير  ليةلآ  التشريع  الفرع الثاني •

، بما يردّ لها آليات طبيعية أو بشريةمن النجاسات والملوثات عبر    تنقية المياه فيُقصد به إعادة    التكريرأما  
: قِيلَ يَا رَسُولَ اللََِّّ أتََ تَ وَضَّأُ مِنْ بئِْرِ  قالريّ سعيد الخد   و أبوعمدت هذا التشريع ما رواه    ،الطهورية  الأصلية  صفتها
رٌ يطُْرحَُ فِيهَا لُحوُمُ الْكِلَابِ وَالْحيَِضُ وَالنَّتَنُ؟ فَ قَالَ   ، بُضَاعَةَ  وهذه . 1'' الْمَاءُ طَهُورٌ لَا يُ نَجِ سُهُ شَيْءٌ '':  صلى الله عليه وسلموَهِيَ بئِ ْ

بفعل عوامل الطبيعة: كجريان   قدرة الماء على استعادة نقائهالإجابة النبوية لم تكن مجرد حكم شرعي، بل إشارة إلى  
وهذا هو حال بئر بضاعة فلقد كانت مفتوحة على الهواء وكانت معرضة لمياه الأمطار، وتعريضه للشمس والهواء،  

، إضافة لأشعة الشمس المسلطة عليها على مدار العام وبهذا كانت 2الأمطار وفيضان السيول التي كانت تمر بها 
المعالجة وازي عمليات  وبالمقارنة بعصرنا، فإن هذا ي  ،تزيل عن مائها ما به من خبث  عملية تكرير طبيعيةتحدث فيها  

  .التي تعُيد للمياه صلاحيتها للاستعمال  والتكرير
 خلاصة: 

متى أزُيلت الشوائب أو حُيّدت، وهذا ما يجعل خاصية   يظل قابلًا للتجدد  – وإن تعرّض للتلوث–الماء  إن  
 أرشد إلى مبدأ متقدم   صلى الله عليه وسلمومن هنا يمكن القول إنّ النبي    ، طارئ النجاسة، وما يزول هو  الطهورية ثابتة فيه لا تزول
 .، سابقًا بذلك المفاهيم العلمية الحديثةفكرة التدوير والاستدامةفي الفكر البيئي يقوم على  

صلى الله عليه وسلم قد وضع   يكون النبي   ''والتكرير  ،التكثير''من خلال هذين المسلكين  في المجموع فإن ما أوردناه  و 
من صالحاً للاستعمال وإعادة الاستعمال    موردًا متجددًا، بحيث يبقى الماء  استراتيجية خلق المورد المستدامأساس  

بتأمين مقومات   ظ النفسفح مقصد  يتحقق و وبهذا تتحقق الوفرة المائية،    ،غير أن تفارقه صفته الأصلية الطهورية
، فتثبت أركان الاستقرار وتُدرأ أسباب الندرة والاستنزافبحماية المورد المشترك من    النظام الاجتماعيالحياة، ويُحفَظ  

 .النزاع والفتنة
، حيث رسّخ ووعي بيئي عميق   سبق تشريعي ومن زاوية حضارية، تكشف هذه التوجيهات النبوية عن  

قبل أن يعرف العالم الحديث مصطلحات مثل إعادة التدوير أو المعالجة   مبدأ استدامة المواردالنبي صلى الله عليه وسلم في وعي الأمة  
قد وضعت الأسس فبينما يتفاخر المعاصرون بابتكار تقنيات تنقية المياه وتكريرها، كانت التجربة النبوية  .  البيئية

 

 . 174، ص1، ج326، كتاب المياه، باب ذكر بئر بضاعة، حديث رقم:النسائي، المجتبى من السنن -1
 .37، ص1، جمعالم السنن ،الخطابي -2



17 
 

لذلك منذ أربعة عشر قرنًا، مؤكدة أن الإسلام دين يعُنى بحفظ الإنسان والبيئة معًا، ويؤسس لبناء   الفكرية والعملية 
 .مجتمع مستقر قائم على الوفرة والتوازن 

 استراتيجية منع الاحتكار المطلب الثالث  
المورد أساس في حفظ النفس ينطلق التصور النبوي في إدارة الماء من قاعدة مقاصدية عظمى، وهي أن هذا  

، ومن ثم لا يجوز أن يكون عرضةً للاستئثار أو الاحتكار؛ لأن في ذلك تهديدًا مباشراً لضرورات واستمرار العمران
 .الحياة، ومصدراً للصراعات والفتن بين الناس

المسلمون شُركاءُ في ):  صلى الله عليه وسلميمكن استشرافها في قوله  وقد أسس النبي صلى الله عليه وسلم لهذا المبدأ من خلال قاعدة عامة  
 ، صلى الله عليه وسلم أن الماء حق مشاع، فلا يملكه فرد بعينه ولا يُمنع عن المحتاجين ، حيث قرر1(ثَلاثٍ: في الكلِأ، والماءِ، والنارِ 

 :وهذا التوجيه ليس مجرد حكم جزئي، بل هو قاعدة مقاصدية تستهدف
 .شرطاً لبقاء الحياةعبر ضمان تيسير الوصول إلى الماء باعتباره    حفظ النفس صيانة مقصد   •
 .احتكار الموارد الأساسيةمن خلال منع أسباب النزاع التي تنشأ عن   حفظ النظاموحماية مقصد   •

 للناس   رد الأساسيةااحتكار المو بأحاديث أخرى تمنع كل تصرف يؤدي إلى  كما عزز النبي صلى الله عليه وسلم هذا المبدأ  
، وفيه دلالة واضحة على أن منع الماء لا يعني فقط 2( لاَ تَمنَْ عُوا فَضْلَ الماَءِ لتَِمْنَ عُوا بهِِ فَضْلَ الكَلَإِ : )صلى الله عليه وسلمكقوله  

، مما يقود إلى فساد عام يهدد تعطيل أسباب معاشهم ومعاش أنعامهمحرمان الناس من الشرب، بل يعني كذلك  
 .أمن المجتمع واستقراره

وبهذا يظهر أن الشريعة من خلال هذه الاستراتيجية أرست قاعدة كبرى في تدبير الموارد، وهي أن ما تتوقف 
درء و  حفظ النفس عليه حياة الناس لا يجوز أن يُحتكر أو يُمنع، لأن في ذلك إبطالًا للمقاصد الشرعية، وعلى رأسها  

، ويؤسس لعلاقات اجتماعية قائمة يحقق التكافؤ والعدلبل إن تمكين الناس من الانتفاع بمورد الماء المشاع  ،  الفتنة
 .على التعاون لا على التنازع

؛ تحقق التوازن بين الفرد والمجتمعتعُد ركيزة مقاصدية أصيلة، إذ    منع الاحتكاراستراتيجية  ومن ثّم، فإن  
تمنع تغوّل المصالح الخاصة على الحقوق العامة، وتضمن استمرارية الموارد بما يحفظ الأنفس ويصون الجماعة من بحيث  

 . التفرق والصراع
 خاتمة 

فيه موضوع   تناولنا  الذي  التحليلي  المسار  الفتنة قراءة بعد هذا  النفس ومنع  الماء بين حفظ  الحق في 
 :، يمكن أن نخلص إلى جملة من النتائج والملاحظات الكليةمقاصدية في النصوص الشرعية

 

 . 344، ص5، ج3477أبو داوود، سنن أبي داود، كتاب البيوع، باب في منع الماء، حديث رقم   -1
(،  لاَ يُمنَْعُ فَضْلُ الماَءِ ):  صلى الله عليه وسلمباب من قال: إن صاحب الماء أحق بالماء حتى يروى لقول النبي  البخاري، صحيح البخاري، كتاب المساقاة،    -2

 .  110، ص3، ج2354حديث رقم: 



18 
 

مرتكز أساسي في يتبيّن من خلال هذا البحث أنّ الحق في الماء ليس مجرد مطلب حياتي آني، بل هو  
، تتقاطع عنده ضرورة حفظ النفس بوجودها وبقائها، وضرورة صيانة نظام الأمة بما المنظومة المقاصدية للشريعة

يكفل استقرارها ووحدتها، وضرورة درء الفتنة التي تُهدّد كيانها من الداخل. ومن ثمّ، فإنّ العناية بالماء هي في حقيقتها 
 .اع البشري في أمن وسلامعناية بالحياة ذاتها، وصيانة لعمران الإنسان، وضمانة لاستمرار الاجتم

في التشريع للحق في الماء لم تكن معالجة ظرفية لقضايا محدودة،   الاستراتيجية النبوية كما أظهر البحث أنّ  
، تصلح أن تكون مرجعًا دائمًا في ترشيد الاستهلاك، واستدامة المورد، وصيانة المشترك تأسيسًا لمبادئ عامة بل كانت  

الإنساني من الاحتكار. وهي مبادئ تُبرز بجلاء البعد المقاصدي للشريعة، الذي يربط بين الضرورة الفردية والمصلحة 
 .صونة من الفتنة والاضطرابالجماعية، ويجعل من الماء أساسًا لحياةٍ كريمة، ونظامٍ متماسك، وأمةٍ م 

بل هو مفتاح لتكامل المقاصد تكشف أنّ الماء ليس موردًا طبيعيًا وحسب،    المقاربة المقاصدية وعليه، فإنّ  
، أبعادًا حضارية وأخلاقيةوهذا ما يمنح موضوع الحق في الماء    ،: حفظ النفس، وحفظ النظام، ودرء الفتنةالكبرى

تجعل من النظر فيه ضرورة علمية وعملية، تفرض على الباحثين والمهتمين بالشأن العام مواصلة الجهد في تفعيل 
 .مقاصد الشريعة في هذا المجال الحيوي، بما يحقق الوفرة، ويضمن العدل، ويؤمّن الاستقرار

 التوصيات 
 :على المستوى العلمي والبحثي .1

الاستدامة  • بقضايا  وربطها  الماء،  الطبيعية، وخاصة  المتصلة بالموارد  المقاصدية  الدراسات  دائرة  توسيع  ضرورة 
 .والتنمية المعاصرة

الماء من منظور  • معالجة قضايا  التكامل في  والاقتصاد( لإبراز  والبيئة،  الفقه،  )بين  البينية  الدراسات  تشجيع 
 .مقاصدي شامل

الاهتمام بتحقيق النصوص التراثية التي عالجت مسألة المياه في الفقه الإسلامي، ودراستها في ضوء التحديات  •
 .البيئية الراهنة

 :على المستوى التشريعي والقانوني .2
إدماج مبدأ الحق في الماء ضمن التشريعات الوطنية والسياسات العامة، باعتباره من الحقوق الأساسية المرتبطة   •

 .بحفظ النفس وكرامة الإنسان 
استلهام الاستراتيجية النبوية )الترشيد، الاستدامة، منع الاحتكار( في وضع أنظمة واضحة لترشيد الاستهلاك،  •

 .وحماية الموارد المائية من التلوث والهدر
الناس )وضع تشريعات صارمة تمنع احتكار المياه أو حرمان الناس من فضلها، انسجامًا مع القاعدة الشرعية   •

 (. شركاء في ثلاث
 :على المستوى المجتمعي والعملي .3

 .تعزيز الوعي المجتمعي بأهمية الماء بوصفه موردًا مشتركًا، وضرورة ترشيد استهلاكه والمحافظة عليه للأجيال القادمة •



19 
 

 .دعم المبادرات المحلية الهادفة إلى إعادة تدوير المياه وتوظيف التقنيات الحديثة في تحليتها وتنقيتها •
إشراك مؤسسات المجتمع المدني في نشر ثقافة المشاركة والتكافل في الانتفاع بالمياه، بما يحقق الاستقرار الاجتماعي  •

 .ويمنع بوادر الفتن والنزاعات
 المصادر والمراجع 

 القرآن الكريم

إبراهيم بن موسى بن محمد اللخمي الغرناطي الشهير: بالشاطبي، الموافقات، تحقيق: أبو عبيدة مشهور بن  .1
 .م 1997ه  =  1417حسن آل سلمان، دار ابن عفان، الطبعة الأولى  

 إبراهيم مصطفى، وآخرون، المعجم الوسيط، تحقيق: مجمع اللغة العربية، دار الدعوة، )د.ت.ط(. .2
 م. 1995ه =1416:  4أحمد الريسوني، نظرية المقاصد عند الإمام الشاطبي، المعهد العالي للفكر الاسلامي، ط .3
تحقيق: (،  السنن الصغرى للنسائي)المجتبى من السنن    ،لنسائي، المعروف: باأحمد بن شعيب بن علي الخراساني .4

 م. 1986ه =1406 :2، ط- حلب - مكتب المطبوعات الإسلامية    ، عبد الفتاح أبو غدة
النشر  .5 الفكر، عام  دار  السلام محمد هارون،  عبد  اللغة، تحقيق:  بن زكريا، معجم مقاييس  فارس  بن  أحمد 

 م. 1979ه = 1399
، -بيروت -دار الكتب العلمية  ،  البحر المديد في تفسير القرآن المجيد   ،أحمد بن محمد بن المهدي بن عجيبة .6

 . م2002= ه 1423:  2ط
دار ،  ق: أحمد محمد شاكريق، تحمسند الإمام أحمد بن حنبل، المعروف: بابن حنبل،  أحمد بن محمد بن حنبل .7

 . م1995=ه  1416 :1، ط-القاهرة -الحديث 
نهاج السنة النبوية في نقض كلام الشيعة م  ، المعروف: بابن تيمية،تقي الدين أحمد بن عبد الحليم ابن تيمية .8

 . م1986=ه 1406  : 1، طجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، ق: محمد رشاد سالميق، تح القدرية
إبراهيم .9 بن  محمد  بن  بالخطابي،  حمد  العلمية    ، المعروف  المطبعة  السنن،  ط-حلب-معالم   ،1 : 

 . م1932= ه 1351
، دار ومكتبة الهلال،  ق: مهدي المخزومي، إبراهيم السامرائييق، تح كتاب العين،  الخليل بن أحمد الفراهيدي .10

 )د.ت.ط(.
، مَحمَّد كامِل قره بللي  ، ق: شعَيب الأرنؤوطيق، تح سنن أبي داود  ، المعروف بأبي داوود، سليمان بن الأشعث .11

 . م2009  = ه   1430  : 1، طدار الرسالة العالمية
الدين أحمد بن محمد  .12 الفريد   ،بابن عبد ربه الأندلسي  : المعروف،  شهاب  العلمية  ،  العقد  - دار الكتب 

 . ه 1404  : 1، ط-يروتب



20 
 

  :1، طدار ومكتبة الشركة الجزائرية،  ق: عمار طالبييق، تحآثارَُ ابْنُ بَادِيسَ   ،عبد الحميد محمد بن باديس .13
 . 1968= ه 1388

: 1عبد العزيز بن عبد الرحمن بن علي بن ربيعة، علم مقاصد الشارع، جميع الحقوق محفوظة للمؤلف، ط .14
 م. 2002ه = 1423

عز الدين عبد العزيز بن عبد السلام، المعروف: بسلطان العلماء، قواعد الأحكام في مصالح الأنام، تحقيق:  .15
 م. 1991ه =1414، عام النشر،  -القاهرة -طه عبد الرؤوف سعد، مكتبة الكليات الأزهرية 

 م. 1993:  5علال الفاسي، مقاصد الشريعة ومكارمها، دار الغرب، ط  .16
تحقيق: أبو تميم ،  شرح صحيح البخارى لابن بطال  ، ابن بطال  ، المعروف: علي بن خلف بن عبد الملك  .17

 . م2003  = ه   1423 :2، طمكتبة الرشد،  ياسر بن إبراهيم
: 1علي بن محمد الآمدي، الإحكام في أصول الأحكام، تحقيق: عبد الرزاق عفيفي، دار الصميعي، ط .18

 م. 2003ه = 1424
دار الكتب العلمية ،  ق: جماعة من العلماء بإشراف الناشريق، تحالتعريفات  ،علي بن محمد بن علي الجرجاني .19

 . م1983= ه  1403 :1، ط -بيروت -
ابن الخوجة، وزارة الأوقاف  .20 الطاهر بن عاشور، مقاصد الشريعة الإسلامية، تحقيق: محمد الحبيب  محمد 

 م. 2004ه =1425، عام النشر:  -قطر-والشؤون الإسلامية  
-تونس-الدار التونسية للنشر  ،  التحرير والتنوير  ، المعروف: بابن عاشور،محمد الطاهر بن محمد بن عاشور .21

 م. 1984النشر:  عام    ،
 :1ط دار طوق النجاة  ،  ق: محمد زهير بن ناصر الناصريق، تحصحيح البخاري  ، محمد بن إسماعيل البخاري .22

 . ه 1422
- محمد بن محمد الغزالي، المستصفى في علم الأصول، تحقيق: محمد بن سليمان الأشقر، مؤسسة الرسالة   .23

 م. 1997ه= 1417:  1، ط-يروتب
محمّد بن محمّد بن عبد الرزاّق، الملقّب: بمرتضى الزَّبيدي، تاج العروس من جواهر القاموس، تحقيق: عبد  .24

 م. 1965ه  =  1385الستار أحمد فراج وآخرون، مطبعة حكومة الكويت،  
 : )د.ت(. 1، ط-بيروت -محمد بن مكرم بن منظور، لسان العرب، دار صادر  .25
، عادل مرشد   ،ق: شعيب الأرنؤوط يق، تح سنن ابن ماجه  ،بن ماجةبا  ، المعروف:محمد بن يزيد القزويني .26

 . م2009= ه 1430  : 1، طدار الرسالة العالمية،  عَبد اللّطيف حرز الله،  قره بللي،  محمَّد كامل
 . 1997، عام  مطابع أخبار اليوم، -الخواطر -تفسير الشعراوي  ،  محمد متولي الشعراوي .27
، دار النفائس الأردن، الطاهر الميساويق: محمد  يق، تح محمد الطاهر بن عاشور ،  مقاصد الشريعة الإسلامية .28

 م. 2001ه = 1421:  2ط



21 
 

- دين الخادمي، الاجتهاد المقاصدي )حجيته، ضوابه، مجالاته(، وزارة الأوقاف والشؤون الاسلامية،  ال  نور .29
 م. 1998ه =1419:  1، ط-طرق
 م. 2001ه =1421: 1، علم المقاصد الشرعية، مكتبة العبيكان، ط نور الدين بن مختار الخادمي .30
 م. 2000:  1يوسف أحمد محمد البدوي، مقاصد الشريعة عند ابن تيمية، دار النفائس، ط .31
ط .32 الاسلامي،  للكتاب  العالمية  الدار  الإسلامية،  للشريعة  العامة  المقاصد  العالم،  : 2يوسف 

 م. 1994ه = 1415


