
1 
 

 معلومت خاصة بصاحب البحث:

 .الاسم: نبيل-

 .اللقّب: موفقّ-

 الرّتبة العلمية: أستاذ.-

 التخّصّص: فقه وأصوله.-

 الجامعة الأصليةّ: جامعة الوادي-

  eloued.dz-nabil@univ-mouffok: البريد الإلكتروني-

 0674933846 الهاتف:-

 

 عنوان المداخلة: 

 تمظهرات الوسطيةّ من خلال التقّعيد الأصولي والمقاصدي في المذهب المالكي 

 -المدرسة المغاربيةّ أنموذجا  –

 إعداد: أ.د  نبيل موفقّ

 مداخلة مقدّمة للنّدوة الوطنيةّ حول: المذهب المالكي ودوره في نشر الفكر الوسطي

 جامعة الأمير عبد القادر قسنطينة كليّة الشّريعة والإقتصاد

 م2025نوفمبر 19هـ/الوافق لـ1447جمادى الأولى 28يوم الأربعاء 

 

 

 

 

 

 مقدّمة:

 الحمد لله ربّ العالمين والصّلاة والسّلام على أشرف الأنبياء والمرسلين...وبعد:     

 تتكشّف له ملامح   إنّ الناّظر الحصيف في خصوصية المدرسة المالكيةّ المغاربيةّ   

الوسطيةّ والاعتدال من خلال النظّر في أصول وفروع  خاصيةّمن أهمّها  مميّزة  

mailto:mouffok-nabil@univ-eloued.dz


2 
 

المذهب، والتي ناسبت خصوصيات المجتمع المغاربي فزاد ذلك في تمسّكهم به حتىّ 
أضحت أحكامه واختيارات فقهائه واجتهادات علمائه قوانين منظّمة للحياة العامة 

وقد أسهم ذلك بشكل كبير في بقاء هذا المذهب في تلك البلاد؛ للمجتمع المغاربي، 

ويمكن القول بأنّ المذهب المالكيّ وإن كان ميلاده في بلاد المشرق إلاّ أنّ الممارسة 
العلمية والعملية والوسطيةّ له والتخّريج عليه كانت خصوصيةّ محفوظة لبلاد الغرب 

 الإسلامي.

لامي ع رف باتبّاع المذهب المالكي كمذهب فقهيّ من المسلّم به أنّ الغرب الإسو  

وسلوكيّ منذ الزّمن البعيد ولا يزال كذلك، فظهور الفقه المالكي في تلك الرّبوع له 

مميّزات وخصائص متعددّة اتسّمت بها عن غيرها من المدارس المالكيةّ بالمشرق 
ا خاصية الوسطيةّ، والتي منهالإسلامي نظير المدرسة المدنيةّ والمصرية والعراقية؛ 

وهذا التمّايز والتنّوّع الفريدين فرضتهما جملة من العوامل والأسباب التي ألقت 

في على وزان بظلالها على طرق استثمار الخطاب الشّرعي في إفادة الحكم التكّلي
قواعد الفقه المالكي، فلا غرو أن يكون منهج التقّعيد الأصولي والمقاصدي لفقهاء 

ً على خاصيةّ الوسطيةّ التي تمّ استلهامها من معهود  المذهب في هذا الصّقع مبنياّ
 تصرّفات الشّريعة ونصوصها التي تتميّز باليسر والتوّسّط والاعتدال.

وما تميّزت به من وسطيةّ في  المغاربيةّالناّظر في فقه المدرسة المالكيةّ وإنّ    

ً  لها تأثيراً يلحظ  الاجتهاد والإفتاء، ً في عمبينّا ًّ وثقافياّ  وم المجتمع المغاربي اجتماعيا
أضحى شأنها بذلك يتعدىّ الجانب الفقهيّ التعّبّديّ إلى وسياسياًّ وفكرياًّ وسلوكياًّ، حتىّ 

ً للحياة في جوانبها الماديّة والمعنويةّ، ومساراً للإبداع وإبراز تفوّق  اعتماده منهجا

حفاظ على الهويةّ الثقّافية والحضاريةّ الذاّت في مجالات شتىّ الشّيء الذي أسهم في ال
 للغرب الإسلامي.

وقد كان من آثار الخصوصيةّ الوسطيةّ أن تعددّت الحواضر العلميةّ في بلاد     
الغرب الإسلامي فظهرت حاضرة إفريقية )تونس( والقيروان، وبجاية، وتلمسان، 

وقرطبة، وغرناطة  في المغرب الأقصى، وفاس، ومراكش، في الجزائر، ومازونة،

وهذه الحواضر ركائز المدرسة المالكيةّ المغاربيةّ، وقد كان لها إسهام  في الأندلس، 
كبير في تأثيث القواعد الأصوليةّ والمقاصديةّ من خلال نشاط واجتهاد روّادها، 

من سمة  تشريعيةّ منبثقة   اجتهاديةّ وخطط   تقعيديةّ ومناهج   فرشح عن ذلك مفردات  
التي تجمع بين الفرع والأصل، والكليّ والجزئي، ولا تلغي المعنى اتكّالًا  الوسطيةّ

 على المبنى ولا العكس. 

الوسطيةّ من خلال التقّعيد  تمظهرات"ولذلك جاءت هذه الورقة البحثيةّ بعنوان:    

التي "، -المدرسة المغاربيةّ أنموذجا  –الأصولي والمقاصدي في المذهب المالكي 

نّدوة الوطنيةّ التي تقيمها كليّةّ الشّريعة والاقتصاد بجامعة الأمير عبد القادر أتقدمّ بها لل
 ."المذهب المالكي ودوره في نشر الفكر الوسطي" بقسنطينة حول

أسعى من خلال هذا البحث إلى تحقيق جملة من الأهداف التي من  أهداف البحث:-
 أهمّها:



3 
 

ً وتوضيح مكانتها في المذهب المالكي من حيث-1  بيان معنى الوسطيةّ عموما
 مدلولاتها وجهة خصوصيتّها بالمدرسة المغاربيةّ.

ن حيث ة متجلية الجوانب التقّعيديةّ في المذهب المالكي التي ظهرت فيها الوسطيّ -2
 تأسيس قواعد الاجتهاد المتعلّقة بالجوانب الأصوليةّ والمقاصديةّ.

التي  مغربتسليط الضّوء على جهود الفقهاء وروّاد المدرسة المالكيةّ في بلاد ال-3
 أسهمت في بيان معياريةّ الوسطيةّ تأصيلاً ونفريعاً.

ً عمّا تمّ التقّديم به يمكن طرح الإشكال التاّلي:الإشكال: -  وسطيةّعنى المما  وعطفا
ا عيداتهفي تق مظاهرها أهمّ  وخصوصيتها في المدرسة المالكيةّ المغاربيةّ؟ وما هي

  الأصوليةّ والمقاصديةّ؟

 النقاط التاّلية: يمكن بحث  الإشكال المطروحوللإجابة عن    

 مقدّمة-

 ة.طيّة للمدرسة المالكيةّ المغاربيّ المطلب الأوّل: مفهوم الخصوصية الوس-

لكيةّ مظاهر الوسطيةّ في التقّعيد الأصولي للمدرسة الماأهم المطلب الثاني: -

 المغاربيّة.

 درسةللم المالكي لمقاصديامظاهر الوسطيّة في التقّعيد  أهم المطلب الثاّلث:-

 .المالكيةّ المغاربيةّ

 خاتمة.-

                        

 

 .المغاربيّةمفهوم الخصوصية الوسطيّة للمدرسة المالكيةّ المطلب الأوّل: -

 الفرع الأوّل: مفهوم الخصوصية.-

الخصوصيةّ في صيغتها النحّويةّ عبارة عن مصدر صناعي مأخوذة من "الخاء    

والصّاد" الداّلين على خلق فرجة بين شيئين حتىّ يظهر تمايزهما، قال ابن 
فارس:"خصصت فلان بشيء  خصوصية، بفتح الخاء وهو القياس لأنهّ إذا أفرد 

 .1فقد أوقع فرجة بينه وبين غيره"واحداً 

                                                             
م، 9791أبو الحسن أحمد ابن فارس، معجم مقاييس اللّغة، تحقيق: عبد السلام محمد هارون، دار الفكر، - 1

  .153، ص2مادة)خصّ(، ج



4 
 

ومنه كذلك "اختصّ فلان بالأمر وتخصّ له إذا انفرد، وخصّ غيره واختصّه ببرّه،    
 .2ويقال فلان مخصّ بفلان أي خاص به وله به خصيةّ"

صية لخصوهذا من حيث اللغّة وتفاريعها، أمّا من حيث المفهوم المصطلحي فإنّ ا   
شّيء كسب اليلذي ات والعلامات الداّلة على التمّيّز والتفّرّد هي تلكم المعالم والأشارا
 بصمته وهويتّه الخاصة.

رب ونحن هنا نريد أن نستكشف خصوصية الوسطيةّ في المذهب المالكي في الغ   

دية جتهاالإسلامي من خلال تفحّص بعض قواعده الأصولية والفقهية والمقاصدية والا
 ه .هاً متوازناً في أصوله وفروعه واجتهاداتالتي جعلت من الفقه المالكي فق

 الفرع الثاّني: أنواع الخصوصية.-

نقصد بأنواع الخصوصية هنا تلكم البنيات والمميّزات الجغرافية والحضارية    

ً متفرّداً منذ العصور  والثقافية المتنوّعة التي أسهمت في جعل المذهب المالكي مذهبا

القديمة بل منذ نشأته إلى أن دخل بلاد المغرب الإسلامي واستمراره في تلك الديّار 
مّ مظاهر الخصوصية الوسطيةّ للمذهب المالكي في إلى يومنا هذا، ولعلّ من أه

 :3الغرب الإسلامي ما يلي

فمن نتائج وسطية المذهب المالكي انتشاره في  الخصوصية الإقليمية )الجغرافية(:-أ

أكبر الأقاليم العلمية في بلاد المسلمين وذلك أصولاً وفروعاً، فكانت منها المدرسة 

الوسطية في التعّامل مع النّصوص، ثمّ ظهرت بعد المدنية وقد تميّزت بانتهاج منهج 
ذلك المدرسة المصرية حيث وجدت صعوبات كثيرة بانتهاجها للوسطية في ظل 

ً أنذاك لاسيما مع فتنة القول بخلق القرآن، وهي دعوة  التعّصب الذي كان قائما

ً سياسياًّ، ثمّ ظهرت المدرسة العراقية وتميّ  ً نتج عنها تطرّفا زت متطرّفة فكريا
بانفتاحها على المذاهب الأخرى وهو أكبر دليل على وسطيتّها واعتدالها وعدم 

تعصّبها، ثمّ ظهرت المدرسة المغاربية التي تميّزت هي الأخرى بالوسطيةّ التي 

تمازجت مع طبيعة المغاربة؛ فالمذهب المالكي كما هو معروف عنه مذهب عملي 
اداتهم فهو فقه عملي أكثر منه نظري يعتمد على الواقع ويأخذ بأعراف الناّس وع

يتماشى مع الفطرة في بساطتها ووضوحها دون تكلّف أو تعقيد، وأهل المغرب 
بطبعهم يميلون إلى البساطة والوضوح ويفرّون من النّظريات المتطرّفة والتأّويلات 

 . 4البعيدة المتكلّفة

فت توالي أمم مختلفة لمّا كانت بلدان المغرب قد عر خصوصية التنّوّع الثقّافي:-ب

عليها أسهمت في خلق تفاعل متنوّع التمثلّات فإنّ الأمر ذاته يقال إباّن الفتح 

الإسلامي للمنطقة فبعد أن توافد عليها عدد كبير من العرب أصبحوا مواطنين بها 
لكن رغم هذا الامتزاج والاختلاط العرقي بين العرب والبربر فقد ظلت هناك 

                                                             
  هـ، مادة )خص(.1414، 2ابن منظور، لسان العرب، دار صادر، بيروت، ط- 2
  .37م، ص2006هـ/1427، 1طمنصور رابح جلول، المدخل إلى الفقه المالكي، دار النهضة، دمشق، - 3
  .36م، ص9319، 1عمر الجيدي، مباحث في المذهب المالكي بالمغرب، مطبعة المعارف الجديدة، الرباط، ط- 4



5 
 

رقين متمثلّة في اللغّة والتقّاليد والعادات والاحتفالات التي خصوصيات لكل من الع
ظلّت تحمل الطّابع الأهلي الأصلي، بل حتىّ الأثر التشّريعي كان له نصيب من هذه 

الخصوصية، والمذهب المالكي بحكم وسطيتّه استطاع فقهاؤه أن يحتووا هذه 

اعي فأبدعوا ما يسمّى الفروقات بين سكان البلد الواحد لضمان الاستقرار الاجتم
بدليل ما جرى عليه العمل والاحتكام إليه فوجد أهل الغرب الإسلامي ضالتهم 

للمحافظة على خصوصياتهم في ظل هذا المبدأ فتجد عمل أهل تلمسان وعمل أهل 
 .  5فاس... 

وهذا يؤكّد لنا خصوصية الفقه المالكي في الغرب الإسلامي ووجود البعد التشّريعي   

ادي ذي الملامح الوسطية والتي جعلت المغاربة مستعديّن تمام الاستعداد لتلقيّ الاجته
 .6المذهب المالكي لما فيه من اتسّاع لآليات الاجتهاد والتشّريع العملية

 الفرع الثاّلث: مفهوم الوسطيةّ.-

من مادة )وسط( تدلّ على معان متقاربة، يقول ابن فارس:"  الوسطية في اللغّة:-أ

السين والطّاء بناء صحيح يدلّ على العدل والنصّف وأعدل الشّيء أوسطه الواو و
 .7ووسطه"

كون وفي لسان العرب:" كلمة وسط تضبط على وجهين: الأوّل بسكون السّين فت   
ً بمعنى )بين( تقول: جلست وسط القوم أي بينهم، والثاّني: بفتح السّ  تأتي وين ظرفا

 لمعان متعددّة متقاربة فتكون:

ً لما بين ظرفي الشّيء وهو منه فتقول: قبضت وسط الحبل، كسرت وسطاس-1  ما
 القوس، جلست وسط الداّر.

 صفة بمعنى )خيار( وأفضل وأجود وأوسط الشيء أفضله.-2

 بمعنى )عدل( ووسط الشيء وأوسطه أعدله.-3

معان الخير والعدل والجودة والرّفعة  ونجد أنّ العرب تطلق كلمة وسطاً وتريد بها  

والمكانة العالية، والعرب تصف فاضل النسّب بأنهّ وسط في قومه، وفلان من واسطة 
 .8قومه أي من أعيانهم، وهو من أوسط قومه أي من خيارهم وأشرفهم"

 وكذلك جعلناكم أمّة وسطا"وردت في قوله تعالى:" الوسطية في القرآن الكريم:-ب
 .9. وقد ورد تفسيرها بأنهّا بمعنى: عدولا خياراً (143)البقرة

                                                             
عمر الجيدي، العرف والعمل في المذهب المالكي ومفهومهما لدى علماء المغرب، مطبعة فضالة، الرباط، - 5

  .354م، ص1984هـ/1404
المذهب المالكي وتهذيب الأعراف المغربية، عن جامعة سيدي محمد بن عبد الله، فاس،  عبد الرزاق ورقية،- 6

  موقع رواق المذهب المالكي على الشّبكة العنكبوتية.
  .108، ص6ابن فارس، معجم مقايس اللّغة، مادة )وسط(، ج- 7
  .427، ص7ابن منظور، لسان العرب، باب وسط، ج- 8
  .186، 5اري، جكتاب التفسير من فتح الب-- 9



6 
 

حافظوا على الصّلوات والصّلاة الوسطى ووردت كلمة"الوسطى" في قوله تعالى:"   

(، ومن أقوال المفسّرين في هذه الآية أنّ معناها 138" )البقرةوقوموا لله قانتين

ط بين هذه الأقوال ، والشّاهد هنا هو الارتبا10الأفضل، وقيل هي الوسط بين الصّلوات
 ومعاني الوسطيةّ سواء أكانت بمعنى التوّسّط بين شيئين أو بمعنى الخيار الأفضل.

لكن وانكم لا يؤاخذكم الله باللغّو في أيمووردت كلمة )أوسط( في قوله تعالى:"    

 عمونيؤاخذكم بما عقّدتم الأيمان فكفاّرته إطعام عشرم مساكين من أوسط ما تط

 (.89لمائدة)ا أهليكم..."

قال الطّبري:" أعدله مرويّ عن عطاء"، وقال القرطبي:"منزلة بين المنزلتين    
 11ونصف بين طرفين".

وردت كلمة )الوسط( ومشتقاتها في أحاديث كثيرة  الوسطية في السّنةّ النبّويّة:-ج
إنّ في الجنةّ مائة درجة أعدّها الله للمجاهدين في :"-صلىّ الله عليه وسلمّ–منها قوله 

سبيله ما بين الدّرجتين كما بين السّماء والأرض فإذا سألتم فاسألوه الفردوس 

 .12"الأعلى فإنّه أوسط الجنّة أو أعلى الجنّة

قال الحافظ ابن حجر:"أوسط الجنةّ أو أعلى الجنةّ المراد بالأوسط هنا الأعدل   
 .13والأفضل"

البركة تنزل في وسط الطّعام فكلوا من حافته ولا :" -صلىّ الله عليه وسلّم-وقال

 .  14"تأكلوا من وسطه

والوسط هنا أشبه ما يكون بمركز الداّئرة ومنتصفها أي هي نقطة التقاء بين    
 .15أطراف متساوية

في د، فالوسطيةّ إذن هي التوّسّط والاعتدال والاقتصا الوسطيةّ في الاصطلاح:-د

املة المعونا الشّائع تعني الاعتدال في الاعتقاد والمواقف والسّلوك والنّظام عرف
يء شفي  والأخلاق، وهذا يعني أنّ الإسلام بالذاّت دين معتدل غير جانح ولا مفرط

قصير لا تومن الحقائق فليس فيه مغالاة ولا تطرّف أو شذوذ في الاعتقاد ولا تهاون 

 ددّ ولا تشم وخضوع ولا عبودية إلاّ لله تعالى، ولاولا استكبار ولا خنوع أو استسلا
 حرج ولا تساهل أو تفريط في حقّ من حقوق الله تعالى ولا حقوق الناّس.

                                                             
  .16، ص7، وتفسير الطّبري، ج276، ص6تفسير القرطبي، ج- 10
  المرجعين السابقين.- 11
  .266، ص3، ج279أخرجه البخاري، كتاب الجهاد السّير، باب درجات المجاهدين، رقم- 12
  .16، ص12ابن حجر، الفتح، ج- 13
  .922، ص4، ج1805باب ما جاء في كراهية الأكل في الوسط، رقم أخرجه الترمذي، كتاب الأطعمة،- 14
رانيا محمد عزيز نظمي، الوسطية في التربية بين المشروع والممنوع، مقال ضمن مجلة "حولية" كلية - 15

  .11م، ص2010هـ/1431، 3، مج26الدرّاسات الإسلامية والعربية للبنات، الإسكندرية، مصر، العدد



7 
 

ة لحريّ االوسطيةّ هي الصّلاح والاستقامة مع الاعتراف بحرية الآخرين لاسيما    
عتدال ط والاوسّ لتّ الديّنية دون تعسير أو إرهاق، وهذا ما ندب الإسلام إليه فقد تميّز با
 والسّماحة واليسر ورفع الحرج والمشقةّ في جميع الشّرائع والأحكام.

فالوسطية إذن هي حقّ وعدل ومطلب شرعيّ أصيل ومظهر حضاريّ رفيع    

ليتحققّ التكّامل والانسجام بين الأوضاع والتعّاون بين الجميع، واعتباراً للمعاني 

عريفات للوسطية منها:"أنّها مؤهّل الأمّة الإسلامية السّابقة يمكن لنا تسجيل بعض التّ 
 .16من العدالة والخيريةّ للقيام بالشّهادة على العالمين وإقامة الحجّة عليهم"

وقيل أنّ الوسطية هي:"...الحقّ بين باطلين، والعدل بين ظلمين، والاعتدال بين    
لعدل والاعتدال، تطرّفين، والموقف العادل المتوازن الجامع لأطراف الحقّ وا

 .17الرّافض للغلو إفراطاً وتفريطاً"

ومن معاني الوسطية ارتباطها بمقاصد الشّريعة من حيث إنّ مقاصد الشّريعة    

وسطيةّ في اعتبارها للمصالح الدنّيوية والأخرويةّ والضّروريةّ والحاجية والتحّسينية، 

يسعدوا، يقول ابن عاشور في وهي مدعاة لأن تهوي إليها أفئدة الناّس لينتفعوا بها و
بيان آثار مراعاة واعتبار المقاصد التحّسينيةّ:" وهي عندي ما كان بها كمال حال 

الأمّة في نظامها حتىّ تعيش آمنة مطمئنةّ، ولها بهجة ومنظر المجتمع في مرآى بقية 
 .18الأمم حتىّ تكون الأمّة الإسلامية مرغوباً في الاندماج فيها أو التقّرّب منها"

للمدرسة  المطلب الثاّني: أهم مظاهر الوسطيةّ في التقّعيد الأصولي-            

 المالكيةّ المغاربيةّ.

من المعلوم أنّ أصول المذهب المالكي لم تؤسّس على يد الإمام مالك نصّاً، وإنمّا    

إشاراته في الموطّأ ونصوصه في المدوّنة أمكن أتباع المذهب بالاستقراء معرفة 
له؛ فمالك وغيره:" كانوا يصدرون في تفريعاتهم واجتهاداتهم عن أصول أصو

مرتكزة في ملكاتهم التي نمت بالممارسة الاجتهاديةّ التطّبيقيةّ؛ إذ لا يتصوّر اجتهاد 

وفقه من غير استناد إلى منطق اجتهادي وتأصيل منهجيّ لتكون عملية التفّريع 
قر منضبط وإلاّ فإنّ الفقه يصير إلى والاجتهاد عملية جارية على وفق قانون مست

 .19ضرب من الفوضى وعدم الوضوح في تأصيله ودلائله "

يس التأّسوصيل وهذا يدلنّا على المنهج الوسطي الذي اعتمده فقهاء المالكية في التأّ  

ا زت بهتميّ  للقواعد الأصولية والفقهية؛ وفيما يلي بعض معالم ومظاهر الوسطيةّ التي
 ستدلالية لاسيما في المدرسة المغربية.بعض الوجوه الا

                                                             
  .29ر، الوسطية في الإسلام، صفريد عبد القاد- 16
م، 2010هـ/1431، 1محمد عمارة، إزالة الشبهات عن معاني المصطلحات، دار السلام، القاهرة، ط- 17

  .701ص
، 2محمد الطّاهر ابن عاشور، مقاصد الشريعة الإسلامية، تحقيق: الميساوي، دار النفّائس، الاردن، ط- 18

  .307م، ص2001هـ/1421
  .191-190باحث في الفقه المالكي في الغرب الإسلامي، صعمر الجيدي، م- 19



8 
 

 الفرع الأوّل: أهم مظاهر الوسطيّة في الأصول الفقهيّة المالكيةّ.-

 :20قرب أصول مالك من أصول أهل المدينة أوّلا :-

فمذهب مالك ما هو إلاّ استمرار وامتداد لمذهب أهل المدينة، فقد كان من مذهبه    

واقتداؤه بأهل الفضل منهم، والسّير على منهجهم في  اتبّاع من قبله من أهل العلم،

: " هو -عن مالك–الاستدلال والاستنباط، فهو وارث علم أهل المدينة، قال الشّاطبيّ 
 .21الذي رضي لنفسه في فقهه الاتبّاع، بحيث يخيلّ لبعض أنهّ مقلّد لمن قبله"

كاً مسّ ته، وأشدهّم وقد ع رف فقهاء المدينة بأنهّم أثبت أهل الأمصار في الفق   
ار أسر بالنّصوص والآثار، فقد استوطنوا المدينة مدةّ طويلة واطّلعوا فيها على

لولوج اح انصوص الوحي ومقاصده بالإضافة إلى تمكّنهم من اللغّة العربية إذ هي مفت
 إلى المقاصد بالدرّجة الأولى.

 

 الجمع بين أصول أهل الرّأي وأصول أهل الحديث: ثانيا :-

ويتمثلّ ذلك في كتاب الموطأ الذي هو كتاب حديث وأثر وأمّا الرّأي ففي تنوّع    
وكثرة الأدلةّ العقليةّ التي جعلها أصولاً لفقهه، حتىّ تكاد تصنّفه من أهل الرّأي، كما 

 .22صنع ابن قتيبة في كتاب "المعارف"

نهجوا سنةّ أصحاب وقد نهج الإمام مالك نهج فقهاء المدينة في الفتوى وهم بدورهم    

حيث كانوا يلجؤون عند نزول الناّزلة إلى كتاب الله  -صلى الله عليه وسلمّ-رسول الله 

فإن لم يجدوا  -صلى الله عليه وسلمّ-تعالى، فإن لم يجدوا لجؤوا إلى سنة رسول الله 
ر رجعوا إلى إجماع علماء الأمّة، وإلاّ فقضاء الخلفاء الرّاشدين، وبعدها إلى الاعتبا

 .23والنّظر والاجتهاد

وفي هذا السياق يقول ابن رشد: "فرحم الله تعالى مالك بن أنس؛ فإنهّ كان أمير    

المؤمنين في الرّأي والآثار وأعرف الناّس بالقياس، وذلك فضل الله يؤتيه من 
 .24يشاء"

 ندماع -رضي الله عنه–وهذا الاجتهاد بالرّأي هو الذي سنهّ عمر بن الخطّاب    

 ميةّت في زمنه بعض المشكلات التي حدثت بسبب اتسّاع رقعة الدوّلة الإسلاظهر
 فأعمل عقله واجتهد برأيه مستندا في ذلك كلهّ إلى نصوص الشّرع ومقاصده.

 ثالثا : نشوء أصول المذهب المالكي في بيئة لا بدعة فيها:-

                                                             
 .54-50انظر بهذا الخصوص، نظرية المقاصد عند الإمام الشّاطبي للريسوني، ص- 20
 .2/54الشّاطبي، الاعتصام، - 21
 .7-6، وأبو زهرة، مالك، ص179ابن قتيبة، المعرف، ص- 22
 .108كية من خلال المدونة الكبرى، صمحمد عبد الله زغدود، الاتجّاه المقاصدي عند المال- 23
 .3/219ابن رشد، المقدمّات والممهّدات، - 24



9 
 

ن له تأثير في كا -رحمه الله–إنّ صفاء المدينة المنوّرة إلى زمن الإمام مالك    
صناعة أصول فقهيةّ خالية من الابتداع في دين الله الذي يضاد مقاصد الشّرع، وقد 

كتب شيخ الإسلام ابن تيمية يصف الأوضاع المزريةّ التي آل إليها حال الأمّة في 

زمن أصبحت فيه كقطع الليّل المظلم؛ حيث الفتن والحروب والنّزعات السياسية، 
في العراق والشّام؛ أمّا المدينة فقد صفا جوّها من كلّ نزاع، وظهور البدع والفرق 

ونعم أهلها بالاستقرار وهدوء الحال، وحافظت على الطّابع الديّني الصّافي البعيد، 

: "فأمّا الأعصار الثلّاثة -رحمه الله–والهوى المناقضين لمقاصد الشّرع، قال 
ظاهرة البتةّ، ولا خرج منها بدعة في المفضّلة فلم تكن فيها بالمدينة النبّويةّ بدعة 

أصول الديّن البتة كما خرج من سائر الأمصار...وأمّا المدينة فكانت سالمة من ظهور 
 .25البدع وإن كان بها من هو مضمر"

وبهذا يتضّح لنا مدى صفاء ونقاء البيئة التي نشأت فيها أصول المذهب المالكي،    

ما جاء في خطاب الحاكم المستنصر،  وإنّ أحسن تصوير لسلامة أصول المذهب
وهو يوجّه رعيتّه إلى التمّسك بمذهب مالك في هذه الناّحية، وهو يقول: "فقد نظرت 

في أقاويل الفقهاء ورأيت ما صنفّ في أخبارهم إلى يومنا هذا فلم أر مذهباً أنقى ولا 

ً من مذاهب ال -أي مالك–أبعد من الزّيغ من مذهبه  فقهاء فإن وجلّ من يعتقد مذهبا
فيهم الجهمي والرّافضي والخارجي إلاّ مذهب مالك فإنيّ ما سمعت أنّ أحداً تقلدّ 

 .26مذهبه قال بشيء من هذه البدع، فالاستمساك به نجاة إن شاء الله"

 رابعا : البعد عن الفقه الافتراضي:-

فلا يجيب عن  لا يجيب إلاّ عن المسائل الواقعة، -رحمه الله–وقد كان مالك    
 .27وأصحابه -رحمه الله–المسائل التي لم تقع وإن كانت متوقعّة، خلافاً لأبي حنيفة 

وهكذا يؤصّل الإمام مالك رحمه الله لخاصية من خصائص أصول المذهب المالكي    
إنهّا خاصية الواقعيةّ في مختلف الأبواب الفقهيةّ بما حوته من فروع ونوازل، وهذا 

حيث كان الفقه في عصرهم يتميّز بأنّه  -رضي الله عنهم–الصّحابة  المنهج ورثه عن

فقه واقعي لا افتراضي، وذلك لغلبة الورع عليهم وشدةّ تحرّزهم من الخطأ، ولأنهّم 
 .28يرون أنّ فرض الصّور والمسائل واستنباط الأحكام لها مجرّد تمحّل وتكلفّ

 النّفرة من الجدل الكلامي: خامسا :-

ز فقهاء المالكيةّ بالغرب الإسلامي بوسطيتّهم في الاستدلال بحيث كانوا لا لقد تميّ    
يتعمّقون في الجدل الكلامي لغير الحاجة وإنمّا يعتبرون بعض قواعد علم الكلام فيما 

تدعو إليه الحاجة المنطقية في تأسيس القواعد والأصول، وإلاّ فإنّ اهتمامهم كان 

ياط في ذلك أشدّ الاحتياط ممّا جعلهم ينفرون كلّ بالجانب العملي من الفقه والاحت

                                                             
 ..167-10/166ابن تيمية، مجموع الفتاوى، - 25
 .2/333أحمد بن يحيى الونشريسي، المعيار المعرب، - 26
 .137محمد عبد الله زغدود، الاتجاه المقاصدي عند المالكيّة من خلال المدوّنة الكبرى، ص- 27
 .396أبو زهرة، تاريخ المذاهب الإسلامية، ص- 28



10 
 

النّفور عن مناقشة القضايا الكلامية عديمة الجدوى، ولعلّ ذلك ما جعل الإمام 
الشّاطبي وهو من مالكية الغرب الإسلامي يسطّر في مقدمّته الرّابعة قاعدة مفادها:" 

أو آداب شرعية أو لا كلّ مسألة مرسومة في أصول الفقه لا ينبني عليها فروع فقهية 
 .29تكون عوناً في ذلك فوضعها في أصول الفقه عارية"

ة لمالكيّ سة اصحيح أنّ هناك من فقهاء المالكية بالغرب الإسلامي من تأثرّوا بالمدر  

لك ذم يكن للكن العراقية التي شاع فيها الجدل والنقّاش الكلامي كأبي الوليد الباجي، و
 الكيةّ بالغرب الإسلامي.ظاهرة بارزة في المدرسة الم

ة الكيّ الفرع الثاّني: أهم مظاهر الوسطيةّ في القواعد الأصوليةّ للمدرسة الم-

 المغاربيةّ

 أوّلا : دليل ما جرى به العمل:-

ات، قضيوهو وجه من وجوه النّظر يؤخذ به في الفتاوى والأحكام والنّوازل والأ   

صل هو وجوب الأخذ بالرّاجح وهو مرتبة استثنائية من الأصل، ذلك أنّ الأ
عدّ ول يوالمشهور، والعدول عنهما إلى المرجوح أو الضّعيف إذا اقترن بمسوّغ معق

عدّ ير تغرخصة، وما كان حقهّ ذلك وجب الاقتصار فيه على القدر الخادم للقضية من 
 أوتعميم إلى غيرها.

ى إليه الفقهاء هو عمل يقول عمر الجيدي:" ...فإنّ هذا اللّون من التشّريع الذي اهتد  

جليل، ومجهود في ميدان التشّريع كبير، إذ برهن الفقهاء بذلك على أنهّم قادرون على 
مجابهة المستجداّت والمشكلات الواقعة والمتوقعّة، وأعطوا بذلك الحلول للنّوازل 

والقضايا التي لم يرد فيها نصّ صريح أو ضمني، وأثبتوا بذلك أنهّم قادرون على 

ة التطّوّر البشري، والتغّيّر الزّماني كما دللّوا على أنّ الفقه المالكي فقه قابل ملاحق
ً للتطّوّر لمرونته وقوّة قابليتّه للاستمرار والبقاء واستيعابه لكلّ ما يجدّ على  دائما

 .30ساحة المعاملات"

والإفتاء بمقتضى ما جرى به العمل يعدّ ضرباً من ضروب الوسطيةّ التي تجعل    

ً متوافقةً مع واقع الناّس ومعايشهم ممّا يسهّل اندماج الناّس م ن أحكام الإسلام أحكاما

فيها، يقول عمر الجيدي متحدثّاً عن محاسن دليل ما جرى به العمل:"... إنّ ما خلفّه 
أسلافنا في هذا المجال يعطي الدلّيل القاطع والبرهان السّاطع على أنّ الفقه ثابت 

متحرّك بقياساته واستنباطاته، يلبيّ حاجات الناّس جميعاً، بأصوله وقواعده، و
ويرضي تطلعّاتهم، وليس قاصراً كما يزعم أعداؤه وخصومه ويفتري عليه المفترون 

من المتشرّعين الذين يجهلونه أو يتجاهلونه، يقول القانوني الفرننسي "إيزنسطرايس" 

ر:"على أنّ القضاة المسلمين في شأن ما جرى به العمل بعد أن وصفه بالفقه المتطوّ 
لهم فقه لا يزال يرتقي شيئاً فشيئاً حسب الضّرورة، ومن هذه النّظريةّ يتمتعّ المغرب 

بثروة من التصّانيف لا تخطر بالبال، ولا شبه لها بما توصف به أحياناً، إذ تجد به 

                                                             
  .42، ص1الشاطبي، الموافقات، تحقيق: عبد الله دراز، دار الفكر العربي، بيروت، ج- 29
  .198المرجع نفسه، ص- 30



11 
 

حديثة  مؤلّفات فقهية جديرة بالاعتبار صنّفت خلال القرن الحادي عشر، وكتباً أخرى
 .31العهد يترآى الشّرع الإسلامي من خلالها شرعاً حياًّ ومجالاً لأفسح الأبحاث"

حث ر والبلنّظافالقول بدليل ما جرى به العمل له مزايا عدةّ لعلّ من اهمّها تجديد    
هم حوالعن حلول قضايا العصر وما يجدّ للناّس من أقضيات، وما فيه من مراعاة لأ

، وكلّ ذلك يصبّ في قصد التيّسير والرّحمة ورفع الضّيق والحرج وعوائدهم،
 والتيّسير على الناّس، والتزام الوسطية المنشودة في العمل.

 ثانيا : دليل مراعاة الخلاف.-

ً فيما جدّ في     ً واسعا وهي قاعدة مشهورة عند فقهاء المالكية عموماً وجدت تطبيقا

تلف عن المشرق العربي في أشياء كثيرة، ومن آثار حياة المغاربة باعتبارها بلداً يخ

وسطيةّ هذه القاعدة أنهّا حاولت التقّريب بين المذاهب واعتبار اجتهاداتهم والأخذ بها 
والاعتداد بها أيضاً، فهي محاولة لتضييق الخلاف ونبذ التعّصّب وإرساء مبادئ 

 .32التوسّط والاعتدال عند النّظر في الدلّيل ومآله

القاعدة إنمّا يصار إليها من أجل جلب مصلحة تترتبّ على مراعاة القول  فهذه   

ً في  المخالف أو درء مفسدة تترتبّ على عدم اعتباره، وإن كان ذلك القول مرجوحا

أصل النّظر عند المجتهد لكنهّ لمّا صار يترتبّ على اعتباره دفع ضرر أو تخفيفه أو 
تباره والاعتراف بالآثار الناّتجة عن الفعل جلب مصلحة أو تكميلها، صار لابدّ من اع

 .33الواقع على مقتضاه

نهّا أسطيةّ الو ومن الأهداف الكبرى التي تحققّها هذه القاعدة باعتبار اكتنازها لمظاهر

ات خلافتحقّق وحدة الأمّة الإسلاميةّ، وذلك على الأقل من خلال تضييق دائرة ال

كن  يمات في بنيانها، وخلّفت جراحات لاالفقهيةّ التي أحدثت عبر التاّريخ شروخ
 تضميدها وفتناً بقيت نيرانها مشتعلة قروناً.

ة حتميّ وممّا لا شكّ فيه أنّ وحدة الأمّة فريضة شرعيةّ، وضرورة حضاريةّ، و   
 واقعيةّ، والحاصل أنّ العمل بهذه القاعدة

 حة:ابتناء الأصول الاجتهاديةّ في المذهب المالكي على المصل ثالثا :-

فغالب الأصول الاجتهادية التي اعتمد عليها أئمّة المذهب المالكي في منهجهم    
الاجتهادي والفقهي من قياس ومصلحة واستحسان وعرف وسدّ الذرّائع حائم حول 

مراعاة الموازنة بين المصالح والمفاسد، والالتفات إلى النيّات والمقاصد، يقول أبو 

أخذ به مالك، وسيطر على أكثر فقه الرّأي عنده، زهرة: "إنّ أصل المصالح الذي 
حتىّ أصبح ذلك الأصل عنوانه وميسمه الذي اتسّم به... وإنكّ لو فتشّت فروع ذلك 

المذهب...لوجدت أنّ المصلحة كانت هي الحكم المرضيَ الحكومة في كلّ هذه 

                                                             
  .200-199المرجع نفسه، ص- 31
  .219عمر الجيدي، مباحث في الفقه المالكي بالمغرب الإسلامي، ص- 32
 .213محمد سالم بن الشيخ، مراعاة الخلاف في المذهب المالكي، ص محمّد الأمين ولد- 33



12 
 

الفروع، سواءً ألبست المصلحة لبوس القياس وحملت اسمه، أم ظهرت في ثوب 
لاستحسان وحملت عنوانه، أم كانت مصلحةً مرسلةً لا تحمل إلاّ اسمَها ولا تأخذ ا

 .34غير عنوانها..."

ة سطيّ وهنا أردت أن أمثلّ بقاعدة الاستحسان من حيث اكتنازها على مظهر الو   

 لعامة،ظيةّ اللفّباعتبارها قاعدة استثنائيةّ من الأصل العام، لأنّ الجمود على الأصول ا

ائج لنتّاأو الأصول المعنويةّ العامة في الظّروف الاستثنائيةّ من شأنه أن يجلب 
يت لتي بنال االضّرريةّ، فيقع المكلّف في الحرج والمشقةّ التي تضاد الوسطية والاعتد

ة على أيّ ل، وعليها الشّريعة، والدلّيل الذي يستند إليه الاستحسان هو المصلحة والعد

 تحقيقالمالكيّ هو الحرص على جلب المصلحة ودرء المفسدة وحال فإنّ الاستحسان 
 العدل.

المطلب الثاّلث: أهم مظاهر الوسطيةّ في التقّعيد المقاصدي عند رواد المدرسة -

 المالكيةّ المغاربيّة:

  :التعّليل المقاصدي أوّلا :-  

بر من تعتبر القواعد المقاصدية مفصلية في كيان التشّريع الإسلامي، كما تعت   

مظاهر وسطيةّ الفقه الإسلامي، وذلك من حيث أثرها الفاعل في الكليّات الشّرعية 
والجزئيات أيضاً، ونظر عقلاء المجتهدين منصبّ في الغالب على اعتبار هذه بتلك، 

أعني الجزئيات والكليّات، ولقد كان لفقهاء المالكيةّ عناية متميّزة بالتعّليل المقاصدي 

يظهر الفقه المالكي بحلةّ وسطيةّ بديعة أسهمت في نشر تعاليم الديّن الذي أسهم في أن 
الإسلامي حتىّ وصل أثر ذلك إلى إفريقيا وأورباّ، حتىّ إنّ الشّاطبيّ بلغ به الوله بهذه 

العلاقة الوثيقة بينهما أنّ قرّرها في مواطن كثيرة من كتابه الموافقات، وممّا قاله في 

لجزئيات بهذه الكليّات، ثمّ إجراء الأدلةّ الخاصة من الكتاب ذلك:"الواجب اعتبار تلك ا
والسّنةّ والإجماع والقياس، إذ محال أن تكون الجزئيات مستغنية عن كليّاتها، فمن 

أخذ بنصّ مثلاً في جزئيّ معرضاً عن كليّةّ فقد أخطأ، وكما أنّ من أخذ بالكليّ 

لإعراض عن الجزئيّ وقوف مع معرضاً عن جزئيهّ...فإذاً الوقوف مع الكليّ مع ا
 .35شيء لم يقرّر"

وقد ساق هذا التقّرير في معرض حديثه عن تمام التمّاسك بين أجزاء الشّريعة،   

ولزوم اعتبار بعضها ببعض، فالجزئيات أساس الكليّات، ولا يتحقّق قوام هذه الأخيرة 

ي حقيقة الأمر، وفي إلاّ بسابقتها، والاستخفاف بالجزئيّ وإهماله مضيعة للكليّ نفسه ف
ذلك خطر واضح على الشّريعة الغرّاء لأنّ تهميش الجزئي يوصل حتماً إلى تضييع 

 الكليّ وعدم اعتباره.

ً لا يختلجه الرّيب أكّد    ً ويقينا ومن شدةّ تمسّك الشّاطبي بمقرّراته التي يراها قطعا

ع على جزئيّ يخالف على أنهّ إذا أثبت الاستقراء قاعدة كليّةّ، وورد نصّ من الشّار

                                                             
 .359أبو زهرة، مالك، - 34
  .3/8الشّاطبي، الموافقات، - 35



13 
 

القاعدة بوجه من وجوه المخالفة، فاللازّم التأّنّي وعدم تشريع الحكم بإسقاط الكليّ 
 .36ولابدّ من الجمع بينهما

ويمكن التمّثيل  ومن تأمّل كلام الشّاطبي لاح له قصد التوّسّط في الاجتهاد والإفتاء،   
لذلك  بالعبارات المتكرّرة عند الفقيه المالكي ابن رشد الجد في كتابه )البيان 

والتحّصيل(، حين يريد ترجيح وجه من الوجوه التي تحتملها نصوص المدوّنة، أو 

في بيان ما اختلف من أقوال مالك أو أصحابه، أو ما تعاندت فيه روايات الكتب 
ليس هذا صنيعه وحده، بل ذلك ما جرى عليه أكثر علماء المذهب المالكيةّ المعتمدة، و

وغيرهم كما هو مشهور ومنثور في كتب الفروع الفقهية، ويدلكّ على ذلك عنوان 
 كتابه: )البيان والتحّصيل والشّرح والتوّجيه والتعّليل في مسائل مستخرجة(.

يةّ بتأثير الموت الحكمي ومن هذا ما ذكره المقرّيّ في قواعده في ترجيح قول المالك  

وهي من المسائل المشهورة عندهم، قال:"من أئمّة المذهب علّلوا رجحان هذا الرّأي 
 .37بقاعدة:)الحياة المستعارة كالعدم(

في الخروج  ونجد الإمام القرافي المالكي، وهو يتحدثّ عن وجه احتياط الشّرع      
من الحرمة إلى الإباحة أكثر من احتياطه في الخروج من الإباحة إلى الحرمة، 

فيقول:" لأنّ التحّريم يعتمد المفاسد، فيتعينّ الاحتياط له، فلا يقدم على محلّ فيه 

المفسدة إلاّ بسبب قويّ يدلّ على زوال تلك المفسدة، أو يعارضها، ويمنع الإباحة ما 
الأسباب، دفعاً للمفسدة بحسب الإمكان...فلهذه القاعدة أوقعنا الطّلاق  فيه مفسدة بأيسر

بالكنايات وإن بعدت...لأنهّ خروج من الحلّ فيكفي فيه أدنى سبب،...وجوّزنا البيع 

بجميع الصيغ والأفعال الداّلة على الرّضا بنقل المالك في العرضين؛ لأنّ الأصل في 
لنّساء الأصل فيهنّ التحّريم حتىّ يعقد عليهنّ بملك السّلع الإباحة حتىّ تملك، بخلاف ا

أو نكاح...فإذا أحطت بهذه القواعد ظهر لك سبب اختلاف موارد الشّرع في هذه 
 .38الأحكام وسبب اختلاف العلماء، ونشأت لك الفروق والحكم والتعّاليل"

مدى وسطيةّ وهذا في الحقيقة منهج بديع في التوّفيق بين النّصّ ومقصده الذي يبينّ   
 الفقه المالكي.

 

 

 

 : الموازنة بين الواجب والواقع.ثانيا  -         

                                                             
  .212أحمد الريسوني، نظرية المقاصد عند الإمام الشّاطبي، ص- 36
  .2/482بمكة المكرّمة، أبو عبد الله المقرّي، القواعد، تحقيق: أحمد بن عبد بن حميد، طبعة جامعة أم القرى - 37
  .3/145القرافي، الفروق، - 38



14 
 

و فّ أكالمراد بالواجب هنا الاقتضاء الحكمي للنّص، وما يستوجبه من فعل أو    
نف تي تكتت التخيير بينهما، ويقابل الاقتضاء التبّعي للواقع أي الملابسات والمؤثرّا

 لك.ذشابه  و ماأكون متغيّرات زمانية أو مكانية أو أعرافاً المحلّ المنزّل عليه، وقد ت

واللائق بالمفتي والمجتهد الذي يقصد الوسطيةّ أن يوازن بين الاقتضاءين فلا يهدر    

النّصّ على حساب الواقع، ولا يهمل الواقع جموداً على النّصّ، بل ينزّل مقتضى 

مآل الحكم، أو يتخلّف مقصوده، ولا النّصّ على محلهّ تنزيلاً راشداً لا ينخرم فيه 
يتأتىّ ذلك إلاّ بالنّظر الفائق الزّائد على حفظ الأدلةّ، واستظهار المنقول، والغوص 

على أبعاد الواقع وملابساته، وقد كان رواد المدرسة المالكيةّ المغاربيةّ في  التاّم

القول  الشّاطبيّ  الإماموقد أشبع  طليعة من ينادي بهذا النمّط الوسطي من الاجتهاد،
إنمّا تحصل درجة الاجتهاد في هذا الضّرب من الموازنة تأصيلاً وتفريعاً حين قال:"

لمن اتصّف بوصفين أحدهما فهم مقاصد الشّريعة على كمالها والثاّني التمّكّن من 
 .39"الاستنباط بناء على فهمه فيها

 : الموازنة بين الكليّات والجزئيات.ثالثا  -

إنّ من معالم الاجتهاد الصّحيح في الفتوى الوسطيةّ الموازنة بين الكليات    

والجزئيات المتمثلّة في النّصوص، وبين المقاصد وأفراد الأدلةّ، على نحو يعصم من 

الميل إلى أحد الطّرفين؛ الجمود على النّصوص باعتصار ظواهرها وتحكيك ألفاظها 
تعطيل الأحكام وإهدار مراسيمها بدعوى الوقوف في غفلة عن المعاني والمقاصد، أو 

عند مراد الشّرع وروحه )لأنّ الكليّ تنطبق عليه جزئياّته، والجزئي يعود إلى 
 . 40كليّهّ(

فلا مندوحة للمفتي الوسطي عن التنّسيق بين أدلةّ الشّريعة كلهّا والهيمنة على     

نصّاً جزئياًّ لأنّ الشّارع لم ينصّ على  جزئيهّا وكليّهّا، فلا يهدر أصلاً كليّاً، ولا ينابذ
فمن الواجب اعتبار تلك الجزئيّ إلاّ مع الاعتناء بالكليّّ وبالعكس، يقول الشّاطبي:"

الجزئيات بهذه الكليّات عند إجراء الأدلةّ الخاصة من الكتاب والسّنةّ والإجماع 

خذ بنص مثلاً في والقياس، إذ محال أن تكون الجزئيات مستغنية عن كليّاتها، فمن أ
جزئيّ معرضاً عن كليّهّ فقد أخطأ، وكما أنّ من أخذ بالجزئيّ معرضاً عن كليّّ فهو 

 .41"مخطئ كذلك من أخذ بالكليّّ معرضاً عن جزئيهّ

...  ويقول أيضاً: "المقصود في التشّريع إنمّا هو جار على توسّط مجاري العادات   
 .42"الكليّةّلأنّ الأمور الجزئيةّ لا تخرم الأصول 

 : الموازنة بين المآلات والوسائل المتعارضة.رابعا  -

 الموازنة بين المآلات المتعارضة. -أ

                                                             
  .105، ص4الشّاطبي، الموافقات، ج- 39
  .102الخادمي، أبحاث في مقاصد الشّريعة، ص- 40
  .741، ص3الشاطبي، الموافقات، ج- 41
 .505، ص1المرجع نفسه، ج- 42



15 
 

عاً ما مقد تتعارض مآلات الأفعال وتفضي إلى مصلحتين متعارضتين يتعذرّ جلبه    
 أو و أثراً أراً أو مفسدتين يتعذرّ درؤهما معاً، أو مصلحة ومفسدة متفاوتتين نوعاً أوقد

لباً جضة، امتداداً، وهنا يضطرّ المفتي الوسطي إلى الموازنة بين المآلات المتعار

ً لمقصو  شّارع،د الللمصلحة الأعظم، ودرءاً للمفسدة الأعظم، حتىّ يقع الفعل موافقا
 جارياً على هديه العام.

 ولا شكّ أنّ هذه الموازنة تقتضي استفراغ الجهد العقلي المتهديّ ببصائر الشّرع،   
ومعاني الفطرة، ومعالم الواقع، ذلك أنّ الوقائع الحيةّ هي حلبة التنّاصي بين المآلات 

 .43ومسرح التزّاحم بين المصالح والمفاسد

 الموازنة بين الوسائل المتعارضة. -ب

 ي أنإذا تعارضت الوسائل المشروعة وتعذرّ الجمع بينها فعلى المفتي الوسط   
فاوت ذ تتإداًّ بأسباب التفّاضل، وأوصاف الرّجحان، يحتكم إلى الأفضل والأمثل معت

ً وقوّةً ومناسبةً، فوسائل المقاصد الضّرورية  ن مفضل أالوسائل في مراتبها حكما

، وسائل الحاجية، والوسائل المنصوص عليها أفضل من الوسائل المسكوت عليها
ئل الوساوالوسائل المتفّق على مشروعيتّها أنهض من الوسائل المختلف فيها، و

 الأقوى على الإفضاء إلى المقصود أولى من غيرها، وهكذا...

ولو سادت الوسائل المشروعة في هذه الوجوه والاعتبارات واستبهم سبيل    

يقول ابن عاشور:"فإذا قدرّنا  الرّجحان، فالمهيع التخّيير بينهما لانتفاء المرجّح،

وسائل متساوية في الإفضاء إلى المقصد باعتبار أحواله كلهّا سوّت الشّريعة في 
اعتبارها، وتخيرّ المكلفّ في تحصيل بعضها دون الآخر إذ الوسائل ليست مقصودة 

 .44لذاتها"

 

 

 : إعمال الاحتياط في محلهّ والأخذ بالأخفّ.خامسا  -

 ي محلهّ.إعمال الاحتياط ف -أ

من المقرّر عند الفقهاء أنّ الاحتياط لا ي لجأ إليه بمجرّد الشّكّ والوهم والاحتمال،    
فهذه العوارض الواهية لا تنتهض باعثاً على ترك المباح، أو سدّ الذرّيعة، أو ميل إلى 

الأشدّ، والتوّقفّ لأجلها تنطّع مذموم، ووسواس قبيح، وفي هذا المعنى يقول 
ذا النّوع يجب أن لا يلتفت إليه والتوّقّف لأجل ذلك التجّويز هوس، القرطبي:"ه

 .45والورع فيه وسوسة شيطانيةّ إذ ليس فيه من معاني الشّبهة شيء"

                                                             
  .378قطب الريسوني، صناعة الفتوى، ص- 43
  .149مقاصد الشّريعة الإسلامية، ص ابن عاشور،- 44
  .490، ص4القرطبي، المفهم على شرح مسلم، ج- 45



16 
 

قبل أن يحمل مستفتيه على الأحوط ويلزمه -ومن ثمّ تعينّ على المفتي الوسطي    
وهي: الاستناد إلى  أن يتحرّى مقوّمات الاحتياط المعتبر -بالتحّرّز عن الاشتباه

 .46الأصل، وقوّة الشّبهة، وإعواز المدرك وانتفاء الحرج، وتقديم الأقوى عند التزّاحم

بل إنّ من آكد واجبات المفتي الوسطي أن يفنّد التلّازم المستقر في الأذهان بين   

الاحتياط والحمل على الأشقّ في مطّرد الأحوال، وهو تلازم زكّته الفهوم الفطيرة 

اصرة عن تصوّر موجبات الاحتياط وشرائطه، وأروت جذوره نزعات التعّصّب الق
شعاراً للتشّددّ،  -عند السّواد الأعظم من الناّس–المذهبي، حتىّ صار الاحتياط 

وعنواناً على التضّييق، وداعية إلى النفّرة مع أنّ حكمه يختلف باختلاف الوقائع التي 

وجوب والنّدب عند أكثر الفقهاء ومقاصده تؤول يراد التحّوّط فيها، ويترددّ بين ال
ً إلى الحفاظ على مصالح الأحكام، والاستبراء للديّن والعرض، والحمل على  جميعا

 .47الامتثال، وانتشال المكلّف من قلاقل الحيرة وحزازات القلوب

 : الأخذ بالأخفّ.-ب

 ،لأماراتإنّ الأخذ بالأخفّ مسلك معتدّ به عند تعارض الأقوال وتزاحم ا   
وصورته: أنهّ إذا قام الدلّيل على وجوب شيء يتحققّ بوجهين: أخفّ وأثقل، ولم 

 :48يستبن للعلماء رجحان أحدهما بدليل، جاز تقديم الأخفّ على معارضه من وجوه

 استفاضة الأدلةّ القاضية بالتيّسير ورفع الحرج عن الناّس. الأوّل:-

ب ؛ فيغليسورمأنّ استقراء موارد الشّريعة يدلّ على أنّ أكثر الأحكام سهل  الثاّني:-
ه من حال على الظّنّ أن يكون الحكم مشروعاً على وجه التخّفيف والتيّسير وما جهل

 أفراد النّوع الواحد يلحق بالأكثر منه.

 الله الاستئناس بضرب من القياس أو المناسبة المطلقة، كقول بعضهم: "إنّ  الثاّلث:-

جواد غني والعبد محتاج فقير، وإذا وقع التعّارض بين هذين الجانبين كان التحّامل 
 .49على جانب الكريم الغنيّ أولى منه على جانب المحتاج الفقير"

ولابدّ أن يحتكم الفقيه والمفتي الوسطي إلى هذا المسلك مؤثراً الأخفّ على الأثقل،     
 :50ذة العلماء في مناسبات مختلفة نعدّ منهافقد جرى العمل على ذلك عند جهاب

 فقهاء المالكيةّالترّجيح بالأخفّ في موارد التعّارض والاشتباه، وقد أفتى كثير من -أ
 .51بما يخالف مشهور مذهبهم انتصاراً للأخفّ والأيسر

                                                             
  .78-79انظر هذه المقوّمات في كتاب )نظريّة الاحتياط الفقهي( لمحمد عمر سماعي، ص- 46
  .380قطب الريسوني، صناعة الفتوى، ص- 47
  .406يعقوب الباحسين، قاعدة المشقة تجلب التيّسير، ص- 48
  .105، ص4شاطبي، الموافقات، جال- 49
 .217-215، ص5الونشريسي، المعيار المعرب، ج- 50
من أشهر من تبنىّ ذلك الإمام أبو الحسن اللخّمي، انظر: محمّد المصلح، أبو الحسن اللخّمي وجهوده في - 51

 .538هـ، ص1228، سنة 1تطوير الاتجّاه النقّدي في المذهب المالكي بالمغرب الإسلامي، ط



17 
 

تان العلّ  كونتعلى أن  الأخذ بالعلةّ الموجبة للحكم الأخفّ عند الترّجيح بين العلل،-ب
 لشّدةّنب امتكافئتين في القوّة ولا يوجد بينهما فروق أو مزايا مرجّحة إلاّ في جا

 واليسر.

لك ا مستقديم الخبر المبقي على البراءة الأصلية على الخبر الرّافع لها، وهذ-ج
 كثير من فهاء المالكية في الغرب الإسلامي.مختلف فيه، وانتصر له 

 المنهاج الصّحيح لمعرفة مقاصد الشّارع بمعيار الوسطيّة: ضبطسادسا : -

من مآثر الاتجّاه الوسطي لرواد المدرسة المالكية في الغرب الإسلامي ضبطهم    
مسالك الكشف عن مقاصد الشّارع، وكان رائدهم في ذلك تبنيّ المنهج الوسطي من 

بظاهرها وحرفيتها فقط خلال اعتبار ظاهر النصّ ومعناه، لأنّ النّصوص إذا أخذت 

ً لا ينضب،  ضاق نطاقها وقلّ عطاؤها، أمّا إذا أخذت بعللها ومقاصدها كانت معينا
فينفتح باب القياس، وينفسح باب الاستصلاح، وتجري الأحكام مجراها الطّبيعي في 

 تحقيق مقاصد الشّارع بجلب المصالح ودرء المفاسد.

عن المقاصد اعتماداً على الظّواهر  ولذلك نجد الشّاطبي يحددّ مسالك الكشف   
 :52والمعاني

 مجرّد الأمر والنهّي الابتدائي التصّريحي.-1

 علل الأمر والنهّي. اعتبار-2

 المقاصد الأصليةّ والتاّبعة.-3

 سكوت الشّارع عن التسّببّ.-4

 ،53كما نجد العلامّة ابن عاشور يجمع بين الظّاهر والمعنى في استخلاص المقاصد   
يبدأ بالإشارة إلى استقراء الشّريعة في تصرّفاتها وهو استقراء  للأحكام المعروفة ف

عللها، واستقراء  لأدلة أحكام اشتركت في علة محددّة، ثمّ يشير إلى استخلاص 

المقاصد من أدلةّ القرآن واضحة الدلّالة، ثمّ الاستخلاص المباشر من السّنةّ المتواترة، 
ظّاهر والمعنى بما يدلّل دلالةً واضحةً على البعد الوسطي في وهذا جمع  بديع  بين ال

 الدرّس المقاصدي لدى روّاد المدرسة المالكيةّ المغاربيةّ.

 

 

 

 

                                                             
 ، وما بعدها.397، ص2الشّاطبي الموافقات، ج- 52
 .197ص بتحقيق الميساوي، ابن عاشور، مقاصد الشّريعة الإسلاميّة،- 53



18 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 خاتمة:

ت الضّوء على البعد الوسطي لدى المدرسة في نهاية هذه الورقة البحثيةّ التي سلطَّ    

ها يمكن روّاد  من خلال التقّعيد الأصولي والمقاصدي الذي نهجه  المالكيةّ المغاربيةّ
 ن أسجّل النتّائج التاّلية:أ

المذهب المالكي تميّز بالبعد الوسطي في تفريعاته الفقهيةّ الكثيرة التي يستحيل -1

حصرها بالطّبع، وهذه الفروع تتأسّس على أصول وقواعد تكتنز معاني الوسطيةّ 
ل أتباعه يفخرون بهذه الميزة التي فسحت المجال لفقهاء المذهب جعيبالضّرورة، ممّا 

رشح عن ذلك ثروة فقهيةّ كبيرة يف أن يجتهدوا في شتىّ المسائل المعروضة عليهم
 وآراء علميةّ قيمّة، وفقه مقاصدي خصب ذو بعد وسطي رشيد.

الذي هو من خصائص المدرسة المالكيةّ في  إنّ الثرّاء الأصولي والمقاصدي-2

الغرب الإسلامي وما يستبطنه من معاني الوسطيةّ كفيل بتوفير كلّ القواعد والمسالك 
يراد النّظم والمناهج الوضعيةّ من تالإجرائيةّ لإصلاح دنيا الناّس، ولا حاجة لنا إلى اس

 ارين.الدّ الإنسان في والغرب التي لا تحقّق سعادة أأفكار الشّرق 

إنّ المدرسة المالكيةّ المغاربيةّ مدرسة مقاصديةّ تعليليةّ غائيةّ وسطيةّ، يمكن من -3

خلال تتبعّ مفردات التقّعيد الأصولي والمقاصدي فيها أن تكون وسيلة للجمع بين 
وجهات النّظر المختلفة في المسائل الاجتهاديةّ المعاصرة التي عمّقت هوة الخلاف 

الرّاجح أن التوّظيف الرّاشد للقواعد الاجتهاديةّ التي تزخر بها  بين المسلمين، فمن

هذه المدرسة الفقهيةّ من شأنه أن يسهم في ردم تلك الهوّة أو على الأقل أن يضيقّ 
 منها ويحدّ من غلوائها.



19 
 

ويجدر التنّبيه على ضرورة توسيع المقاربات التي ت عنى برصد مظاهر الوسطيةّ   
ن خلال استقراء فتاوى بعض فقهائه ودوواينهم الفقهيةّ، كما في المذهب المالكي م

الدرّاسات التي تستثمر مفردات التقّعيد  تكثيف نوصي في هذا الصّدد بضرورة

ً وفي طليعته المدرسة  الأصولي والمقاصدي التي يزخر بها المذهب المالكي عموما
آنيةّ ومستقبليةّ  من أجل محاولة وضع خطط منهجيةّ ووسائل إجرائيةّ ،المغاربيةّ
 حوادث والمستجداّت الواقعة أو المتوقعّة ومعالجتها بمنهج وسطيّ رشيد.لمواجهة ال

 

وآخر دعوانا أن الحمد لله ربّ                                                                    
 العالمين....

 

 

 المصادر والمراجع:-

 م.2003هـ/1424، 1دار الحديث، القاهرة، ط أبو إسحاق الشّاطبي، الاعتصام،-

 هـ.1436دار الفكر العربي، بيروت،  أبو إسحاق الشاطبي، الموافقات، تحقيق: عبد الله دراز،-

أبو الحسن أحمد ابن فارس، معجم مقاييس اللّغة، تحقيق: عبد السلام محمد هارون، دار الفكر، -

 م.1979

أبو عبد الله المقّري، القواعد، تحقيق: أحمد بن عبد بن حميد، طبعة جامعة أم القرى بمكة -

 .المكرّمة

 م.2002، 4دار الفكر العربي، القاهرة، ط مالك،أبو زهرة محمّد ،  -

 م.1996أبو زهرة محمّد، تاريخ المذاهب الإسلامية، دار الفكر العربي، القاهرة، -

 م.2004هـ/1424دار الحديث، القاهرة، د.ط،  فتح الباري بشرح صحيح البخاري، ابن حجر،-

ميساوي، دار النفّائس، ابن عاشور محمد الطّاهر ، مقاصد الشريعة الإسلامية، تحقيق: ال -

  م.2001هـ/1421، 2الاردن، ط

  هـ.1414، 2ابن منظور، لسان العرب، دار صادر، بيروت، ط-

، 1ط المعهد العالمي للفكر الإسلامي، ط أحمد الريسوني، نظرية المقاصد عند الإمام الشّاطبي،-

  م.1992

 م.2005الرّشد، الرّياض، الباحسين، يعقوب قاعدة المشقة تجلب التيّسير، مكتبة  -

، 1مؤسّسة المعارف، بيروت، لبنان، ط ،، أبحاث في مقاصد الشّريعةنور الديّن الخادمي-

 م.2008هـ/1429

رانيا محمد عزيز نظمي، الوسطية في التربية بين المشروع والممنوع، مقال ضمن مجلة -

، 3، مج26، مصر، العدد"حولية" كلية الدرّاسات الإسلامية والعربية للبنات، الإسكندرية

 م.2010هـ/1431

عبد الله محمد زغدود، الاتجّاه المقاصدي عند المالكية من خلال المدونة الكبرى، دار النّعمان،   -

 م.2018الجزائر، 

عبد الرزاق ورقية، المذهب المالكي وتهذيب الأعراف المغربية، عن جامعة سيدي محمد بن -

  موقع رواق المذهب المالكي على الشّبكة العنكبوتية. عبد الله، فاس،



20 
 

، 1عمر الجيدي، مباحث في المذهب المالكي بالمغرب، مطبعة المعارف الجديدة، الرباط، ط-

 م.1993

عمر الجيدي، العرف والعمل في المذهب المالكي ومفهومهما لدى علماء المغرب، مطبعة -

  م.1984هـ/1404فضالة، الرباط، 

  أبو العباس أحمد بن إدريس، الفروق، دار المعرفة، لبنان. شهاب الديّنالقرافي -

دار ابن  ،-معالم وضوابط وتصحيحات–صناعة الفتوى في القضايا المعاصرة قطب الريسوني، -

 م.2014هـ/1435، 1حزم، بيروت، ط

منشورات وزارة  الونشريسي، المعيار المعرب عن فتاوى أهل إفريقيّة والأندلس والمغرب،-

محمد عمارة، إزالة الشبهات عن -هـ.1401الأوقاف والشّؤون الإسلاميّة بالمملكة المغربيّة، سنة، 

 م.2010هـ/1431، 1معاني المصطلحات، دار السلام، القاهرة، ط

وعلاقتها ببعض  محمّد الأمين ولد محمد سالم بن الشيخ، مراعاة الخلاف في المذهب المالكي-

 م. 2002وقواعده، دار البحوث للدرّاسات الإسلاميّة، الإمارات،  أصول المذهب

محمّد المصلح، أبو الحسن اللّخمي وجهوده في تطوير الاتجّاه النقّدي في المذهب المالكي -

 هـ.1228، سنة 1بالمغرب الإسلامي، ط

 م.2006هـ/1427، 1منصور رابح جلول، المدخل إلى الفقه المالكي، دار النهضة، دمشق، ط-


	-المطلب الثّالث: أهم مظاهر الوسطيّة في التّقعيد المقاصدي عند رواد المدرسة المالكيّة المغاربيّة:
	-أوّلاً: التّعليل المقاصدي:
	تعتبر القواعد المقاصدية مفصلية في كيان التّشريع الإسلامي، كما تعتبر من مظاهر وسطيّة الفقه الإسلامي، وذلك من حيث أثرها الفاعل في الكلّيات الشّرعية والجزئيات أيضاً، ونظر عقلاء المجتهدين منصبّ في الغالب على اعتبار هذه بتلك، أعني الجزئيات والكلّيات، ول...
	وقد ساق هذا التّقرير في معرض حديثه عن تمام التّماسك بين أجزاء الشّريعة، ولزوم اعتبار بعضها ببعض، فالجزئيات أساس الكلّيات، ولا يتحقّق قوام هذه الأخيرة إلاّ بسابقتها، والاستخفاف بالجزئيّ وإهماله مضيعة للكلّي نفسه في حقيقة الأمر، وفي ذلك خطر واضح على ا...
	ومن شدّة تمسّك الشّاطبي بمقرّراته التي يراها قطعاً ويقيناً لا يختلجه الرّيب أكّد على أنّه إذا أثبت الاستقراء قاعدة كلّيّة، وورد نصّ من الشّارع على جزئيّ يخالف القاعدة بوجه من وجوه المخالفة، فاللاّزم التّأنّي وعدم تشريع الحكم بإسقاط الكلّي ولابدّ من ...
	ومن تأمّل كلام الشّاطبي لاح له قصد التّوسّط في الاجتهاد والإفتاء، ويمكن التّمثيل لذلك  بالعبارات المتكرّرة عند الفقيه المالكي ابن رشد الجد في كتابه (البيان والتّحصيل)، حين يريد ترجيح وجه من الوجوه التي تحتملها نصوص المدوّنة، أو في بيان ما اختلف من ...
	ومن هذا ما ذكره المقّريّ في قواعده في ترجيح قول المالكيّة بتأثير الموت الحكمي وهي من المسائل المشهورة عندهم، قال:"من أئمّة المذهب علّلوا رجحان هذا الرّأي بقاعدة:(الحياة المستعارة كالعدم) .
	ونجد الإمام القرافي المالكي، وهو يتحدّث عن وجه احتياط الشّرع في الخروج من الحرمة إلى الإباحة أكثر من احتياطه في الخروج من الإباحة إلى الحرمة، فيقول:" لأنّ التّحريم يعتمد المفاسد، فيتعيّن الاحتياط له، فلا يقدم على محلّ فيه المفسدة إلاّ بسبب قويّ ...
	وهذا في الحقيقة منهج بديع في التّوفيق بين النّصّ ومقصده الذي يبيّن مدى وسطيّة الفقه المالكي.
	-سادساً: ضبط المنهاج الصّحيح لمعرفة مقاصد الشّارع بمعيار الوسطيّة:
	من مآثر الاتّجاه الوسطي لرواد المدرسة المالكية في الغرب الإسلامي ضبطهم مسالك الكشف عن مقاصد الشّارع، وكان رائدهم في ذلك تبنّي المنهج الوسطي من خلال اعتبار ظاهر النّص ومعناه، لأنّ النّصوص إذا أخذت بظاهرها وحرفيتها فقط ضاق نطاقها وقلّ عطاؤها، أمّا إذ...
	ولذلك نجد الشّاطبي يحدّد مسالك الكشف عن المقاصد اعتماداً على الظّواهر والمعاني :
	1-مجرّد الأمر والنّهي الابتدائي التّصريحي.
	2-اعتبار علل الأمر والنّهي.
	3-المقاصد الأصليّة والتّابعة.
	4-سكوت الشّارع عن التّسبّب.
	كما نجد العلاّمة ابن عاشور يجمع بين الظّاهر والمعنى في استخلاص المقاصد ، فيبدأ بالإشارة إلى استقراء الشّريعة في تصرّفاتها وهو استقراءٌ للأحكام المعروفة عللها، واستقراءٌ لأدلة أحكام اشتركت في علة محدّدة، ثمّ يشير إلى استخلاص المقاصد من أدلّة القرآن ...
	خاتمة:
	في نهاية هذه الورقة البحثيّة التي سلّطَت الضّوء على البعد الوسطي لدى المدرسة المالكيّة المغاربيّة من خلال التّقعيد الأصولي والمقاصدي الذي نهجه روّادُها يمكن أن أسجّل النّتائج التّالية:
	1-المذهب المالكي تميّز بالبعد الوسطي في تفريعاته الفقهيّة الكثيرة التي يستحيل حصرها بالطّبع، وهذه الفروع تتأسّس على أصول وقواعد تكتنز معاني الوسطيّة بالضّرورة، ممّا يجعل أتباعه يفخرون بهذه الميزة التي فسحت المجال لفقهاء المذهب أن يجتهدوا في شتّى المسا...
	2-إنّ الثّراء الأصولي والمقاصدي الذي هو من خصائص المدرسة المالكيّة في الغرب الإسلامي وما يستبطنه من معاني الوسطيّة كفيل بتوفير كلّ القواعد والمسالك الإجرائيّة لإصلاح دنيا النّاس، ولا حاجة لنا إلى استيراد النّظم والمناهج الوضعيّة من أفكار الشّرق أوالغر...
	3-إنّ المدرسة المالكيّة المغاربيّة مدرسة مقاصديّة تعليليّة غائيّة وسطيّة، يمكن من خلال تتبّع مفردات التّقعيد الأصولي والمقاصدي فيها أن تكون وسيلة للجمع بين وجهات النّظر المختلفة في المسائل الاجتهاديّة المعاصرة التي عمّقت هوة الخلاف بين المسلمين، فمن ا...
	ويجدر التّنبيه على ضرورة توسيع المقاربات التي تُعنى برصد مظاهر الوسطيّة في المذهب المالكي من خلال استقراء فتاوى بعض فقهائه ودوواينهم الفقهيّة، كما نوصي في هذا الصّدد بضرورة تكثيف الدّراسات التي تستثمر مفردات التّقعيد الأصولي والمقاصدي التي يزخر بها ...
	وآخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين....
	-المصادر والمراجع:

