
1 

 

 الاجتهاد في المذهب المالكيّ  وسطيّة 
 رحمة الل   الشّاطبّ قراءة في تأصيل الإمام  

 1وادي قوميدي/ كلية العلوم الإسلامية، جامعة باتنة أ.د. الذ  

 douadi.goumidi@univ-batna.dzالبريد الإلكتروني: 

 0557325633/ 0553947262الهاتف: 

 خطة البحث: 
 مقدمة 

 مقدمات ومفاهيم :  المبحث الأول
 المذهب المالكي بين المذاهب الفقهية )في أصوله وفروعه(   وسطيّةأولا: 

  وسطيّةالمنهج    ومكانته من ريادة  الشّاطبّ ثانيا:  

 الاجتهاد: تحديد المفهوم   وسطيّة ثالثا:  

 الشّاطبّ الاجتهاد عند    وسطيّة المبحث الثاني: أصول  
 . الشّاطبّ الاجتهاد عند    وسطيّة المبحث الثالث: ضوابط  

 نتائج وتوصيات. خاتمة:  



2 

 

 المبحث الأول: مقدمات ومفاهيم

 المذهب المالكي بين المذاهب الفقهية )في أصوله وفروعه(   وسطيّةأولا:  
  وسطيّةوريادة ال  الشّاطبّ ثانيا:  

 الاجتهاد: تحديد المفهوم   وسطيّةثالثا:  
 : وسطيّةمعنى الـ   1

العدل   غةاللّ في    وسطيّةلل  على  يدلّ  صحيح  بناء  والطاّء:  والسّين  الواو  و  )وسط(،  الجذر  من  جاءت 
 .  (1) والنّصف

والفضل  ولها   العدل  إلى  وتؤول  المذمومين،  الطرفين  بين  التوسط  على  تدور  كلهّا  معان 

 والخيار، ومن ذلك: 

(، 143﴾ )البقرة:وكََذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطاً . كما في قوله تعالى: ﴿(2) أفضله وخيارهو  أعدلهُ، وسط الشيء: أ
 ، (3) أي: عدلا خيارا

 . (4) والشيء الوسط هو ما كان بين الجيّد والرديء

 والوسط أيضا من يرُتضى حكمه. كما في قول زهير بن أبي سلمى: 

مح  عُْظح مْ *** إذَا طَرَقَتْ إححْدَى الْلَّيَالِح بِح هح ُكْمح    (5) هُمُ وَسَطٌ يَ رْضَى الَأنََمُ بِح
.  (6) ويرادف كلمة الوسط العدل والقصد، فالعدل كصفة »عبارة عن الأمر المتوسط بين طرفي الإفراط والتفريط«

 . (7)والقصد أيضا »التوسط في الأمور بين طرفي الإفراط والتفريط« 

 
 (.6/108مقاييس اللغة، لابن فارس، )( 1)

 .427 426، ص7لسان العرب لابن منظور، ج (، و 108/ 6مقاييس اللغة، لابن فارس، ) )2(
   .392، ص 1، وتفسير القرآن العظيم، لابن كثير، ج 153، ص2انظر: الجامع لأحكام القرآن، للقرطب، ج  )3(
 . 252المصباح المنير للفيومي، ص )4(
 . 7، ص2انظر: جامع البيان للطبري، ج  )5(
 . 124التعريفات، للجرجاني، ص )6(
 . 447، ص4لى موطأ الإمام مالك، ج ه (، ع 1122شرح الزرقاني محمد بن عبد الب اقي بن ي وسف الزرق  اني )ت )7(



3 

 

يستعمل  والتفريط  والكمال،  الزيادة  جانب  من  الحد  تجاوز  يستعمل في  الإفراط  أن  والتفريط  الإفراط  بين  والفرق 
 . (1) في تجاوز الحد من جانب النقصان والتقصير

﴿ تعالى:  قوله  في  المذموم  التكلفُ  والتوسطَ  الاعتدالَ  مِنَ ويضادُّ  أَنََ  وَمَآ  أَجْرٍ  مِنْ  عَلَيْهِ  أَسْألَُكُمْ  مَآ  قُلْ 
 (. 86﴾ )ص:ٱلْمُتَكَلِّفِينَ 

أَهْلَ ٱلْكِتَابِ والتكلف معناه مجاوزة الحد والتعمق في الأمور، ومنه النزوع إلى الإفراط والغلوّ، قال تعالى: ﴿ َۤـ قُلْ ي
تَـتَّبِعُوۤاْ أَهْوَآءَ قَـوْمٍ قَدْ ضَلُّواْ مِن قَـبْلُ وَأَضَلُّواْ كَثِيْاً  تَـغْلُواْ في دِينِكُمْ غَيَْْ ٱلْْقَ وَلاَ  ﴾ وَضَلُّواْ عَن سَوَآءِ ٱلسَّبِيلِ   لاَ 

مظنّة 77)المائدة: الغلو  لأنّ  التفريط،  وهو  المذموم  الآخر  الطرف  هو  الذي  التقصير  دون  التكلّف  خص  وإنما   ،)
الالتباس بالأمور المحمودة لاعتقاده أنه زيادة في الخير، وأما التقصير والتفريط، فهما داخلان في الذمّ العام للمفرحّطين في 

 .(2) ( 85﴾ )البقرة:أَفَـتـُؤْمِنُونَ ببِـَعْضِ ٱلْكِتَابِ وَتَكْفُرُونَ ببِـَعْضٍ الشرائع كقوله تعالى: ﴿

الاصطلاح  وسطيّة وال ال في  تعني    وسطيّة:  الشرع  نظر  يعبّر في  المحمودة كما  السهولة  أو  الحرج،  ورفع  التيسير 
 . (3) الإمام ابن عاشور

أو   وسطيّةوال المحمودة  السهولة  هذه  أنّ  غير  تكاليفها،  جميع  في  عامة  وخاصية  الإسلامية  للشريعة  سمة  هي 
خط  عن  خروج  فيه  مما  الترخص،  في  والمبالغة  التساهل  منه  جانب  في  يعني  الذي  التخفيف  مطلق  تعني  لا  )التيسير( 

 التوسط.
الوسط  وأن  التوسط  تعني  التيسير  سمة  وأن  أدائها،  وسهولة  تكاليفها  بقلة  ميسّرة  أنها  الإلهية  الشريعة  في  والأصل 

، وذلك لا يعني مطلق الميل إلى ما تستروح إليه النفوس من (4) الشّاطبّ كما يستقري الإمام   معظم الشريعة وأم الكتاب
 التخفيف الذي يصل إلى حدّ التساهل المذموم. 

وهذا ما نبّه إليه الإمام ابن القيم حين نهى عن   وسطيّةومن هنا نعلم أن المبالغة في الترخص انحراف عن منهج ال
 .(5) الاسترسال مع الرخصة إلى حدّ يكون صاحبه جافيا غير مستقيم على المنهج الوسط

 . (6) الشّاطبّ والوسط هو معظم الشريعة وأم الكتاب كما يقول الإمام  
 

 . 30معجم التعريفات، ص )1(
 . 25السابق، ص )2(
 . 61انظر: مقاصد الشريعة، ص )3(
 . 189، ص4انظر: الموافقات، ج  )4(
 . 24انظر: الوابل الصيب من الكلم الطيب، ص )5(



4 

 

ال لوازم  جانب   وسطيّةومن  في  يغُالى  أو  آخر  على  مطلب  يطغى  أن  دون  الحياة كلّها  بِطالب  الأخذ  في  التوازن 
الله   رسول  حديث  ذلك  يوضح  آخر،  حساب  ) على  عَلَيْكَ :  َهْلحكَ  وَلأح ا  حَقًّ عَلَيْكَ  كَ  وَلحنَ فْسح ا  حَقًّ عَلَيْكَ  لحرَبحّكَ  إحنَّ 

هُ  ا فأََعْطح كُلَّ ذحي حَقٍّّ حَقَّ  . (1)( حَقًّ
عنهما  والمعبر  المذمومان،  القصد  طرفا  وهما  )التساهل(،  والتقصير  والتضييق(  )التشديد  الغلوُّ  التوسطَ  ويضاد 

 بالإفراط والتفريط.
في العبادات، أو اتّخاذ ما  مستحب بِنزلة الواجب والمستحب  ولا  فأمّا التشديد فإنه يعني اتخاذ ما ليس بواجب 

 .(2) ليس بِحرّم ولا مكروه بِنزلة المحرّم والمكروه 
  المبالغة في الترخص اتباعا للهوى، واتباع الهوى ليس من المشقات التي   الشّاطبّ وأمّا التساهل فهو   كما يفسره  

ف  الشرعية  للرخص  باب  من "هي  التكليف  ارتفاع مطلق  لزم  وإلا  التخفيف،  مطلق  على  لا  التوسط  على  حمل  الشريعة 
 . (3)"حيث هو حرج ومخالف للهوى..

 في مختلف جوانب الدين، فقها وخلقا وفكرا وسلوكا.  الاعتدال والخيْية يجسدها  وسطيّة وسمة ال

كميزة من مزايا الشريعة الإسلامية الخالدة، بل المراد تأصيل   وسطيّةوالذي نحن بصدده ههنا ليس الكلام عن ال
كمعلم من معالم الاجتهاد الذي ينبغي للفقيه أن يلزمه، ليسير الفقه على سَنَن السماحة والتيسير، ولا يميل إلى   وسطيّةال

 غلوّ أو تقصير. 

 الاجتهاد:  وسطيّةمعنى  ـ   3
، وهي منهج يقوم ءالاعتدال والتوازن في استنباط الأحكام، في الفتوى أو القضاالاجتهاد    وسطيّة المقصود ب

 الغلو أو الإفراط، والتقصير أو التفريط.  التوسّط بين منهجين متطرفين على

على الميل إلى الرخص في الفتيا بإطلاق مضادّةً للمشي على   الشّاطبّ رتّب الإمام  وفي هذا المفهوم ضبط المفهوم 
بينهما  يجعل  فلا  تشديد  الترخص  ترك  أن  الناس  بعض  يفهم  وقد  أيضا،  له  مضادٌّ  التشدد  إلى  الميل  أن  التوسط كما 

، وأكثر من يقع في هذا أهل الانتماء إلى العلم من المتعلقين بالخلاف الوارد الشّاطبّ وسطا وهذا خطأ كما ينبه الإمام  
 

 . 190، ص4انظر: الموافقات، ج  )6(
الفارسي    )1( سلمان  قول  من  حقاّ..«،  عليك  لربك  »إن  الله    حديث  رسول  عليه  صنع  أقره  باب  الأدب،  البخاري، كتاب  أخرجه   ،

 .  2273، ص5(، ج 5788الطعام والتكلف للضيف، رقم )
 .101انظر: اقتضاء الصراط المستقيم، ص )2(
 . 190، ص4انظر: الموافقات، ج  )3(



5 

 

عليه  تشديد  لهواه  المخالف  بالقول  الفتوى  أن  على  بناء  المستفتي  هوى  يوافق  بِا  الفتوى  فيتحرون  العلمية،  المسائل  في 
 وحرج في حقه، وأن الخلاف إنما كان رحمة لهذا المعنى. 

صُ بسببها، وأن  وهذا في الحقيقة قلب للمعنى المقصود في الشريعة، فإن اتباع الهوى ليس من المشقات التي يتَُرخََّ
الشريعة حملٌ على التوسط لا على مطلق التخفيف، وإلا لزم ارتفاع مطلق التكليف من حيث هو حرج ومخالف للهوى 

 .(1) ولا على مطلق التشديد.. 

ومن منطلق ما قرره هؤلاء القدماء ينبغي ضبط خط التيسير المعتدل بين التساهل والتشديد، فنفرّق بين التيسير 
ومجاراة  الهوى  اتحّباع  إلاّ  ضوابط  ولا  له  أصول  لا  الذي  والتسيّب  وضوابطه،  وشروطه  وقواعده  وأصوله  بأسبابه  المعتبر 

 العصر والعمل على إرضاء الخلق ولو بسخط الخالق. 
الفقه  في  المعسّر  الفتوى  في  المتشدد  يحسبون  الذين  الناس  بعض  عند  عصرنَ  في  الحاصل  الاشتباه  ينتفي  وبذلك 
قلة  من  نَشئ  الخلق  على  التيسير  أن  يتوهمون  للأسف    وكأنهم    الله،  عباد  على  الميسّر  من  تعالى  الله  عند  وأتقى  أورع 

: الدين وضعف اليقين، مع أن الميسّر إنما أطاع الأمر النبوي بالتيسير لا التعسير، والمشدد أقرب إلى الدخول في قوله 
عُونَ قاَلَهاَ ثَلَاثاً )   .(2) ( هَلَكَ الْمُتَ نَطحّ

تبيّن  وقد  قطعا،  أحكامها  عن  منفيّ  الحرج  ولأن  العسر،  على  لا  اليسر  على  قائمة  الشريعة  أنّ  هذا  ويؤكد 
بالاستقراء أنّ العالمح كلما تعمق في فقه الشريعة، تبين له يسرها وسهولتها ووفاؤها بِاجات الناس في كل زمان ومكان، 

 . (3) فهي كما قال الإمام ابن القيم: رحمة كلها، وعدل كلّها وحكمة كلّها، ومصلحة كلّها..
ي ة ال ـ  4  : وسطي ةأهم 

 ؟ وسطي ةلماذا نهتم بال

سط في  ها السبيل الأقوم التي شهد لها القرآن والسنة ومنهج السلف، وأهل التحقيق والنظر من العلماء عبر تاريخ الفقه والاجتهاد. ولأنّ التولأنّ ـ  

) «هو الأصل الذي يرُجع إليه والمعقل الذي يلُجأ إليه»: الشّاطبيّ ما يقول يقول 
4). 

الأمر المشروع المسنون جميعه مبناه على العدل، والاقتصاد »يقول ابن تيمية:    ولأنّ الشريعة مبناها على العدل والتوسط الذي هو خير الأمور، ـ  

)«والتوسط الذي هو خير الأمور وأعلاها 
5)  . 

 
 .190 189، ص4انظر: الموافقات، ج  )1(
 .10 9من تقديم الشيخ القرضاوي لفتاوى الشيخ مصطفى الزرقا، ص )2(

( رقم  المتنطعون،  هلك  باب  العلم،  مسعود، كتاب  بن  الله  عبد  عن  مسلم  أخرجه  المتنطعون..«،  »هلك  وحديث  ج 2640    ،)4  ،
 .2055ص

 . 5، ص3وكلام ابن القيم في أعلام الموقعين، ج . 5انظر: فتاوى المرأة المسلمة، د. القرضاوي، ص )3(
 . 128، ص2الموافقات ج  (4)



6 

 

التطرف هو آفة الفكر والسلوك، الذي نبُتلى به منذ أقدم العصور حتى الوقت الحاضر، وما انتكست أمورنا وارتكست في مهاو سحيقة من    ولأنّ ـ  

 .(1) الآلام والمشكلات إلا لأننا لم ننتهج التوسط والاعتدال في كافة مناحي الحياة

 الاجتهاد؟  وسطي ةأما لماذا نبحث عن  

ف من لأنّ غاية الاجتهاد هو الانتهاء إلى الرأي الوسط، فإنه لدى اختلاف الأطراف وتباعدهما لابد من النظر المحقق المدقق فيما عليه كل طر ف

 . (2) حق وباطل، فاختيار أحد الطرفين قد يؤدي إلى الوقوع في بعض الباطل والإعراض عن بعض الحق 

 .(3) وغاية الغايات في ذلك أن لا نغلو مع الغالين، ولا نقصر مع المقصرين، بل نحرص على المنهج الوسط للأمة الوسط

 ومن مبررات تحرّي الوسطيّة: 

الإمام  أنّ      يقول  بناؤها،  وعليه  الشريعة،  في  أصلٌ كلّيّ  الاعتدال  أو  في الشّاطبّ التوسط  جارية  "الشريعة   :
التكليف بِقتضاها على الطريق الوسط الأعدل الآخذ من الطرفين بقسط لا ميل فيه، الداخل تحت كسب العبد من 
الاعتدال، كتكاليف  غاية  المكلفين  جميع  في  تقتضي  موازنة  على  جارٍّ  تكليف  هو  بل  انحلال،  ولا  عليه  مشقة  غير 

  .(4) الصلاة والصيام والحج والجهاد والزكاة.."

 وعليه يبُنى التشريع في التأصيل الكلي أو التفصيل الجزئي.    ، (5)ومن هنا كان التوسط »هو الأصل الذي يرُجع إليه، والمعقل الذي يلُجأ إليه«

والآخرة«، كما و     الدنيا  مصالح  بناء  »وعليه  الإسلامية،  الشريعة  مقاصد  من  عظيم  مقصد  )الاعتدال(  التوسط 
أنّ حمل الناس على التوسط هو الموافق لقصد الشارع، وهو الذي كان   الشّاطبّ ويؤكد الإمام .  (6) يقول الإمام ابن القيم

السلف السنن   ،(7) عليه  لكم  سنت  »قد  عنه:  الله  رضي  الخطاب  بن  عمر  قول  في  حذروا، كما  طرفيه  ومن  أوصَوْا  وبه 
وفرضت لكم الفرائض، وتركتم على الواضحة، إلا أن تميلوا بالناس يمينا وشمالا«، ولأنّ الميل تعدٍّ فإنه من أبواب الفساد 

  .(8) المحذورة، قال الإمام مالك: »إنما فسدت الأشياء حين تعُدحّيَ بها منازلُها«

 
 . 283، ص25مجموع الفتاوى ابن تيمية، ج  (5)
 . 29التشريع الإسلامي وحاجتنا إليه، محمد الصباغ، ص (1)
 . 237التجديد والمجددون في أصول الفقه، أبو الفضل عبد السلام بن محمد بن عبد الكريم، ص( 2)
 ، بتصرف يسير. 87الاجتهاد المعاصر بين الانضباط والانفراط، ص (3)
 . 124، ص2الموافقات، ج  )4(
 . 128،ص2السابق، ج  )5(
 . 141الفوائد، ص )6(
 . 191، ص4الموافقات، ج  )7(
 . 120كتاب الجامع لابن أبي زيد القيرواني، ص  )8(



7 

 

والو    ـ ومعقوله،  الشرع  روح  هو  )الاعتدال(  أوّلا   وسطيّةالتوسط  تحافظ  لأنّها  وعقلا،  شرعا  المقبولة  الطريقة  »هي 
على أساس المصالح المرسلة بِا فيها الأعراف العامة، عملا بروح  على ثوابت الشريعة، وتراعي مقتضيات التطور القائم 

 .(1) محققة للأصالة والمعاصرة معا«  وسطيّة النص، ودون مصادمته، ومن هنا كانت ال

منهج    وسطيّةالو    ـ السنة     النّبّ هي  أهل  من  الأمة  وجمهور  عصر،  في كل  الاجتهاد  وأئمة  والتابعين  والصحابة 
والجماعة هم أهل الاعتدال و"هم السواد الأعظم من المسلمين الذين مشوا على الجادّة ولم ينحرفوا يمنة ولا يسرة، وهم 

: "الحمل على التوسط الشّاطبّ يقول الإمام  .(2) المعتدلون في عقائدهم وفي فقههم ومنهم أئمة المذاهب الأربعة وغيرهم"
 . (3)هو الموافق لقصد الشارع، وهو الذي كان عليه السلف الصالح"

ال وانتهاج  في   وسطيّة   السماحة  وحكمة  الفطرة،  دين  هي  والتي  السمحة  الإسلامية  الشريعة  لطبيعة  الموافق  هو 
عليها  سهل  النفوس  في  فهي كائنة  الجبلّة،  إلى  راجعة  الفطرة  وأمور  الفطرة،  دينَ  الشريعةَ  هذه  جعل  الله  "أنّ  الشريعة 

﴿ تعالى:  قال  والإعنات  الشدة  من  النفور  الفطرة  ومن  ضَعِيفاً قبولها،  ٱلِإنسَانُ  وَخُلِقَ  عَنْكُمْ  يُُفَِّفَ  أَن   ُ ٱللََّّ ﴾ يرُيِدُ 
بين 28)النساء: تنفيذها  يكون  أن  ذلك  فاقتضى  ودائمة  عامة  شريعة  الإسلام  شريعة  تكون  أن  تعالى  الله  أراد  وقد   ،)

إراحةَ  فيها  لأن  للنفوس،  ملاءمةً  أشدَّ  بسماحتها  فكانت  الإعنات،  عنها  انتفى  إذا  إلّا  ذلك  يكون  ولا  سهلا،  الأمة 
 .(4) النفوس في حالَِْ خُوَيْصَتحها ومجتمعها"

الإمام   والانحراف    ـ اشتكى  وقد  الحادثين منكر مذموم،  الطرفين  في  والوقوع  النصوص  فهم  التوسط في  أصل  عن 
)ت الله  رحمه  الحنبلي  الإسلام 513ابن عقيل  فهم  على  ذلك  وأثر  وشمالا،  يمينا  التطرف  الناس في  بعض  ووقوع  ه ( من 

وشرائعه ونصوصه، فيقول فيما ينقله عنه الإمام ابن الجوزي: »هلك الإسلام بين طائفتين الباطنية والظاهرية، فأمّا أهل 
البواطن فإنهم عطلوا ظواهر الشرع بِا أدعوه من تفاسيرهم التي لا برهان لهم عليها، حتى لم يبق في الشرع شيء إلاّ وقد 
ما ظهر مما  أهل الظاهر، فإنّهم أخذوا بكل  حتى أسقطوا إيجاب الواجب، والنهي عن المنهي. وأمّا  معنى،  وضعوا وراءه 

 .(5) لابد من تأويله، فحملوا الأسماء والصفات على ما عقلوه«
 كيف يعرف التوس ط؟

 
 .214 213تجديد الفقه الإسلامي، د. وهبة الزحيلي، ص )1(
 .22تاريخ التشريع الإسلامي، مع علم أصول الفقه، أحمد إبراهيم بك، ص )2(

 . 191، ص4الموافقات، ج  (3)
 . الشركة التونسية للتوزيع، تونس. 61مقاصد الشريعة الإسلامية، لابن عاشور، ص (4)
 .96تلبيس إبليس، لابن الجوزي، ص  (5)



8 

 

فهُا لدى ذوي البصائر، قال   التوسط يعرف بالشرع إن كان شرعيا، وقد يعرف بالعوائد وما يشهد به معظم  ":  الشّاطبيّ وفضيلة التوسط سهلٌ تعرُّ

)"العقلاء، كما في الإسراف والإقتار في النفقات إن كان من العادات أو ما يشبهها
1). 

الاجتهاد   بأهلية  المستقلون  الشريعة،  المذمومين هو عدول حملة  الطرفين  من  التوسط  ُّ الضام "والمستند والمعتصم في تمييز  إلى غايات  ّّ ون 

 .(2) وإلا فـما معتصم العباد إذا طما بحر الفساد؟ واستبدل الخلق الإفراط والتفريط عن منهج الاقتصاد علوم الشرع شرف التقوى والسداد..

 فميزان التوسط والاعتدال مع جمهور الثقات من العلماء وسوادهم، ويقل ما يند عن قبولهم وإقرارهم من رأي أو فتوى. 

 الشّاطبّ الاجتهاد عند  وسطيّةأصول   المبحث الثاني:
 في المرتكزات الآتية:  رحمه الله   الشّاطبّ الاجتهاد في تأصيل    وسطيّة  تتجلّى

 أولا: التوسط في اعتبار الألفاظ والمعاني. 
لا   الشّاطبّ يخطّ   وجه  على  معا،  والمعاني  الألفاظ  اعتبار  في  الوسط  أنّ  فيقرر  النصوص،  فهم  في  متوازنَ  منهجا 

نهج  أنّ  يبيّن  ثم  تناقض.  ولا  فيه  اختلاف  لا  واحد  نظام  على  الشريعة  لتجري  بالعكس،  ولا  بالنص،  المعنى  فيه  يخل 
من  الشارع  مقصد  يعُرف  به  الذي  الضابط  في  الاعتماد  فعليه  الراسخين،  العلماء  أكثر  أمّه  الذي  هو  والعدل  الوسط 

 .(3) الأحكام والعلل والمصالح 

ابن   والضابط في ذلك العلامة  يقول  الكمالات كما  منبع  هو  الأمور  في كلّ  والتوسط  الاعتدال  أنّ  على  ينبني 
 .(4) عاشور   رحمه الله   

الإمام   بِث  النصوص   الشّاطبّ وقد  فهم  يريد  من  بال  على  يكون  أن  يلزم  الذي  الضابط  هذا  الله    رحمه    
دون  أولها  في  ينظر  لا  فيها،  الحال  اقتضاه  وما  القضية  بِسب  وآخره  الكلام  أول  إلى  "الالتفات  بأنه  فحدّده  وتفسيرها 
واحدة،  قضية  لأنّها  بالبعض،  متعلق  فبعضها  جمل،  على  اشتملت  وإن  القضية  فإن  أولها،  دون  آخرها  في  ولا  آخرها، 
مقصود  يحصل  ذاك  وإذ  آخره،  على  وأوله  أوله  على  الكلام  آخر  رد  عن  للمتفهم  محيص  فلا  واحد.  شيء  في  نَزلة 
بعض  على  النظر  في  الاقتصار  يصح  فلا  مراده،  إلى  به  يتوصل  فلا  أجزائه  في  النظر  فرّق  فإن  المكلّف.  فهم  في  الشارع 
أجزاء الكلام دون بعض، إلّا في موطن واحد وهو النظر في فهم الظاهر بِسب اللسان العربي وما يقتضيه، لا بِسب 
فعليه  المراد،  المعنى  منه  له  يبدو  قريب  فعمّا  الكلام  نفس  إلى  رجع  العربية  على  الظاهر  له  صحّ  فإذا  المتكلّم؛  مقصود 

 
 . 128، ص2وانظر: الموافقات، ج  . 105في الإسلام، محمد عبد اللطيف الفرفور، ص  وسطيّةال  (1)
 .10الغيائي، غياث الأمم في التياث الظلم، لأبي المعالي عبد الملك الجويني، ص  (2)

 .298، ص2انظر: الموافقات، ج  (3)
 . 60انظر: مقاصد الشريعة، ص (4)



9 

 

على  مغزاها  يختلف  التي  المواضع  من  تبين كثيرا  فإنّها  التنزيل،  أسباب  في  النظر  المقصد  هذا  على  يعينه  وقد  به،  بالتعبّد 
 .(1) الناظر"

هذا النهج هو ما ينبه عليه علماء عصرنَ ويؤكدون عليه كميزان للفهم يتوسط بين المنهج اللّغوي المحض والمنهج 
 .(2) العقلي أو الفلسفي كما يفيد محمد فتحي الدريني رحمه الله 

 ثانيا: هداية المقصد بين الظاهر والباطن.
هذا، كما  زماننا  إلى  بعدهم  جيل  وتستوعب كل  والتابعين،  والصحابة  النبوة  زمان  إلى  تمتد  الوسطةّ  جذور  إن 

 تشمل جماهير من العلماء وآحادا، كما تنتشر انتشارا أفقيّا عبر المذاهب الفقهية والمدارس الاجتهادية. 

النصوص  فهم  في  يؤمونه  الذي  ومقصدهم  الراسخين  العلماء  جماهير  منهج  هو  والاعتدال  التوسط  ولهذا كان 
 .(3) الشّاطبّ وتفسيرها، كما يؤكد الإمام  

إسحاق   الإمام أبو  أصحابهما،   الشّاطبّ كان  تفكير  أسس  ويبيّن  وينتقدهما  الانحراف  طرفي  يذكر  ما  الذي كثيرا 
 ثم يذكر نهج الوسط الذي أمّه العلماء الراسخون على اختلاف العصور. 

 ومن شواهد منهجه الوسطي في التعامل مع النصوص يذكر   رحمه الله   اتجاهين: 

ويتضمن   أ جملة،  المعقول  اعتبار  عدم  حاصله  نقصان،  ولا  زيادة  غير  من  النصوص  ظواهر  مع  الوقوف  اتجاه    
الظواهر  في  الشارع  بِقاصد  العلم  مظانّ  يحصرون  الذين  الظاهرية  شأن  وهذا  عليه،  الأولون  اتفق  الذي  القياس  نفي 

 والنصوص. 

   واتجاه القدح في النصوص والظواهر الشرعية الذي هو شأن الباطنية القائلين بعصمة الإمام.   ب

ويقرب من هؤلاء المتعمقون في القياس، المقدمون له على النصوص والظواهر بإطلاق، بناء على مطلق ما يرونه 
النظرية للمعاني  تابعة  الشرعية  الألفاظ  تكون  حتى  المعنى  تحكيم  في  المغالاة  أو  المصالح،  الإمام   ،من  ذكرهما  طرفان  وهما 

 .  (4) ، وانتقدهما ثم بيّن الوسط الذي عليه الجمهور الشّاطبّ 

 
 . 310 309، ص3الموافقات، ج  (1)
 . 51انظر: المناهج الأصولية في الاجتهاد بالرأي، ص (2)
 .298، ص2انظر: الموافقات، ج  (3)
 .298 297، ص2انظر: الموافقات ج  (4)



10 

 

ال قصر  قصدنَ  أن  الكريم  القارئ  يظنن  فلا  تمثيل،  إلا  هو  ما  سنذكره    وما  هنا    ذكرنَه  ما  من   وسطيّةإن  على 
 هو مسار جماهير العلماء على مر العصور وامتداد البلاد.   وسطيّةسمينا من العلماء، فقد سبق أن قلنا إن منهج ال 

 ثالثا: سعة أفق المجتهد: 
إلى  نظرنَ  ولو  الخطأ،  عن  مجتهد  يخلو  فلا  فضله،  ينسينا  لا  العالم  خطأ  أن  تعني  هنا  الاجتهادي  الأفق  وسعة 
فضله  جنب  في  تغمر  أن  ينبغي  نَدرة  وله  إلا  منهم  أحد  "ما  الصنعاني:  الإمام  يقول  بعلمهم،  ننتفع  لم  العلماء  أخطاء 

 .(1) وتجتنب"

 في الاجتهاد أن يتحلى المجتهد بِسن الظن بالمجتهدين ويتحرّى الحذر من زلاتهم.   وسطيّة من لوازم ال

وحسن الظن في المجتهد المخالف مما يبُنى عليه الموقف الوسط، لأن من المقرر لدى المحققين أن اختلاف العلماء 
مقصود الشارع، وعليه "إنْ خالف أحدهم في مسألة فإنما يخالف فيها تحريا لقصد الشارع فيها، حتى  على تحري  مبني 

    الشّاطبّ إذا تبين له الخطأ راجع نفسه، وتلافى أمره، فخلافه في المسألة بالعرَض لا بالقصد الأول"، كما يقول الإمام  
 . (2) رحمه الله  

الحكم  هو  وإنما  هوى،  عن  يقله  لم  أنه  يعتقد  بأن  "وذلك  بهم،  الظن  وحسن  بالعلماء  الثقةُ  إلا  الناسَ  يُصلححُ  ولا 
 . (3)الذي أدى إليه اجتهاده بعد إفراغ الوسع في طلب الحق في ذلك"

 والخطأ نوعان.. لأن الرأي نوعان: 

رأي صادر عن دليل معتبر في الشريعة، سواء كان دليلا قويا أو ضعيفا، وهذا الرأي يعتد به في الخلاف، لأنه   
فيه  ينقض  ولا  به  القول  صاحبه  على  ينكر  ولا  المرجوح،  قبيل  من  يكون  عنه  الناتج  والخطأ  محله،  وفي  أهله  من  صادر 

 حكم الحاكم. ولا بأس مع هذا من مزيد بِث وتجديد نظر، لبيان الراجح. 
مسائل  من  الرأي  موضوع  المسألة  تكن  ولم  اجتهاد،  عن  الحقيقة  في  يصدر  لم  الذي  الرأي  هو  الثاني  والنوع 

 الاجتهاد، وإن حصل من صاحبها اجتهاد فهو لم يصادف فيها محلا، فتصير نسبتها إلى الشرع كأقوال غير المجتهد. 
والخطأ في هذا النوع الثاني لا يصح اعتماده في المسائل الخلافية، ولا الأخذ به تقليدا، وينقض به قضاء القاضي 

 .(4)وهو ما سموه بزلة العالم أو زيغة الحكيم

 
 .  168، ص1سبل السلام، ج  (1)
 . 394، ص2الاعتصام، ج  (2)
 .  59، ص1التقرير والتحبير، لابن أمير الحاج، ج  (3)



11 

 

يُ تَ وَه حتى  الدليل  خفاء  إما  الخطأ  هذا  َّ وسبب  عدم  ّّ وإما  منه،  يُ قْصَدْ  لم  ما  فيه  عدم   الاطلاعمَ  أو  عليه 
 .(1) مصادفته محلا

يقول الإمام   عند الغفلة عن اعتبار مقاصد الشارع في ذلك المعنى الذي   الشّاطبّ وأكثر ما تكون زلة العالم كما 
 . (2) اجتهد فيه، والوقوف دون أقصى المبالغة في البحث عن النصوص فيها

»فإنه ربِا خفي على العالم بعض السنة أو بعض المقاصد العامة في خصوص مسألته فيُفضي ذلك إلى أن يصير 
 . (3)قوله شرعا يُ تَ قَلَّدُ وقولا يُ عْتَبَرُ في مسائل الخلاف.. ومن هنا قالوا: زلة العالم مضروبٌ بها الطبل«

عنه:  تقليدها كما يقول عمر بن الخطاب رضي الله  حذر جمع من السلف من زلة العالم لما فيها من خطر  وقد 
بن جبل ) معاذ  عن  العالم  زلة  التحذير من  وورد  وأئمة مضلون(.  بالقرآن  المنافق  وجدال  العالم  زلة  الدين:  يهدمن  ثلاث 

 وسلمان الفارسي وغيرهم. 

معاذ   خطبة  الصدد  هذا  في  الحكيم ":  وتشتهر  لسان  على  يتكلم  قد  الشيطان  فإن  الحكيم  وزيغة  وإياكم   ..
الحكيم؟   زيغة  وكيف  قالوا:  نوراً،  الحق  على  فإن  به،  جاء  عمن  الحق  فتلقوا  الحق،  المنافق  يقول  وقد  الضلالة،  بكلمة 
وأن  يفيء  أن  يوشك  فإنه  عنه،  تصدنكم  ولا  زيغته،  فاحذروا  هذا؟  ما  وتقولون  وتنكرونها،  تروعكم  هي كلمة  قال: 

 . (4) "يراجع الحق

أن  والمهم  يصلحه،  قد  خطأ  علمه كله لأجل  يترك  العالم لا  فإن  مظاهرها،  أجلى  في  الأفق  سعة  تظهر  هذا  وفي 
 نجتنب منه الخطأ ولا نقلده فيه. 

»كما أنه لا ينبغي أن ينسب صاحبها ]الزلة[ إلى التقصير، ولا يشنع عليه بها ولا ينتقص من أجلها، أو يعتقد 
 . (5) فيها الإقدام على المخالفة بِتا، فإن هذا كله خلاف ما تقتضي رتبته في الدين«

وهذا هو النهج السليم، ولا يمنع ذلك أن يُ نَ بَّه المخطئ إلى خطئه والمقصر إلى تقصيره، وإنما الانتقاص والتشنيع    
 على أخطاء العلماء سوء أدب وهوى متبع. 

 
 .124، ص4انظر: الموافقات، ج  (4)
 .124،  121، ص4انظر: السابق ج  (1)
 . 122، ص4انظر: السابق، ج  (2)
 . 123، ص4السابق، ج  (3)
 . 122، ص4الموافقات، ج  (4)
 . 123، ص4السابق، ج  (5)



12 

 

 .سماحة الاختلاف الفقهيّ   :رابعا
وعى   وقد  بالفرع،  الاعتراف  عليه  ينبني  لاشك    بالأصل    والاعتراف  الاجتهاد،  فرع  الله   الشّاطبّ الخلاف  رحمه 

من   انطلاقا  فأكّدها،  الحقيقة،  والسلف هذه  الصحابة  ولما كان  المحققين،  والأئمة  والتابعين  الصحابة  من  السلف  نظرة 
الإمام  يقول  مقاصدها كما  على  والجري  الشريعة  فهم  في  القدوة  وهم  بابه،  وفتح  الفقهي  الاختلاف  إلى  السابقين  هم 

في ذلك الرحمة للأمة والتوسعة (1) رحمه الله   الشّاطبّ  ، عُلم أن الحرج مرفوع عمّن بعدهم في الاجتهاد والاختلاف فكان 
 على العلماء. 

ذلك  من  وتوسعة،  ورحمة  حكمة  فيه  ورأوا  قبلهم،  من  الصحابة  باختلاف  اعتزازهم  التابعون  أبدى  ولقد 
محمد   أصحاب  أن  يسرني  "ما  بقوله:  له  العزيز  عبد  بن  عمر  الفقيه  الخليفة  اجتمعوا    استحسان  إذا  لأنهم  يختلفوا  لم 

 . (2) على قول فخالفهم رجل كان ضالا، وإذا اختلفوا فأخذ رجل بقول هذا ورجل بقول هذا، كان في الأمر سعة"

في أعمالهم، لا يعمل العامل     النّبّ وعن القاسم بن محمد بن أبى بكر قال: "لقد نفع الله باختلاف أصحاب  
 .(3) بعمل رجل منهم إلا رأى أنه في سَعة"

وقال يحي بن سعيد: "ما برح أولوا الفتوى يفتون فيحل هذا ويحرم هذا، فلا يرى المحرم أن المحلل هلك لتحليله، 
 .(4) ولا يرى المحل أن المحرم هلك لتحريمه"

الذي  البين  الخط  وهو  عصرنَ  متفقّهة  تتوارثه  أن  ينبغي  ما  هو  فيه  والمتسامح  للاختلاف  المسوغ  الموقف  هذا  إن 
بِا  منهم  وعمل كل  الاجتهاد،  مجال  في  السابقين  اجتهاد  "إن  الله:  رحمه  الله  حسب  علي  الشيخ  يقول  استنانه،  ينبغي 
وعلى  نهجهم،  على  العمل  صحة  على  بعدهم  يأتي  لمن  وحجة  حميدة،  سنة  تحرج  أو  جمود  غير  من  اجتهاده  إليه  أداه 

 . (5) عدم تكلف ما ليس في الوسع من الوصول إلى عين الحق"

 
 . 94، ص4انظر: الموافقات، ج  (1)
 . 80، ص30ذكره ابن تيمية في مجموع الفتاوى، ج  (2)
 . 302، ص2جامع بيان العلم وفضله، لابن عبد البر، ج  (3)
 السابق، نفسه.  (4)
 .105أصول التشريع الإسلامي، ص (5)



13 

 

وعليه فالخلاف الفقهي نتيجة حتمية لمشروعية الاجتهاد، وهذا الخلاف وُجد نتيجة لتفاوت العقول، واختلاف 
الأمور والمصالح، والإحاطة بالظروف والملابسات وما إلى ذلك مما يختلف فيه   الناس في النظر والتعليل والقدرة على وزن 

 .(1) الناس طبيعة وتربية وثقافة وموطنا واكتسابا، فيختلفون بناء عليه نظرا ورأيا وحكما

 توسّط والاعتدال في الاجتهاد.لخامسا: مقصوديةّ ا
للخلق،  وسطيّةال ومصلحة  للشارع  مقصد  الاجتهاد  الحرج، -والتوسّط    في  ورفع  للسماحة  التحرّي  هو  الذي 

مقصدٌ شرعيٌّ ثابتٌ   -التضييقوالنّأي بالناس عن التشديد و  ، وهو مما عُلم بالدلالة الصريحة والصحيحة للنصوص، هو 
وقد جزم   ولا "  بأن:  الشّاطبّ وبالاستقراء المفيد للقطع،  مقصد الشارع من المكلّف الحمل على التوسط من غير إفراط 

 . (2)"تفريط
ولهذا كان لابد للمفتي أن يتحلّى بِلية الاعتدال، فإنّ ذلك سمة الضالعين في العلم، الذين فقهوا مقصود الشارع 
في التكاليف، فمالوا إلى اليسر والتيسير ثقة بصواب اجتهادهم بعد بذل كل النظر، لا تشددا واحتياطا خوفا من الخطأ 

الثوري   سعيد  بن  سفيان  السّر  هذا  وقديما كشف  التمرس،  ضحال  الفهم  قليلي  سمة  هو  العلم   الذي  »إنّما  فقال: 
 . (3) عندنَ الرخصة من ثقة، أمّا التشديد فيحسنه كل أحد«

إنما العلم أن تسمع بالرخصة من ثقة، "وشاركه في ذلك معمر بن راشد إذ حدث عنه سفيان بن عيينة أنه قال:  
 . (4) "فأمّا التشديد، فيحسنه كل واحد 

وقلّ من يحسن حمل الناس على السعة دون أن يميل بهم إلى الانحلال، فتلك درجة بعيدة، لا يعلو ذروتها من لم 
ويقرر أن    الشّاطبّ يضع ميزان الاعتدال، والإمام   المفتي البالغ ذروة الدرجة هو الذي يحمل الناس "  رحمه الله   يستقري 

 .(5) "على المعهود الوسط فيما يليق بالجمهور، فلا يذهب بهم مذهب الشدة، ولا يميل بهم إلى طرق الانحلال
الشارع  قصد  وقد  وإحسانَ،  منه  تفضلا  الخلق،  إلى  راجعة  مصلحة  هو  للشارع  مقصودا  ما كان  أن  شك  ولا 

لأنّ  والتوسط  الاعتدال  طرف "  سبحانه  في  أمّا  الخلق،  مصلحة  به  تقوم  ولا  العدل،  عن  خارج  الأطراف  إلى  الخروج 
ذُه إذا  المستفتي  لأن  أيضا،  فكذلك  الانحلال  طرف  في  وأما  مهلكة،  فإنه  والحرج حّ التشديد  العنت  مذهب  به  ب 

 
 . 12انظر: أسباب اختلاف الفقهاء، علي الحفيف، ص (1)
 . 188، ص4الموافقات، ج  (2)
 .67أدب الفتوى، لابن الصلاح، ص  (3)
 .147، ص8التمهيد لابن عبد البر، ج  (4)
 . 188، ص4الموافقات ج  (5)



14 

 

ض إليه الدين، وأدّى إلى الانقطاع عن سلوك طريق الآخرة، وهو مشاهد، وأمّا إذا ذُهب به مذهب الانحلال كان حّ بغُّ 
 . (1) " مظنّة للمشي مع الهوى والشهوة، والشرع إنما جاء بالنهي عن الهوى، واتباع الهوى مهلك والأدلة كثيرة

في  شرعا  مطلوب  أمر  والتيسير  والانحلال،  التشديد  هما  الطرفين  وأنّ  التيسير،  هو  الاعتدال  أن  هذا  من  يتضح 
 .(2) رحمه الله  ذاته وليس مجرد استجابة لضغط الواقع، أو تناغما مع روح العصر، كما يقول القرضاوي 

رسم   رضي     النّبّ ولقد  عائشة    المؤمنين  أم  استقْرَت  التي  العملية  الأسوة  خلال  من  فقيه  لكل  الاعتدال  خط 
( فقالت:  تفاصيلها،  عنها    َ رَسُولُ اللََِّّ    مَاالله  يَكُنْ إِثْْاً فإَِنْ كَانَ إِثْْاً كَانَ   خُيِّْ بَيْنَ أَمْرَيْنِ إِلاَّ أَخَذَ أيَْسَرَهَُُا مَا لََْ 

 .(3) (مِنْهُ أبَْـعَدَ النَّاسِ 

 .(4) " ينبغي للعالم أن يحمل الناس على الرخصة والسعة ما لم يخف المأثم "ومن هذا صاغ علماؤنَ قاعدة فقالوا:  

ردّ   فقد  ذاته،  في  منكر  أمر  فهو  التشديد  في     النّبّ وأما  الناس  على  أطال  لما  جبل،  بن  لمعاذ  وقال  التبتل، 
( مُعَاذُ الصلاة  يَا  أنَْتَ  )أَفَـتَّانٌ  وقال:  مُنـَفِّريِنَ (،  مِنْكُمْ  وقال:  إنَّ  بِِلْغَدْوَةِ )(،  وَاسْتَعِينُوا  وَأبَْشِرُوا  وَقاَربِوُا  سَدِّدُوا 

الدُّلْْةَِ  مِنْ  وَشَيْءٍ  )وَالرَّوْحَةِ  وقال:  تَملَُّوا(،  يََلَُّ حَتََّّ  لَا  فإَِنَّ اللَََّّ  تُطِيقُونَ  مَا  الْأَعْمَالِ  مِنْ  )عَلَيْكُمْ  وقال:  أَحَبُّ (، 
 .(5) (، وردّ الوصال، وكثير من هذاالْعَمَلِ إِلََ اللََِّّ مَا دَاوَمَ عَلَيْهِ صَاحِبُهُ وَإِنْ قَلَّ 

 
 . 189، ص4الموافقات ج  (1)
 . 13، ص1انظر: تيسير الفقه للمسلم المعاصر، ج  (2)
 .6786أخرجه البخاري رقم   ..«،حديث عائشة »ما خيّر رسول الله  (3)
 ، من كلام يحي بن سلام. 147، ص8التمهيد لابن عبد البر، ج  (4)
 .189، ص4انظر: الموافقات، ج  (5)

وأوله   هريرة،  أبي  عن  البخاري  واغدوا..«،  وقاربوا  »سدّدوا  حديث  يسر..(   الدين  ))إن  رقم  يسر،  الدين  باب  الإيمان،  (،  39، كتاب 
 . 23، ص1ج 

( رقم  على الحصير ونحوه،  الجلوس  باب  اللباس،  عائشة، كتاب  عن  البخاري  تطيقون..«،  ما  الأعمال  من  »عليكم  حديث    5523  ،)
ص5ج  ومسلم2201،   ،( رقم  وغيره،  الليل  قيام  من  الدائم  العمل  فضيلة  باب  وقصرها،  المسافرين  صلاة  له، كتاب  واللفظ   ،782  ،)
 . 540، ص1ج 

صيام   باب  الصيام،  عائشة، كتاب  عن  مسلم  أخرجه  قلّ«،  وإن  صاحبه  عليه  داوم  ما  الله  إلى  العمل  »أحبّ  حديث  غير      النّبّ    في 
 . 811، ص2(، ج 1156رمضان واستحباب أن لا يخلي شهرا عن صوم، رقم )



15 

 

ولهذا     النّبّ وكان   الله،  يسّر  ما  بتعسير  أفتوا  إذا  ويغضب  اللّوم،  أشد  ويلومهم  المتشدّدين  على  النكير  يشدّد 
فمات،  فاغتسل  الاغتسال  بوجوب  شجة،  برأسه  وكان  جنابة  أصابته  الذي  الرجل  أفتوا  الذين  الجماعة  على  غضب 

اَ شِفَاءُ الْعِيِّ السُّؤَالُ : )فقال    . (قَـتـَلُوهُ قَـتـَلَهُمْ اللُ، أَلَا سَألَُوا إِذْ لََْ يَـعْلَمُوا فإَِنََّّ

جرى  وقد  الشرعية،  الضوابط  عن  متفلت  وترخص  الاجتهاد  أهلية  عن  وتقصير  تضييع،  فإنه  التساهل  وأما 
 .(1) علماؤنَ على عدم اعتبار فتوى من يعُرف منه التساهل 

 . الشّاطبّ الاجتهاد عند  وسطيّة المبحث الثالث: ضوابط 
 لاختلاف. بِ  والترخّص الاحتياط الْازم بين حقّ الاجتهاد    أولا:

التلهي،  أو  بالتشهي  الحر  للاختيار  حجة  ولا  الآراء،  بأي  الأخذ  جواز  على  دليلا  دائما    الخلاف    يكون  لا 
السلف والأئمة وأهل التحقيق من الفقهاء والأصوليين، والميل عنه ميل عن التوسط إلى  وههنا احتياط لازم نجده عند 

 الإفراط أو التفريط.
اختلاف  في  »ليس  قوله:  من  الاختلاف  في  التوسعة  معنى  في  مالك  الإمام  عن  وهب  ابن  ذكره  ما  ذلك  ومن 

الله   رسول  إن كلّ   أصحاب  يقول:  فمن  له:  قيل  واحد،  في  الحق  وإنما  يكون   سعة،  لا  هذا  فقال:  مصيب؟  مجتهد 
الإمام   هذا  ذكر  صوابين«،  مختلفين  قد جعل   الشّاطبّ قولان  الاجتهاد  المقصود منه أن مسائل  على أن  ونبه  الله،  رحمة 

 الله منها سعة بتوسعة مجال الاجتهاد، لا أن ذلك يعُفي العلماء من البحث والتحقيق في ابتناء الآراء على الأدلة. 
قال  العلماء،  اختلاف  في  التوسعة  حد  فهم  في  محكما  ضابطا  يعُد  إسماعيل  للقاضي  نفيسا  ذكر كلاما  ثم 

الله   رسول  أصحاب  اختلاف  في  التوسعة  »إنما  يقول   القاضي:  أن  توسعة  يكون  أن  فأما  الرأي،  اجتهاد  في  توسعة 
اجتهدوا  أنهم  على  يدل  اختلافهم  ولكن  فلا،  فيه  عنده  الحق  يكون  أن  غير  من  منهم  واحد  بقول  الإنسان 

 .(2) فاختلفوا«
وقوع هذا الخطأ المنهجي في التعامل مع الخلاف، وهو انحراف عن التوسط بالإفراط  الشّاطبّ وقد لاحظ الإمام 

فيما  ووقع  الإباحة،  حجج  في  معدودا  المسائل  في  الخلاف  صار  "حتى  الكفاية،  لقدر  به  والتجاوز  الخلاف  اعتبار  في 
مراعاة الخلاف، فإن له  مختلفا فيه بين أهل العلم، لا بِعنى  جواز الفعل على كونه  تقدم وتأخر من الزمان الاعتماد في 
الخلاف  فيجعل  فيها؟  مختلف  والمسألة  تمنع  لم  فيقال:  بالمنع،  المسألة  في  الإفتاء  وقع  فربِا  ذلك،  غير  في  بل  آخر،  نظرا 

 
 . 65، وأدب الفتوى لابن الصلاح، ص353، ص2، ج السمعانيانظر: قواطع الأدلة لابن  (1)
 . 93، ص4الموافقات، ج  (2)



16 

 

من  بالتقليد  أولى  هو  من  ولا لتقليد  الجواز،  مذهب  صحة  على  يدل  فيها، لا لدليل  لمجرد كونها مختلفا  الجواز  حجة في 
القائل بالمنع، وهو عين الخطأ على الشريعة..". و"من هذا أيضا جعل بعض الناس الاختلاف رحمة للتوسع في الأقوال، 
ويقول:  وغيرها..  العزيز  عبد  بن  وعمر  محمد  بن  القاسم  عن  روي  بِا  ذلك  ويحتج في  واحد،  رأي  على  التحجير  وعدم 

 . (1) إن الاختلاف رحمة.. وهذا القول خطأ كله وجهل بِا وضعت له الشريعة"

أصحاب   يجمعون  بل كانوا  الفتيا؛  في  يسارعون  يكونوا  هذا     النّبّ ولم  يقولون  وما كانوا  يفتون،  ثم  ويسألون 
 .(2) حلال وهذا حرام، ولكن يقولون: أكره كذا وأرى كذا

 : مراعاة مدارك جمهور المكلّفين. ثانيا
يقال:   ولهذا  الخطأ  من  والخوف  الورع  باعثه  يكون  ما  الأحوط كثيرا  إلى  على "والميل  الناس  حمل  من  العالم  ليس 

 . (3) "ورعه ولكن العالم من أفتاهم بِا يسعهم من الحق

. وهو يشير بهذا (4)" الفقه الرخصة من ثقة، أما التشديد فيحسنه كل أحد "وقديما قال سفيان بن سعيد الثوري:  
 إلى طابع اليسر الذي ينبغي أن يصطبغ به الإفتاء. 

سمت  عن  البعيد  والفهم  الاستدلال،  في  والتعمق  التكلف  من  ألوانَ  نلحظ  المعاصرة  الفتاوى  من  وفي كثير 
 السلف، والشاذ عن مدارك جمهور العلماء. 

الرسول   هدي  ولا  الإسلام  يسر  من  ليس  الناس  جمهور  مدارك  عن  الاستدلال  في  السلف   والبعد  نهج  ولا 
 .(5) رحمه الله  الشّاطبّ الصالح كما يفيد  

 .الإفتاء  التوسّط فيحدّ  :  ثالثا
ورفع  الميسرة  لجلب  المتقصدة  العامة  والحديثية  القرآنية  النصوص  هو  الإفتاء  في  التوسط  عليه  يبنى  الذي  والأصل 

﴿ تعالى:  قوله  العباد، من مثل  عن  ُ بِكُمُ ٱلْيُسْرَ وَلاَ يرُيِدُ بِكُمُ ٱلْعُسْرَ الحرج  )البقرة:يرُيِدُ ٱللََّّ قوله 185﴾  ومن مثل   ،)
( : ُينَ أَحَدٌ إِلاَّ غَلَبَه ينَ يُسْرٌ وَلَنْ يُشَادَّ الدِّ  . (6) (إِنَّ الدِّ

 
 . 102، ص4الموافقات، ج  (1)
 . 211، ص4الموافقات، ج  (2)
 .127، ص1ه (، ج 557المصنّف، لأبي بكر أحمد بن عبد الله بن موسى الكندي السمدي النزوي )ت (3)
 .67أدب الفتوى، لابن الصلاح، ص  (4)
 .41 38، ص1انظر: الموافقات، ج  (5)



17 

 

شروطه،  وضبطوا  الاعتدال،  معالم  وشيّدوا  والفتوى  الاجتهاد  في  التوسط  قاعدة  العلماء  بنى  الأصل  هذا  وعلى 
سبيل   لنا  ليستبين  وحيثياته  الموضوع  هذا  عناصر  نتبين  أن  اللّازم  الحتم  من  فكان  بعدهم،  من  بها  وأوصوا  عليها  وساروا 

 الاجتهاد المنضبط المثمر. 
التشديدات و  إلى  ولا  والشبهات  الترخصات  إلى  متوجّها  الفقيه  طلب  يكون  لا  أن  الإفتاء  في  التوسط  معنى 

يعدل في الجواب إلى ما يوجبه صحة النظر من الحكم الذي تقتضيه الأدلة الصحيحة، "والاحتياطات قصدا أوليّا، بل  
عن  أمسك  الاجتهاد  في  وجه  للتغليظ  وإن كان  أصاب،  الترخيص  على  دلت  وإن  أصاب،  التغليظ  على  دلت  فإن 

 . (1) "ذكره
الأمة،  لجمهور  لمناسبتها  إليها  والميل  الشرعية  الرخصة  طلب  بين  جدّا،  مهمّ  فرق  إلى  هنا  نشير  أن  ولابدّ 
والترخص الذي يعني غلوّا في طلب التساهل الذي لا يبنى على البحث الموضوعي النزيه المتحرّي للمقصود الشرعي وما 

 يوافقه من المصلحة العائدة على العباد. 
المتكلّفة  المخارج  تبحث  التي  الفتوى  غير  عنهم  الحرج  ورفع  الناس  على  التيسير  تتقصد  التي  الفتوى  فإن  وعليه 

 استهدافا للتخفيفات والتساهلات التي تناقض مقصود الشارع.

 على الأحكام. العقل لا يستقل بِلدلالة:  رابعا
الشرع وراء  من  ينظر  وإنما  بشارع،  ليس  لأنه  بالدلالة  يستقل  لا  و(2) العقل  على "،  والعقل  النقل  تعاضد  إذا 

المسائل الشرعية فعلى شرط أن يتقدم النقل فيكون متبوعا، ويتأخر العقل فيكون تابعا، ولا يُسَرَّحُ العقل في مجال النظر 
النقل يُسَرحّحه  ما  بقدر  إبطال (3) "إلا  إلى  ذلك  أدّى  وإلا  مثلا،  والتقبيح  بالتحسين  يستقل  لا  العقل  إن  قالوا:  ولهذا   ،

 .(4) الشرع..
ليس و  هنا  والعقل  الحوادث،  على  الأحكام  تنزيل  في  الشرع  مقصود  تحقيق  على  المساعدة  هو  هنا  العقل  مجال 

قال  الواضحات،  من  وإن كانت  حتى  النصوص،  في  الواردة  الشارع  أحكام  مناطات  تحقيق  على  يعين  لكنه  بشارع، 

 
، والنسائي، كتاب  23، ص1(، ج  39حديث »إنّ الدين يسر..«، البخاري عن أبي هريرة، كتاب الإيمان، باب الدين يسر، رقم )  (6)

 .122 121، ص5(، ج 5034الإيمان وشرائعه، باب الدين يسر، رقم )
 . 353، ص2قواطع الأدلة لابن السمعاني، ج   (1)
 . 25 24، ص1انظر: الموافقات، للشاطب، ج  (2)
 . 61، ص1السابق، ج  (3)
 انظر: السابق، نفسه.  (4)



18 

 

الأدلة العقلية إذا استعملت في هذا العلم، فإنما تستعمل مركبة على الأدلة السمعية أو معينة في طريقها، أو ":  الشّاطبّ 
 . (1) "محققة لمناطها أو ما أشبه ذلك لا مستقلة بالدلالة

 . تقويم الآراء والمذاهب لا أشخاص المجتهدين :  رابعا
المخالفين   بتجرد في أقوال  ننظر  يقتضي أن  الإنصاف  به "منهج  وسررنَ  منهم  قبلناه  للحق  موافقا  فما كان منها 

 .(2) ، كما يقرر ابن رشد رحمه الله "وشكرنَهم عليه، وما كان منها مخالفا للحق نبهنا عليه وحذرنَ منه وعذرنَهم
من   .... فيها،  الواقع  المجتهد  شخص  من  لا  منها،  ونتبرأ  ننكرها  فإنما  قبيحة  زلة  أو  صريحة  مخالفة  أنكرنَ  وإذا 

رَأُ )في الأخير:     النّبّ حديث ابن عمر عند البخاري، في خطأ خالد بن الوليد مع بني جذيمة حيث قال  اللَّهُمَّ إِنّيِ أبَْـ
 . (إِليَْكَ مَِّا صَنَعَ خَالِدٌ مَرَّتَيْنِ 

 . (3) "من صنع خالد ولم يتبرأ منه، وهكذا ينبغي أن يقال لمن فعل ما يخالف الشرع  تبرأ  "قال الشوكاني:  

لا  والأقوال  الأعمال  يقوّم  قسط  بِيزان  الله    رحمه  حماني    أحمد  الشيخ  العلامة  يوصي  نفسه  الصدد  هذا  وفي 
فيقول:   اسما "الأشخاص  تحقرن  ولا  قائله،  الميزان  في  ثقل  مهما  اسم  يخدعنك  فلا  القائلين،  إلى  لا  الأقوال  إلى  فانظر 

 .(4) "مهما تواضع قائله، وزحنْ أقوالهم وأحكامهم بِيزان القسط، فإن وجدت القول صحيحاً فخذ به واحكم له

وهذا المنهج هو ما تواترت عليه وصايا العلماء المحققين الراسخين في العلم، فلا يستجيزون الطعن على المذاهب 
بِناصب  اللائق  النمط  عن  خروجا  الخط  هذا  عن  الخروج  ويعتبرون  بها،  القائلين  أهلها  على  أو  عندهم  المرجوحة 

 . (5) العلماء

 . التمييز بين الأصول والفروع:  خامسًا

أصول   1 من  أكانت  سواء  العامة،  وأصولها  في كلياتها  المخالفة  من  أخف  الشريعة  جزيئات  في  المخالفة    
 . (6) الشّاطبّ الاعتقادات أم الأعمال، كما يقول  

 
 .24 23، ص1الموافقات، ج ( 1)
 . 93فصل المقال فيما بين الحكمة والشريعة من الاتصال، ص (2)
 . 208، ص4ج  ، نيل الأوطار (3)

خالد بن الوليد إلى بني      النّبّ   حديث ابن عمر »اللهم إني أبرأ إليك مما صنع خالد..«، أخرجه البخاري، كتاب المغازي، باب بعث  
 . 1577، ص 4(، ج 4084جذيمة، رقم )

 .  22، ص1فتاوى الشيخ أحمد حماني، رحمه الله، ج ( 4)
 . 93، ص4انظر: الموافقات، للشاطب، ج  (5)



19 

 

 . (1)   والتمييز بين الأصول والفروع يعني التمييز بين ما يلزم فيه الثبات والتشدد وما يقبل المرونة والتطور  2

  ولدى التعارض بين الأصل القطعي والفرع الظني نرد الفرع ونُسقط اعتباره وهذا ثابت على الجملة، وهو مما  3
، ومثَّل له بِن أفتى بإيجاب شهرين متتابعين ابتداء، على من ظاهر من امرأته، ولم يأت الشّاطبّ لا خلاف فيه، كما بين  

 . (2)الصيام في الظهار إلا لمن لم يجد رقبة

 .في مسائل الاجتهاد  : نفي الإنكارسادسا
أبو  يقول  المجتهدين،  صدور  فيه  تتسع  ما  وهو  الاجتهاد،  فيه  ينقض  ولا  المخالف،  على  الإنكار  فيه  يرتفع  ما 

فأما فيما يعلم بطريق لا يقطع به، وكثرت فيه وجوه الشبه، وتزاحمت فيه صروف التأويل والترجيح "إسحاق الشيرازي:  
فلا يجب ذلك فيه )أي التغليظ(، وما اختلفت فيه الصحابة   رضي الله عنهم   من هذا القبيل، فلهذا تركوا فيه التبري 

 . (3)"والتغليظ
إذا رأيت الرجل "، وهو ما تواصى السلف بالسماحة فيه، قال سفيان الثوري: (4)وهذا ما سموه مسائل الاجتهاد 

 . (5)"يعمل بالعمل الذي قد اختلف فيه، وأنت ترى غيره فلا تنهه
العمل  على  الآخر  للفريق  فريق  إقرار كل  على  فيها    تنازعوا  مسائل  في  الصحابة    اتفاق  تيمية  ابن  وحكى 

 . (6)باجتهادهم
وهذا النوع من الاختلاف الفقهي يعُتد به لأن كلا من المختلفين يتحرى قصد الشارع باتباع الدليل المرشد إليه، 
الموالاة  وجه  يظهر  هنا  ومن  واحد،  هو  الذي  الشارع  مقصود  إلى  المؤدي  الطريق  في  إلا  الحقيقة  في  الخلاف  فليس 
على  مجتمعون  لأنهم  فرقا  تفرقوا  ولا  شيعا  يصيروا  لم  حتى  الاجتهاد  مسائل  في  المختلفين  بين  فيما  والتعاطف  والتحاب 

 .(7) قصد الشارع، واختلاف الطرق غير مؤثر

 
 .  126، ص4انظر: الموافقات ج  (6)
 . 95انظر: الاجتهاد المعاصر، د. القرضاوي، ص (1)
 . 13، ص3الموافقات، ج  انظر:  (2)
 .535التبصرة في أصول الفقه، ص (3)
 . 207، ص20، ومجموع الفتاوى لابن تيمية، ج 160، ص4انظر: الموافقات ج  (4)
 . 229، ص9، والتمهيد لابن عبد البر، ج 368، ص 6حلية الأولياء لأبي نعيم ج  (5)
 .  79، ص30، ج 123، ص19انظر: مجموع الفتاوى ج ( 6)
 .160، ص4انظر: الموافقات، ج  (7)



20 

 

ومن هذا نخلص إلى أنه لا يجوز بِال الإنكار على المخالف في مسائل الاجتهاد، ولا التسرع في التخطئة فيها، 
هذا النوع حتى ليصل إلى الهجر والرمي بالفسق والابتداع،  والعجيب أن نرى من يشدد في الإنكار على المجتهدين في 

تيمية:   ابن  قال  سلفهم،  بعد  خلفهم  علماؤنَ  قرره  لما  مخالف  هو  بعض "مما  بقول  فيها  عمل  من  الاجتهاد  مسائل 
 . (1)" العلماء لم ينُكَر عليه ولم يهُجَر

يظهر المنهج الحق في الإنكار على المخالف وسطا عدلا بين الغلوّ والتقصير، وسطا بين العنبرية والمريسية، فإن و 
المجتهدين  من  المخطئ  أن  زعم  حتى  والإنكار  التغليظ  في  شدد  ممن  معه،  ومن  المريسي  بشر  الإنكار  في  غلا  من  مَثَلَ 

خطئه على  أداه (2) يعاقب  لو  حتى  معذور  الدين  أصول  في  المجتهد  أن  زعم  الذي  العنبري  الحسن  أبو  ر  قصَّ من  ومَثَلَ   ،
 .(3) اجتهاده إلى مناقضة العقيدة

عن  نَبعا  ما كان  أو  الاجتهاد،  في  له  أهلية  لا  من  بعض  من  يقع  ما  به  يعُتد  الذي لا  المعتبر  غير  الخلاف  ومن 
 الهوى.  

تحدث   بنوعيه    الشّاطبّ وقد  المعتبر،  غير  الخلاف  هذا  في " :  فمن الأولعن  هو  يعتقد  أو  صاحبه  في  يعتقد  أن 
من كليات  في كلحّي  وتارة  أخف،  وهو  جزئي  في  تارة  مخالفته  وتكون  به،  معتد  قوله  وأن  الاجتهاد،  أهل  من  أنه  نفسه 
حتى  هدم كلياتها،  في  جزئياتها  ببعض  آخذا  فتراه  الأعمال،  أو  الاعتقادات  أصول  من  العامة، كانت  وأصولها  الشريعة 
يصير منها إلى ما ظهر له ببادئ رأيه من غير إحاطة بِعانيها، ولا راجع رجوع الافتقار إليها، ولا مسلحّم لما رُوي عنهم 

﴿ قال:  أمرها كما  في  ورسوله  الله  إلى  راجع  ولا  فهمها،  وَٱلرَّسُولِ في  ٱللََِّّ  إِلََ  فَـرُدُّوهُ  شَيْءٍ  في  تَـنَازَعْتُمْ  ﴾ فإَِن 
 .(4) "(59)النساء:

بالدليل "أن    ومن الثاني: الاهتداء  ترك  على  الحاملة  النفوس  في  الكامنة  الأهواء  بعض  ذلك  على  الحامل  يكون 
راح الن ُّ الواضح واطحّ هذا الجهل بِقاصد الشريعة، ّّ على  ويعين  صَفَة والاعتراف بالعجز فيما لم يصل إليه علم الناظر، 

 
 .207، ص20مجموع الفتاوى، ج  (1)
 .56 55انظر: رفع الملام عن الأئمة الأعلام لابن تيمية، ص (2)
، ونفائس الأصول للقرافي، مع  401، ص2، والمستصفى للغزالِ، ج 27 26انظر مذهب العنبري في: كتاب الاجتهاد للجويني، ص  (3)

ج  للرازي  ص4المحصول  ج 548،  للزركشي،  المحيط  والبحر  بعدها،  وما  في  524،  4،  مجتهد  القائل: كل  مذهبه  الزركشي  وذكر   ،
 صول مصيب، ونقل مثله عن الجاحظ. الأ

 . 126، ص4الموافقات ج  (4)



21 

 

أنه  العلم  مع  المهالك  اقتحام  في  بنفسه  يخاطر  قلّما  العاقل  فإن  الطلب؛  نتيجة  باستعجال  الاجتهاد  درجة  بلوغ  وتوهم 
 .(1) "مخاطر

الشارع " قصد  تحري  عن  لا  المضل،  الهوى  عن  نَشئ  خلاف،  الحقيقة  في  هو  الذي  الخلاف  أن  يظهر  وبهذا 
والتفصيل...  بات الجملة  على  الأدلة  مقدمات باع  بعض  الهوى  صار  وإذا  بإطلاق،  الهوى  مادة  بِسم  الشرع  جاء  وإنما 

 . (2)"..الدليل لم ينتج إلا ما فيه الهوى، وذلك مخالفة الشرع، ومخالفة الشرع ليست من الشرع في شيء
 

 

 
 السابق، نفسه.  (1)
 . 161، ص4الموافقات، ج  (2)


