
                                                                                 ISSN :1112-4377                                                                                               المعيار مجلة

 2222: السنة         22: عدد   24:  مجلد

 

99 
 

الإسلاميالانتقال من الشفوي إلى المكتوب في السياق   
 جدل السلطة والمعرفة

Moving from the oral to the written in the Islamic context 

Controversial power and knowledge 

1عبد اللطيف علاقي  
باجي مختار عنابةجامعة   

allaguiabdelatif@gmail.com 

 

 10/52/9595لنشر على الخط ا 05/58/9595 القبول 50/11/9512تاريخ الوصول 

Received 05/11/2019  Accepted  30/08/202020.Published online 15/09/2020 

 

                                                                                                             :الملخص
تهدف هذه الدراسة إلى إضاءة مرحلة مهمة و حاسمة من تاريخ الثقافة الإسلامية و هي مرحلة التحول من الشفوي إلى المكتوب  

 .تدوين من منظور مفكر كبير هو الجزائري محمد أركون  أو ما يصطلح عليه أحيانا بمرحلة ال
حيث تبرز الحاجة إلى دراسة هذه المرحلة من خلال الملابسات السياسية و الاجتماعية  التي رافقتها و من خلال التأثيرات التي 

 تركتها على الثقافة الإسلامية و على العقل الإسلامي فيما بعد
 :التالية الإشكاليةالمقال يهدف للإجابة عن  وعليه فإن

لك على مستوى بنية ذهي أهم انعكاسات  ؟ وماالإسلاميق ظروف تم التحول من الشفوي إلى المكتوب في السيا ضمن أي -
 .العقل ذاته؟

 .السلطة، المعرفة، العقل، الشفوي، الكتابي، أركون :الكلمات المفتاحية
Abstract : 

The aim of this study is to understand  a crucial stage in the islamic culture , it is 

a stage of its transformation From verbal to written as it was determined by the 

algerian thinker Mohamed Arkoun. Therefore, this article aims to  answer the 

following problematic: 

What were the circumstances of the transformation from verbal to written in the 

islamic context? And what are it’s major implications on the level of the structure 

of mind itself?! 

Keywords: power, knowledge, mind, verbal, written, Arkoun. 

   
 
 

 

                                                           
 allaguiabdelatif@gmail.com:  البريد الإلكتروني  ف المرسل عبد اللطيف علاقي المؤل - 1



                                                                                 ISSN :1112-4377                                                                                               المعيار مجلة

 2222: السنة         22: عدد   24:  مجلد

 

100 
 

 

 :مدخل
بإرادة  كل خطاب هو خطاب ملغومفوكو قد تعرض بإسهاب لعلاقة السلطة بالمعرفة في السياق الغربي معتبرا أن  كان ميشال 

بهذا الصدد لكتابين  الإشارةالسلطة والهيمنة، مبينا العلاقات المتداخلة بين السلطة والمعرفة على مستوى الخطاب بالذات، تكفي 
 1 .نظام الخطاب: أركيولوجيا المعرفة والثاني:الأول: من أشهر كتب فوكو

متوسلا بذات المنهجية التي استعملها فوكو أي المنهجية  الإسلاميقام محمد أركون باستقصاء مماثل في السياق العربي  بالمقابل
ولا يكتفي بدراسة نظرية  الإسلامييذهب إلى عمق التراث إنه  سلاميالإالأركيولوجية وهذا ضمن مشروعه في نقد العقل العربي 

باحث عن الحقيقة والحقيقة قد تحجب وقد يتلاعب إنه  فيه أنتجتسطحية للنصوص التراثية وإنما يضعها في سياقها التاريخي الذي 
 .الحقيقية وليس إلى الحقيقة الرسميةبها في خضم الصراع على السلطة ولذلك يجب أن نذهب إلى العمق لنصل إلى الحقيقة 

عليها وهناك حقيقة حقيقية وهي  المشروعيةهناك حقيقتان، حقيقة رسمية مدعومة سلطويا تعمل على تبرير هذه السلطة وإضفاء ف
 .محل تلاعب من طرف السلطة وكذا من طرف العلماء المتحالفين مع هذه السلطة

فيه الرسمية والحقيقة الحقيقية، لذلك وجب التموضع ضمن هذا السياق الذي أنتجت إننا هنا بصدد علاقة جدلية بين الحقيقة 
 .المعرفة لتحرير المعرفة الحقيقية من إكراهات السلطة ومشروطية الظروف الاجتماعية والاقتصادية المرافقة لها

وهي حدث التدوين أو  الإسلاميعند حدث من أهم الأحداث التي شهدها التاريخ العربي  محمد أركونيقف  الإطارضمن هذا 
من تحولات وتغيرات على مستوى بنية العقل العربي الانتقال من الشفوي إلى المكتوب وما رافق هذا التحول الهام والخطير 

 :الإسلامي
 :تدوين القرآن-1

 ”الظاهرة القرآنية ”الوحي أو  باعتبار أهمية معطىإن أول حدث يسترعي اهتمام أركون في مرحلة التدوين هو حدث تدوين القرآن 
ينبغي القيام بنقد  ”: أركونو الأهم والمرجعية المعرفية الأولى لهذا العقل، يقول في تكوين العقل الاسلامي إذ أنه العامل الأول  

لى معطيات التاريخ أحدثتها الروايات القرآنية بالقياس إتاريخي لتحديد أنواع الخلط والحذف والاضافة والمغالطات التاريخية التي 
 2 ”الواقعي المحسوس

ق بين خاصية الخطاب و خاصية النص، إن إن الخطاب القرآني هو خطاب شفوي وهو بذلك ليس نصا في أصله وينبغي التفري
 ”من الخطاب الشفوي المنفتح إلى النص المغلق أو الانتقال من القرآن كخطاب إلى القرآن كمصحف وكنص مكتوب هو الانتقال 

 .”المدونة الناجزة و المغلقة
إن حدث تدوين القرآن جاء في سياق عام وهو تحول التراث العربي الاسلامي من الشفوي إلى المكتوب والذي بدأ مع كتابة النص 

لى نهاية القرآني في  حياة الرسول وإن كان بعض الباحثين كعبد المجيد الشرفي يرى أن مرحلة التدوين تبدأ من منتصف القرن الثاني إ

                                                           
1 - Michel  Foucault : l’archéologie du savoir, paris, Gallimard,1969. 

 -  Michel  Foucault : l’ordre du discours, paris,Gallimard.1971 
 302، ترجمة هاشم صالح، مركز الإنماء القومي، بيروت، ص الفكر الإسلامي، قراءة علمية: محمد أركون - 2



                                                                                 ISSN :1112-4377                                                                                               المعيار مجلة

 2222: السنة         22: عدد   24:  مجلد

 

101 
 

في التفسير والحديث عهد الاستقرار وبداية الانغلاق و هي الفترة التي شهدت تدوين أهم الاعمال  ”الرابع حيث مثلت هذه الفترة 
لقد راح أركون يركز على حدث تدوين القرآن بالذات أكثر من عمليات التدوين الأخرى وبالضبط  1"وسائر العلوم الاسلامية

بها الخليفة عثمان بن عفان من جمع المصحف فهو يرى أن هذه العملية هي بداية التدخل البشري في تغيير الوحي العملية التي قام 
 .المعطى وتحيينه

وبعيون  أركونالقرآن الشفوي والنص المكتوب يلاحظ بمطابقتهم بين  من طرف التيولوجيين المسلمينالتعمية الممارسة فضلا عن 
ف وطريقة ترتيبه نص المصح" فإن لأي مقياس عقلي أو معيار منطقي ولذلك الآيات والسور لا تخضع إستشراقية أن طريقة ترتيب 

 2"تدهشنا بفوضاها
 .ادته في إجمال القضايا الاجرائيةوبين ترتيب السور في القرآن على عبين ترتيب الآيات  أركون ولا يفرق

و السور  في الواقع إن هذه الدعوى باعتباطية ترتيب الآيات و السور في القران تصطدم بما كان علماء المسلمين قد افردوه تحت مبحث تناسب الآيات
عاقر  وأمير كب  أببذكر قصة ميلاد يحي من  أولاأخذنا سورة مريم كمثال فانه يبتدئ  إذاالمتتابعة فمثلا  الآياتحيث درسوا الرابط الموضوعي بين 

 .و إن بدا لأول وهلة أن لا ترابط بين الأمرينيتعلق في الحالين بطلاقة القدرة  الأمرميلاد عيسى من غير أب لأن  إلىلينتقل 
ون راحوا يدمر " لذلك فقد إن عملية جمع المصحف و بالطريقة التي تمت بها أيام عثمان بن عفان كانت مسكونة بهاجس الوحدة السياسية للمؤمنين 

 .بحسب أركون دائما 3" و الخلاف حول صحة الآيات والسور المثبتة في المصحفالانشقاق  تغذيالنسخ الجزئية الأخرى لكي لا 
فمن " : في الواقع إن الدعوة إلى تطبيق المنهج التاريخي النقدي لإعادة إثراء حدث تدوين القرآن تصطدم بعائقين أساسيين العائق الأول سياسي

خاصة 4" سبة لهابعد الاستعمار دور ذروة المشروعية والشرعية الضرورية بالنالناحية السياسية نجد أن القرآن يؤدي بالنسبة إلى الدول الجديدة الناشئة 
ية والسيادة العليا بالنسبة لهذه الدول يمثل ذروة المشروعوما دام القرآن  5"غائبة عنها ومنها تماما" طية إذا علمنا أن الشرعية البديلة وهي شرعية الديمقرا

 .الضامن الوحيد لمشروعية هذه الدولالقرآن  باعتبار س المصحف يمس مشروعيتها في الصميمفإن أي نقد يم
ذلك الاعتقاد " حول القرآن المخلوق لاتها اهو عائق نفسي بإعتبار أن الوعي الجمعي للمسلمين كان قد تمثل منذ لحظة المعتزلة وسج: العائق الثاني

تحتوي على كلام الله بالذات وهم بذلك يطابقون بين القرآن المكتوب والقرآن الموجودة بين دفتي المصحف  أن كل الصفحاتاليقين الذي يقول 
 .6"أو القرآن المقروء تلاوةالشفوي 

أكثر من قراءة وأكثر من هو خطاب ذو بنية أسطورية رمزية وإن أهم خصائص الرمز و الأسطورة هو الانفتاح على  أركونإن الخطاب القرآني حسب 
لكن ما الذي حدث في التاريخ الاسلامي كيف استغل هذا تأويل، هذا ما جعل مفكرا مثل نصر حامد أبو زيد يعتبر القرآن نص التأويل بإمتياز 

يتها فيه، و إنما يصبح نوعا من استغلال الجماعة هو د كل يعود ابتكارا وخلقا جماعيا حيث تج عندئذ لا الميث" كون أن أر بنا ، يجي ! الخطاب الرمزي؟
 7" القرآني الخطابن والعباسيون بالقياس إلى بط الموقع الذي مثله الأمويو ث هذا هو بالضو النظام الرمزي المور موجهي من قبل الصور والقيم المنتقاة 

                                                           
 .01، ص0890، الدار التونسية للنشر، تونس، في قراءة التراث الديني ضمن في قراءة النص الديني: عبد المجيد الشرفي -1
 .86، ص 3003، 6، ترجمة هاشم صالح، دار الساقي، بيروت، طالفكر الإسلامي، نقد واجتهاد: محمد أركون -2
 .80ص: المصدر نفسه -3
 .80ص: المصدر نفسه -4
 .المصدر نفسه و الصفحة -5
 المصدر نفسه والصفحة -6
 .300ص ’  2مركز الانماء القومي بيروت ط’ترجمة هاشم صالح :تاريخية الفكر العربي و الإسلامي: محمد أركون -7



                                                                                 ISSN :1112-4377                                                                                               المعيار مجلة

 2222: السنة         22: عدد   24:  مجلد

 

102 
 

تحديد المؤسسات والقانون على المستوى "  بتحديد المفكر فيه وكذلك عيارية التي تؤطر المستوى المعرفيمن الصيغ الملقد تحول النص المنفتح إلى مجموعة 
 1" السياسي والقضائي

ورة الطبيعية لأششياء سواء في السياق في الحقيقة إننا لا نجد سببا واضحا لتذمر أركون من تحول الخطاب الشفوي إلى نص مكتوب لأن هذه هي السير 
فلا بد من توثيق أي تراث أما التشكيك في الصحة التاريخية للمصحف فهذا لا يكون بمجرد الفروض النظرية و إنما بتقديم  الإسلامي أو في غيره

المتناحرة للتواطؤ  و إلا فما الذي يدعو الفرق الإسلامية الوثائق التاريخية  التي تثبت هذا الادعاء و لا وجود لمثل هذه الوثائق إلا في افتراضات أركون
  الذي يمنع هذه النسخ من الظهور إذا ماعلى مصحف عثمان رغم اختلافهم على عثمان نفسه إلى حد قتله و رغم اختلافهم حتى على صفات الله و 

 .هذه الوثائق المزعومة  إلىكل مكتبات المسلمين قد أتيحت للمستشرقين خاصة إبان الاستعمار المباشر دون أن يتمكنوا من الوصول   كانت
 :تدوين السنة أو الحديث -2

" تاريخ الأفكار" رفض فرضية المنهجية ذاتها إذ يتدوين السنة النبوية إذ ينطلق من الخلفية بنفس المنطق ومن نفس الخلفية السابقة يحلل أركون حدث 
قلة عن الإكراهات ا يبرزها بمثابة كائنات عقلية مستمتماسك وثابت وأنها ذات دلالات ومعان فوق إنسانية كمالأفكار ذات قوام  إن" التي تقول 

هي وليدة الواقع والتاريخ وليس  الأفكارإلى المنهج التفكيكي الحديث، إن إنه يتجاوز هذا العلم  2" يةاللغوية والاجتماعية والسياسية والاقتصاد
وصراع الطبقات وكل هذا الزخم الحي المليء بالصراعات من أجل النفوذ استقصاء الظروف الاجتماعية والسياسية  الإطارالعكس، إنه يحاول في هذا 

 .الوضعيةالتاريخية و يتها وإكراهاتها لظروف تولد الأفكار وتتأثر بمشروطواقتناص السلطة فمن رحم هذه ا
ودعائم شرعية إلى تبريرات يات المتصارعة من شيعة وسنة وخوارج سوذكة الحديث قد تمت نتيجة حاجة الأرثأن كتاببناءا على هذا يعتبر أركون 

ليم المقدسة هذه التعاأن : " في معاركهم السياسية، يخبرنا أركونحاجة الفئات المتصارعة على السلطة إلى سند شرعي نتيجة  لمقولاتهم اللاهوتية وكذلك
  -وهو في الواقع لم ينجو -بمعنى آخر فإن التراث الحي لن ينجو تاريخية واقعية،  ا هي مرتبطة حتما بظروف عملية لإنجازاتهمهما تكن قيمة تعالي

الرسول فقد  كون الحديث لم يكتب في زمن  3"مة على السلطة والتملك والأرزاقالسوسيولوجية المتخاص للجماعات الإيديولوجيةمن الاستخدامات 
يشير ومزايدة كل طائفة على الأخرى بأحاديث تثبت أحقيتها التيولوجية، يات الثلاث في نسبة المرويات واحتكارها، بل سوذكسهل الأمر مهمة الأرث

كتبت بعد موت النبي بزمن طويل، ولهذا السبب نفهم كيف أن جمع هذه المجموعات وكتابتها قد ولدت خلافات وإذن فقد  : " إلى هذا بقوله أركون
 .4"الثلاث الإسلاميةومناقشات لم تتجاوزها حتى الآن الطوائف 

 نفسه و حتى قبل نشوء الأرثوذكسيات و هو المسار الشفوي و الذي لم ينقطع أبدا منذ حياة النبي  المسار الثاني للسنة أو الحديث إلىلا يشير أركون 
إن ما حدث أثناء فترة التدوين هو تحويل .عي أن الحديث قد نشأ نتيجة مزايداتها التيولوجية بعضها على بعض التي يتحدث عنها أركون و التي يد  

 .فهي إلى نصوص مكتوبة و جمعها في المجموعات الحديثية المعروفة السنة من موروث ش
 :السيرةتدوين  -3

ككاتب فاعل لأحداث من دوره   انسحابهحيث يلاحظ أركون " إسحاق ابن" لسيرة  يتناول أركون مسألة تدوين السيرة من خلال دراسة نقدية
 لكل تراث تمويهمية و تعمردد لحكايات القصاص الشعبيين ومع ذلك فهو منخرط في عملية ، إذ يبدو مجرد واضحة للكتابة لإستراتيجيةره السيرة، وافتقا

 .بشكل أفضل الإسلامبقيمة  الإشادةالجاهلية وقيمها في مقابل 

                                                           
 .300ص : المصدر نفسه -1
 .03المصدر نفسه ص  -2
 .036المصدر نفسه ص  -3
 .001ص  :الفكر الإسلامي نقد و اجتهاد: محمد أركون -4
 



                                                                                 ISSN :1112-4377                                                                                               المعيار مجلة

 2222: السنة         22: عدد   24:  مجلد

 

103 
 

فيها حيث يرتفع شخص  والمثالي ابن إسحاق على إبراز الجانب النموذجييد السيرة المتلقاة شفاها، إصرار متواصل من جانب لقد رافق عملية تسر 
عي للمسلمين، إنه يكرس مرة خيال الجمالمإلى صورة مثالية تعمل على تغذية وتحريك و البشري الذي يلح عليه القرآن  الإنسانيمثلا عن بعده  الرسول

ولوجية بدل أن تكون وظيفة معرفية السيرة وظيفة تيعملية تدوين  و بذلكد، فتغالإسلاميعلى حساب العقلي في الفكر  أخرى حضور الأسطوري
 .علم التاريخ شكلا من أشكال الخطاب التيولوجي يغدوو تاريخية 

 إستراتيجيةدون تدقيق ودون الشفهية بعضها إلى بعض   الحكاياتدقيقة فإن خطاب السيرة يقوم على رص فبدل أن نحصل على معرفة تاريخية موثقة و 
الحكايات الشعبية و الآثار الشفهية الجماعية من أسطرة ص خصائ الطريقة الشفوية وهذا يجعلها محكومة بكل  مسبقة للكتابة أي الكتابة على 

وذلك أن تدوين السيرة على الطريقة الشفوية ووضع "عجائب وخيالي واستبعاد لكل واقعي و إنسي هو  لأشحداث والشخصيات واستحضار لكل ما
إننا بصدد تحالف غير معلن بين التراث الشفوي وبين  .1"في مخيال المسلم  الحكايات بجوار بعضها البعض يغذي الصورة العجائبية للعصر النبوي

 .يسوذكباسمها العقل الأرثعلماء الشريعة على حساب المعرفة التاريخية الموضوعية من أجل ضمان المشروعية المثالية التي يتحدث 
وكذلك الشخصيات فإننا نجد أنفسنا بصدد وكأنها لا تنتمي إلى زمان ومكان معينين وإنما إلى زمان مثالي  الأحداث تروىلذلك نلاحظ في السيرة أن 

 .لا نكاد نتلمس البعد البشري فيها إلا لماماشخصيات أسطورية 
المرحلة المركزية في حياة  باعتبارها سلامي الإحولها كل الفكر ة والتكرار تعيش في حقبة نبوية مرجعية مثالية يدور شخصيات نموذجية قابلة للاستعاد اإنه

الهداية، وعبرة العبر هي في لكن الاعتبار عنده ينفع بشروط وفي حدود  المؤرخ العربي يندب الناس إلى استخراج العبرة" المسلمين يقول عبد الله العروي 
 .2"النواة أي في العهد النبوي

ذلك نجد أن علم التاريخ ظل دائما علما دينيا سواء التاريخ المروي في الأحاديث أو في مدونات السيرة على رغم لإن هذا الأمر مؤطر تيولوجيا و 
 .ةالبحتمحاولات عديدة لوضعنة هذا العلم ووضعه إزاء إلتزاماته المعرفية 

عن طريق ممارسة  ولم يكسرا أبدا المعرفة المرسخة" . يسوذكها لم تنجح أمام سلطة العقل الأرثلكن الصدد محاولات ابن خلدون ومسكويه نذكر بهذا
ولا  لاتاريخيته الضمانة الأولى لتعاليه و فهي يفصلية للعقل الأرثوذكسمهذه المواقع هي مواقع مركزية و إن  3" معيارية للغة والقانون والتاريخ والتيولوجيا

 .زحزح عنهاتيمكن له أن ي
ال لكن ه الملاحظ من خلال الملاحظات التي يبديها أركون على مسألة تدوين السيرة أنها ترتكز على مصنف واحد باعتباره المرجع الأساس في هذا المج

صودة للخروج إن كان هذا الإهمال نتيجة انتقائية مق في الوقت ذاته يهمل مصادر أخرى تتناول سيرة النبي و تضيء نقاط مهمة في حياته و لا ندري 
أنه يتناول  إلا لكن يبقى جليا أن كتابا مثل زاد المعاد لابن القيم و إن كان متأخرا نسبيا  ’بنتائج محددة سلفا أو لغايات أخرى يعلمها أركون وحده  

 .السيرة بطريقة تختلف كليا عن سيرة ابن إسحاق
 :الإسلاميالتحول من الشفوي إلى المكتوب على العقل  انعكاسات -2

هي ظاهرة التقديس، والثانية هي ظاهرة تحالف الثقافة : الأولى الإسلاميسنركز على ظاهرتين صاحبتا التحول من الشفوي إلى المكتوب في السياق 
 .الإسلاميبظاهرة التهميش في التراث  وارتباطهاالرسمية يات سوذكمع الأرثالعالمة المرتبطة بالكتابة 

 :الكتابة والتقديس/ 1
وتعاويذه وتمائمه من جهة ارتباطها بالدين وطقوسه ورموزه من جهة وكذلك ارتباطها بالسحر أخذت الكتابة منذ القديم طابعا قداسيا وهذا بسبب 

 .أخرى
                                                           

 023ص 3002 – 0، دار الطليعة،طنقد العقل الإسلامي عند محمد أركون: مختار الفجاري -1
 .98، ص 3المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، ط.العرب والفكر التاريخي: عبد الله العروي -2
 .92ص : تاريخية الفكر العربي الإسلامي: محمد أركون -3
 



                                                                                 ISSN :1112-4377                                                                                               المعيار مجلة

 2222: السنة         22: عدد   24:  مجلد

 

104 
 

قارا، فيلبس الذي يمنح صاحبه هيبة وو  باللباس فتقوى الكلمات: " بواسطته تتحقق هيبة الملفوظ إن الكتابة هي صورة الملفوظ وشكله ولباسه الذي
هو ظاهر في التعبير عن الهوية والحضور أمام  من خلال ماثله المحامي ورجل الأمن وإذ ذاك تقوى السلطة وتتكامل مثلا ومالقاضي ثوبا خاصا به 

 .1"وحينما ينزع رجل الأمن لباسه الرسمي يفقد هويته الاجتماعية و سلطته المتكلمة باللباسالآخرين 
 .متبادلةالكلمات مقدسة تكون الكتابة أيضا مقدسة فالعلاقة الكلمات بالكتابة التي هي لباسها، تقوى الكتابة بالكلمات فإذا كانت  وكما تقوى

يأتون بكلام  جع الكهان حيثرة سفقد كان معروفا عند العرب ظاه الإسلامقبل مجيء  حتىتبطت اللغة بمعان طقوسية ورمزية في الحالة العربية ار 
 ويتمتعون بالمقابل بمكانة وهيبة كبيرتين لدى الخاصة والعامة ائريدعون معرفة الغيب والأقدار والمصموزون يتحرون فيه أنواع السجع والمحسنات البيانية و 

 2" أقاليم نائيةنفوذ واسع للكاهن على مجموعة من القبائل بكهانته، وقد تتخطى شهرته اقليمه فتقصده العرب من "  ذلكلفيكون 
 الأشياءمن والمحادثة علاقاتها الطبيعية بركائزها فقدت لغة المخاطبة " الحالة التقديسية للغة بحيث  ونزول القرآن باللغة العربية تعززت الإسلامبمجيء 

 3" والوقائع والأحداث والتحقت بالصياغة الطقسية
أهل كتابة، وبتحول القرآن من  يكونوا وخطابة ولمفي العرب فهم أهل مشافهة  فالكتابة كانت نادرةو تأتي الكتابة لتعطي للغة شحنة تقديسية أكبر 

 .يطابق بين المصحف المكتوب والقرآن المقروء كان ولا يزال  الإسلاميتقديس المصحف حيث أن العقل الخطاب الشفوي إلى المصحف المكتوب تم 
الشكل المادي للوحي الذي يعلو على الزمن وينتصر على التاريخ و هو ما منح الوعي الاسلامي ينظر إلى المكتوب على أساس أنه " لقد أصبح 

 .4"كبيرة تضاهي تلك التي كانت للنحت والتصوير في الزمن القديم  المصحف باعتباره مجلدا ماديا سلطة تقديسية
ي صفة المقدس هوباعتبار أن الأزلية بعد مرحلة التدوين اعتقاد مفاده أن القرآن كان مكتوبا منذ الأزل في اللوح المحفوظ،  الإسلاميلقد ساد في الوعي 

ع ازدهار أن يكون نصا تصويريا ومالنص وتحويله من كونه نصا لغويا قابلا للفهم إلى  المبالغة في تقديس"النتيجة الطبيعية لهذا الاعتقاد هي فإن  والإلهي
 .كما يلاحظ نصر حامد أبو زيد 5" الفنان العربي إبداعالفنون خاصة في الخط والزخرفة فان القرآن يمثل من حيث وجوده الخطي محور 

 .التقديس في وعي المسلم قد عززت ظاهرت الإسلاميةوبالمجمل فان الكتابة في الثقافة 
وذلك بعد  6"دائريةالكتاب المقدس في حالة تأويلية وضع : " قد ولد ظاهرتين الأولىأن حلول النصوص المكتوبة في الخطابات الشفهية  أركونيلاحظ 

الناجزة وتم الاعراض عن كل معرفة تأتي من مصادر تحول معطى الوحي إلى كتاب مادي قابل للقراءة والتأويل حيث حصرت الحقيقة في المدونة النصية 
 .خرى غير هذا المصدرأ

مما أدى إلى تعميم ظاهرة التقديس  7"اختراع الورق أولا والمطبعة ثانيا" تعميم الكتاب المقدس ووضعه في متناول الجميع خاصة بعد : الأمر الثاني
باستمرار وهذه ظاهرة دينية عامة تخص  الذات  إنتاجإلى إعادة  الإنسانيةمن المساهمة في المعرفة  الإسلاميوالانغلاق على الذات وبالتالي خروج العقل 

سنة " نص مغلق لا يحتمل إلا معنى واحدا أي أنها الأديان حيث يحول النص المؤسس النابض بالحياة والمفتوح على أوجه القراءة والتأويل إلى كل 
 .8"إقصائي إيديولوجيبروزها التاريخية إلى الانغلاق على نفسها وتنتهي إلى نظام تأويلية تنشأ وتنزع عن طريق منطقها الداخلي وبتأثير ظروف 

 :سلطة الرسمية وبروز ظاهرة التهميشالتحالف بين المكتوب وال/ 2
                                                           

 .28، ص 0881، دار ميمنة للطباعة و النشر بيروت التعبيرلغات : فاروق المجدوب - 1
 .29، ص 0826، دار المعارف، القاهرة، الفن ومذاهبه في النشر العربي: شوقي ضيف - 2
 081، ص 0896، مركز الإنماء القومي، بيروت، إستراتيجية التسمية: مطاع صفدي - 3
 .030ص : كونر نقد العقل الإسلامي عند محمد أ: مختار الفجاري - 4
 .1-2، ص 0880المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، بيروت  مفهوم النص،: نصر حامد أبو زيد - 5
 .98، نقد واجتهاد، ص الفكر الاسلامي: محمد أركون - 6
 المصدر نفسه والصفحة - 7
 .38ص .26حسناء تواتي، مجلة الحياة الثقافية، عدد ، تعريبمواقف كلاسيكية وآفاق جديدة: تنزيل القرآن وتأويله: عبد المجيد الشرقي - 8



                                                                                 ISSN :1112-4377                                                                                               المعيار مجلة

 2222: السنة         22: عدد   24:  مجلد

 

105 
 

على الممارسات الثقافية  يسضها العقل الأرثوذكستمولوجية التي فر بالاعن القيود " ايا في نقد العقل الدينيقض: " في مقدمة كتابه أركونيتحدث 
وهذا على حساب   1" -حىصالف–بين الدولة والكتابة والثقافة المكتوبة العالمة  الإيديولوجيالتضامن " كما يتحدث عن البشري   والمعرفية للفكر

 .التي لا تعبر عن نفسها داخل إطار الكتابة الرسميةالثقافة غير المكتوبة 
للدولة وبالتالي فان من يتقن هذه اللغة يكون  ةهي لغة العلوم وهي اللغة الرسميحيث كانت الفصحى دائما  الإسلاميهذا ما حدث مثلا في السياق 

نجد أن المرابطين كانوا يعرفون الكتابة في وسط جماعات : " التي لا تتقنها فمثلا في المغرب الأخرى على حساب الطبقاتكبير من السلطة   له جانب
 .2"مكان سياسيا وثقافياويسيطروا في كل القراءة والكتابة فاستطاعوا أن يزدهروا بشرية لا تحسن 

هذا الأخير ، والتقديس وكذا الفكر البدعوي المرفوضيد فكر المقبول سلطويا والقابل للتأبفي تحديد اللقد لعبت الكتابة واللغة الفصحى دورا حاسما 
: " في صيغ التسمية العامية مثلعلى ابن أبي طالب شخصية الذي سيجد له نوع من الاستمرارية في الأوساط الشعبية غير العالمة فمثلا نجد أسطرة 

 .المستوى الرسميعلى  إقصائهالشعبية بعد وهذا يعكس استمرارية للتراث الشيعي المنسحب سياسيا ورسميا والمعد بدعويا في الأوساط " سيد علي
الثقافة المكتوبة ليصبح في لي ولم ينخرط بشكل ككامل إلى عقل كتابي   لم يتحول بشكل الإسلامينقطة مهمة وهي أن العقل إلى  الإشارةلكن تجدر 

بعكس وهذا ما ضمن له نوع التواصلية مع الأوساط الشعبية خالصا، بل استمر بالكتابة بسردية تؤصل لأشسطورة وللعنصر العجائبي عقلا كتابيا 
و أغلبيته من ي سهو الشيء الذي يفسر لنا تفوق العقل الأرثوذك" : غير المزودة بحميمية الأسطوري والعجيب المدهش وهذاالعقلانية الجافة للفلاسفة 

 .3"التفوق المعرفيوبين والعددية والتي كثيرا ما يخلط بينهما الناحية السوسيولوجية 
: المعرفة المرتبطة بالسلطات الرسمية لأن نتيجة للرقابة التي فرضتها الإسلاميةوالأفكار المدعوة بالبدعية مصيرا محزنا في الثقافة لقد لقيت الآداب الشفوية 

بالنسيان الذي لا يشير فقط إلى المؤلفات التي  يخبرنا خليل أحمد خليل، يعبر أركون عن هذه الظاهرة كما   4"سلطة في التاريخالمعرفة سلطة كأي " 
و إنما هناك منسي لا يمكن تعويضه نتج عن البتر التاريخي وعن الضغوط الانتخابية التي  : "رف الباحثين كانت منسية ثم اكتشفت وحققت من ط

 .5"يمارسها أي تراث ثقافي على نفسه
ة الشفوية أو الثقافة غير المرتبطة باللغة العربية كما يوهمنا أركون بل إن هذا الإقصاء قد مس بقي أن نشير إلى أن ظاهرة التهميش لم تمس فقط الثقاف

مي حيث كانت أيضا كل تراث غير مرتبط بالثقافة المسيطرة سلطويا و سوسيولوجيا و إن كان مكتوبا بالعربية ونماذج هذا الأمر كثيرة في التاريخ الإسلا
 :ع ابن حزم الأندلسي حتى أنشد بمرارة كبيرة قصيدته التي منهاتحرق كتب المخالفين كما حدث م

 ه في صدريإنرقوا القرطاس لا تحرقوا الذي       تضمنه القرطاس فان تح
 يسير معي حيث استقلت ركائبي         و ينزل إن أنزل و يدفن في قبري

 
 : خاتمة

 : ةيمكننا تسجيل الملاحظات التالي أركونالمكتوب بحسب تصور محمد  إلىتحول الثقافة العربية و الإسلامية من الشفوي بعد هذا التتبع لموضوع 
نظرا لما يستتبعها من تأثيرات على بنية هذا  الإسلاميتكتسي قضية التحول من الشفوي إلى المكتوب أهمية بالغة في مقاربة محمد اركون للعقل العربي 

 .ى تصوراته حول الحقيقة الدينية كالوحي و التمييز بين القرآن و المصحف و غيرها من المسائل العقل و عل

                                                           
 .6ص ’ 3008’1ط’دار الطليعة بيروت ،ترجمة هاشم صالح،كيف نفهم الإسلام اليوم:قضايا في نقد العقل الديني: محمد أركون - 1
 .39ص : تاريخية الفكر العربي الاسلامي: محمد أركون - 2
 .88-86ص : المصدر نفسه - 3
 .93ص  0883، دار الطليعة، بيروت، العقل الإسلامي: ليلخليل أحمد خ - 4
 .60ص : والإسلاميتاريخية الفكر العربي : محمد أركون - 5



                                                                                 ISSN :1112-4377                                                                                               المعيار مجلة

 2222: السنة         22: عدد   24:  مجلد

 

106 
 

ثر كبير في عملية التحول من الشفوي إلى المكتوب و قد مست جوانب ية و التضامنات القبلية كان لها أالظروف السياسية و الاجتماع أنيعتبر أركون 
 .المجموعات الحديثية و السير  جوهرية من التراث مثل تشكل المصحف و

بة في خلق مناخ عقلاني سطرة  شخصياتها و لم تساهم الكتاجة المرحلة التأسيسية للإسلام و ألقد ساهمت عملية التدوين حسب أركون دائما في نمذ
دون تمحيص أو نقد و دون إستراتيجية رص الروايات بعضها إلى بعض ن كتاب هذه المرحلة استمروا في التدوين على الطريقة الشفوية بللمعرفة لأ

 .مسبقة للكتابة
نه بعد اكتشاف الورق أولا و الطباعة ثانيا حيث أ خطاب شفوي إلى نص مكتوب و بين تنامي ظاهرة التقديسمن ن يربط أركون بين تحول القرآ

 .محلا للتقديس في الآن ذاتهأصبح بالإمكان تعميم هذا التقديس على قطاعات واسعة من المؤمنين ليصبح المصحف متاحا و 
ن و المصحف مغالطة كبيرة حيث هناك فرق بين الملفوظ في حالته الأولية  حيث لفظ للمرة الأولى وبين النص المكتوب يعتبر أركون المطابقة بين القرآ

 .تلف عن الخطاب الشفويكل ما يمكننا الآن هو التعامل مع النص المكتوب الذي يخ إلى حيثيات انبثاقه حيث لا يمكننا الوصول 
ثنيات غير المرتبطة بتهميش التراث الشفوي لمختلف الإ المختلفة و ثانيا الأرثوذكسياتلقد لعبت الكتابة في الفضاء الإسلامي دورا مزدوجا أولا بتقوية 

 .باللغة العربية 
 السياسيةبالمقابل لا يدعم أركون مقولاته حول تشكل المصحف و ملابسات مرحلة التدوين 

 .والاجتماعية بأي أمثلة أو وقائع تاريخية بل يكتفي بترديد ادعاءات الإستشراق التقليدي  دون أدنى إضافة
ه لا يخبرنا أركون بأي شيء يفسر لنا تواطؤ الأرثوذكسيات المختلفة و حتى المتناحرة أحيانا على اعتماد نسخة واحدة للمصحف و مع ذلك فان

 .رى مغلق عليها بالرتاج عند علوية المغرب و دروز سوريا و زيدية اليمن في مجانبة واضحة لأبسط بديهيات البحث العلمييفترض و جود  وثائق أخ
ترويج لمقولاتها و لإشاعة فضاء من النقاش العقلاني خصوصا مع بفرص واضحة في ال أركونكس ما يدعي لقد حظيت الأدبيات غير الرسمية على ع

الرابع الهجري فليس كما يشير أركون نفسه عند حديثه عن إنسية القرن و التيارات الفلسفية المرتبطة قليلا أو كثيرا بالفلسفة اليونانية   المعتزلة و المتكلمين
 .طلاق الادعاء بغياب العقلنة عن فضاء الكتابة في العصر الكلاسيكي بشكل كاملصحيحا على الإ

الرسمية هو فقط ما أهله لان يكون الخط الأكثر رواجا بل يجب البحث عن عوامل أخرى أدت إلى انتصار لا يبدو أن ارتباط الخط السني بالسلطة 
 .هذا التيار

و دقة دعاءاته بالمجمل فان ما ينقص مقاربة أركون لعملية التحول من الشفوي إلى المكتوب هو الأدلة و الشواهد التاريخية الواقعية التي تثبت صدقية ا
 .هذه المسألة كي لا تبقى هذه المقاربة في حدود الفروض النظرية التي يعوزها الدليل و الإثباتملاحظاته حول 

 
 
 
 
 
 

 

 

 قائمة المصادر والمراجع

 : المصادر
 

 



                                                                                 ISSN :1112-4377                                                                                               المعيار مجلة

 2222: السنة         22: عدد   24:  مجلد

 

107 
 

 . 2مركز الانماء القومي بيروت ط’ ترجمة هاشم صالح:تاريخية الفكر العربي و الإسلامي :محمد أركون -0
  .القومي، بيروت ، ترجمة هاشم صالح، مركز الإنماءقراءة علميةالفكر الإسلامي، : أركون محمد -3
 .3003، 6لح، دار الساقي، بيروت، ط، ترجمة هاشم صاالفكر الإسلامي، نقد واجتهاد :محمد أركون -2
 .’3008’1ط’دار الطليعة بيروت ،ترجمة هاشم صالح،كيف نفهم الإسلام اليوم:قضايا في نقد العقل الديني :محمد أركون -1

 

 : اجعرالم

 
 :باللغة العربية المراجع/  أ

 

 .0883، دار الطليعة، بيروت، العقل الإسلامي: أحمد خليل خليل -1
 .0880البيضاء، بيروت المركز الثقافي العربي، الدار  مفهوم النص،: حامد أبو زيد نصر -2
 .38تواتي، مجلة الحياة الثقافية، عدد ، تعريب حسناء مواقف كلاسيكية وآفاق جديدة: تنزيل القرآن وتأويله: الشرقي عبد المجيد -3
 .0890، الدار التونسية للنشر، تونس، في قراءة التراث الديني ضمن في قراءة النص الديني: الشرفي عبد المجيد -4
  .0896، مركز الإنماء القومي، بيروت، إستراتيجية التسمية: صفدي مطاع -5
  .0826المعارف، القاهرة، ، دار الفن ومذاهبه في النشر العربي: ضيف شوقي -6
  .3المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، ط.العرب والفكر التاريخي: العروي عبد الله -7
 . 3002 – 0، دار الطليعة،طنقد العقل الإسلامي عند محمد أركون: الفجاري مختار -8
 .0881، دار ميمنة للطباعة و النشر بيروت لغات التعبير: المجدوب فاروق -9

 
 : راجع باللغة الأجنبيةالم/  ب

 

1- Michel  Foucault : l’archéologie du savoir, paris, Gallimard,1969. 

2- Michel  Foucault : l’ordre du discours, paris,Gallimard.1971 

 
 

 


