
              ISSN :1112-4377مجلة المعيار                                                                                          

 4242: السنة      24: عدد   42:  مجلد

 

151 

 

 مقاربة مفهوميةالعنف في 
Violence a conceptual approach  

  1زهير قوتال
  الجزائر - 2جامعة محمد لمين دباغين، سطيف 

gouttelzahir@yahoo.fr 
 

 51/22/0202لنشر على الخط ا 02/26/0202 القبول 51/20/0252تاريخ الوصول 

Received 51/02/2019  Accepted  24/06/202020 Published online 15/09/2020 

 

 ملخص
املات في الحياة يشغل الاهتمام بالمفاهيم في الأبحاث العلمية والاجتماعية والإنسانية بشكل عام موقعا مركزيا، لما لهذه المفاهيم من دور في ضبط التع

ا قد . وفي بناء النظريات والمناهج والنماذج في المجالات العلمية اليومية والعملية، والمتطلع على القطاعات المعرفية التي اشتغلت بمسألة المفهوم، يجد أنّه
عات تفسيرية فحقيقة العملية المفهومية تعني تحويل العالم من وقائع وأحداث، إلى إبدا. اعتنت كثيرا بشروط امتلاك المفهوم، وبكيفية تحديده، وتشكله

 . وفهمية، وبالتالي إلى مادة تواصلية حوارية بين الناس مما يطرح العلاقة بين هذه العملية وبين التداول والاختلاف
عتبرا له مكانا مويعُد مفهوم العنف وما يقابله في بعض اللغات الأجنبية كالفرنسية والإنكليزية، أحد أهم المفاهيم التي نقُلت إلى الفكر العربي وأخذ 

وقد جاءت هذه المحاولة لتنظر في هذا المفهوم الذي شاعت . داخل قطاعات معرفية كثيرة وساد استعماله في مجالات كثيرة سياسية وقانونية وإعلامية
تجها الفكر الغربي الإسلامي المعاصر، و الذي تأثرت فيه هذه الاستعمالات بالدراسات الفلسفية و السياسية التي أن -استعمالاته في الفكر العربي

يأخذ الحديث والمعاصر، حيث نقُلت الكثير من المصطلحات و المفاهيم التي أنشأها أساطين الفكر الغربي، إلى العالم العربي الإسلامي دون أن 
الإسلامي؛ مما نتج عن هذا  -الناقلون لهذه المفاهيم في حسبانّم، اختلاف المجال التداولي الخاص لأصحاب هذه المفاهيم مع مجالهم التداولي العربي

من جهة وفي  « violence » من هنا ارتأينا أن ننظر في هذا المفهوم الغربي المنقول. النقل الكثير من الإشكالات إن لم نقل الكثير من الآفات
  "العنف"المفهوم الذي وضع بإزائه في الفكر العربي الإسلامي المعاصر ألا و هو 

   التأصيل البنيوي–التأصيل المضموني  –التسامح  –العنف  –فهوم الم: الكلمات المفتاحية
Abstract : 
The interest in concepts is currently a cornerstone in Social, Scientific and Humane research, for the role 

they carry out in regular day to day transactions, as well as the building of theories, methods and models in 

scientific fields. For one who is familiar with the scientific fields that worked on the issue of conception, 

they would most surely find that it took great interest in the conditions of owning a conception, how to 

determine one and how it is formed. For the truth of the conceptualization process is to transform the world 

from facts and incidents to innovations of justification and explanation, thus to a communicative matter of 

discussion among people, which suggests a relationship between the conceptualization process and the 

matter of difference and use. 

The concept of violence and what it is equivalent to it in some foreign languages like French and English, is 

considered as one of the most important concepts transferred to Arab thought, it has taken a considerable 

position in many fields of knowledge and its use has become a standard in many fields of politics, law and 

media. This attempt came to observe this concept of widespread use in Arab/Islamic modern thought, in 

which the uses of said concept were affected by political and philosophical studies produced by the Western 

modern thought, many of these concepts and terms made by the greats of the modern western thought were 

                                                 

 gouttelzahir@yahoo.fr: زهير قوتال            البريد الإلكتروني: المؤلف المرسل -1 



              ISSN :1112-4377مجلة المعيار                                                                                          

 4242: السنة      24: عدد   42:  مجلد

 

152 

 

transferred to the Muslim Arab world without taking into consideration the difference of the domain of use 

for the owners of said concepts to their own Arab Muslim domain of use, this transfer has produced many 

problematics if not many lesions. From this stand we have chosen to look into the transferred western 

concept of “violence” on one side and into its made equivalent concept in the Arab Muslim Thought.  

Keywords:Violence, Structural Consolidation, Semantic Consolidation, Tolerance 

 :مقدّمة
إنه الاشتغال بالمفاهيم من حيث نشأتها و تكونّا و سيرورتها و صيرورتها يعود لدورها العلمي و المنهجي في تطور مختلف 
العلوم و قطاعات المعارف و الفنون، فالبحث في المفاهيم في مجالات الدراسات الاجتماعية و الثقافية من شأنه أن يوقفنا على 

خلف هذه المفاهيم و ذلك من حيث كونّا المحرك و الفاعل الأساسي للمضامين العلمية لتاريخية التي الكثير من الجوانب العلمية و ا
فمعرفة طبيعة المفهوم و كيفية تشكهله و مجاله و مآله هي من بين المسائل و المباحث التي تشغل كل فلسفة أرُيد . و المعرفية و الفنية 

معلومة ،فبالتالي لا غرو إذا كانت المفاهيم مركز و آفاق  مسطرة  له إستراتيجية لها أن تكون مبدعة ، كما يشتغل به كل عالم
 . اهتمام و تفكير و تنظير الفلاسفة و العلماء على حد سواء

الإسلامي المعاصر،  -نظر في أحد المفاهيم الأساسية التي سادت و شاع استعمالها في الفكر العربيتهذه المحاولة لوتأتي  
 قلتحيث نُ ،الفكر الغربي الحديث و المعاصر  هاجنتت فيه هذه الاستعمالات بالدراسات الفلسفية و السياسية التي أالذي تأثر و 

الناقلون لهذه العالم العربي الإسلامي دون أن يأخذ  إلىالكثير من المصطلحات و المفاهيم التي أنشأها أساطين الفكر الغربي، 
مما نتج عن  الإسلامي؛ -مجالهم التداولي العربيالتداولي الخاص لأصحاب هذه المفاهيم مع  م، اختلاف المجالالمفاهيم في حسبانّ

 .هذا النقل الكثير من الإشكالات إن لم نقل الكثير من الآفات
أحد هذه المفاهيم التي نقلت إلى الفكر السياسي العربي ،من اللغة الفرنسية و اللغة الانكليزية " Violence"عد مفهوم و يُ 

 .و أخذ له مكانا معتبرا داخل هذا القطاع و ساد استعماله في قطاعات كثيرة معرفية سياسية و قانونية وإعلامية
سلامي في الفكر العربي الإ بإزائهمن جهة و في المفهوم الذي وضع  من هنا ارتأينا أن ننظر في هذا المفهوم الغربي المنقول

و لما كانت هذه المقاربة هي مقاربة فلسفية فإنّا تحاول أن تكون تقويمية لا تحقيقية كما هو الشأن في " . العنف"المعاصر ألا و هو 
بحيث يبقى النظر إلى الواقع أمرا عارضا و تابعا  ،( مثاليأي )ينبني على ما يجب أن يكون فلسفي المقاربة العلمية ذلك أن كل تقويم 

 .1له
 المقاربة المفهومية:أولا 

 :التداولي الخاصالمجال 

نقوم ببيان الأسباب التي يقوم عليها المجال " Violence"و " العنف"بداية و قبل الشروع في النظر في ذانيك المفهومين 
 :التداولي العربي الإسلامي و هي أسباب ثلاث على أقل تقدير

                                                 
 .   11، ص 2002، 1طه عبد الرحمن، روح الحداثة،المركز الثقافي العربي ، الدار البيضاء و بيروت ، ط 1



              ISSN :1112-4377مجلة المعيار                                                                                          

 4242: السنة      24: عدد   42:  مجلد

 

153 

 

 إلىمعلوم أن اللغة من أقوى الأدوات التي يستخدمها المتكلم لتبليغ مقاصده  :الأسباب اللغوية -1
المخاطب وللتأثير فيه بحسب هذه المقاصد، و بقدر ما تكون هذه الأسباب مألوفة للمخاطب، و موصولة بزاده من 

 1.الممارسة اللغوية، فهما و عملا يكون التبليغ أفيد و التأثير أشد
تقل الأسباب العقدية نّوضا بمقتضى التواصل و التفاعل عن الأسباب اللغوية، لا  :الأسباب العقدية -2

 2فالعقيدة هي الأساس الأول الذي قامت عليه الممارسات التراثية
أن ما يتناقله المتخاطبون بواسطة لغتهم  وما يتعاملون به بموجب " من المعلوم  :الأسباب المعرفية -3

رق استدلالية تتسع بها المدارك العقلية في أنفسهم كما تنفتح بها أفاق العالم من عقيدتهم هو جملة مضامين دلالية و ط
 .3"حولهم، فلا تواصل و لا تفاعل في التراث إلا بالمعرفة المتوسلة باللغة و المبنية على العقيدة

على أصول ،بد الرحمن و مقتضى التداول هو أن الشُعب الثقافية الثلاث للتراث السالفة الذكر ، لا تستقيم بحسب طه ع
حتى يتحقق العمل بها وفق ما ينفع الغير فضلا عن نفع الذات ، و وفق ما ينفع الآجل ، فضلا الإسلامي  –التراث العربي 

فمبدأ تداول العقيدة هو ممارسة الاعتقاد على مقتضى النفع المتعدي المزدوج ، و لا ممارسة للعقيدة على هذا . عن نفع العاجل 
و مبدأ اللغة هو ممارستها على مقتضى النفع المتعدي المزدوج ، .  4إلا متى وافق القول الفعل و طابق الخطاب السلوكالمقتضى 

و لا ممارسة للغة على هذا المقتضى إلا متى استند المتكلم أو الكاتب في إفادة المخاطب أو المتلقي إلى الأساليب المقررة و 
أما مبدأ تداول المعرفة .  5لى قانون لسانه التي تعني العمل بأساليب العرب في التعبير و التبليغ المعارف المشتركة و إفادة الغير ع

، و لا يتحقق هذا الفعل إلا إذا كان القصد من طلب فهو كذلك يقتضي ممارسة المعرفة على مقتضى النفع المتعدي المزدوج 
أي أن أصل التداول هو عبارة عن تقدم العمل على النظر و  العلم هو العمل به ، و كان العمل به هو الباعث على طلبه

 .  6استناد العقل النظري إلى العقل العملي 
القلق التعبيري و القلق  إلىفالإخلال بهذه الأسباب الثلاثة يؤدي بالمشتغل بالتراث عموما و المتفلسف خصوصا     

 .مقتضى المجال التداولي الخاص؟ ىإذن تأصيل المفهوم عل العقدي و القلق المعرفي، و إذا كان الأمر كذلك فكيف يكون

                                                 
 242،ص2007، 3طه عبد الرحمن ، تجديد المنهج في تقويم التراث ، المركز الثقافي العربي ، الدار البيضاء و بيروت ، ط 1
 .المرجع نفسه و الصفحة نفسها  2
 .242 المرجع نفسه ، ص 3
 .و ما بعدها  224المرجع نفسه ، ص  4
 .227 – 222المرجع نفسه ، ص 5

 .المرجع نفسه ، الصفحة نفسها  6



              ISSN :1112-4377مجلة المعيار                                                                                          

 4242: السنة      24: عدد   42:  مجلد

 

154 

 

شاري يربطه بالمجال التداولي إإن تأصيل المفهوم الفلسفي يقوم من خلال تزويد الجانب الاصطلاحي منه بجانب    
ه بالمجال شاري الذي يربطي للمفهوم الفلسفي هو جانبه الإللفيلسوف واضعا أو مستثمرا له، و عليه يكون القوام التأصيل

 .  1 فالتداولي للفيلسو 
فالجانب العباري من المفهوم الفلسفي هو دلالة لفظه على " ؛إشاري جانبجانب عباري و : و معلوم أن للقول جانبان 

و تأصيل المفهوم الفلسفي هو تزويد الجانب  .2"المعنى الذي وضع له في الأصل، فتكون هذه الدلالة دلالة حقيقية
، و تنقسم العناصر التأصيلية المضمرة في وضع  3 بالمضمرات التي تربطه بالمجال التداولي لواضعه أو لمستثمرهالاصطلاحي منه 

 :المفهوم الفلسفي و استثماره الى قسمين كبيرين
ة و هي جملة المضمرات الدلالية التي تتأصل بها الإمكانات الإشكالية للمفهوم يالعناصر التأصيلية المضمون :أحدهما

 .الفلسفي
 .العناصر التأصيلية البنيوية و هي جملة المضمرات العلاقية التي تتأصل بها الإمكانات الاستدلالية لهذا المفهوم :ثانيهما
نماء إمكاناته الاستشكالية و الاستدلالية توسيعا أو توليدا، فكل عمل تأصيلي لا تكون معه  إلىتأصل المفهوم يودي ف   

   4د تأصيلا و إنما تجميدازيادة في المؤصل لا يع
  

     التأصيل المضموني         أولا
مستقلة، فإنه  إجرائيةكل متفلسف يدخل في وضع المدلول الاصطلاحي لمفهومه الفلسفي و يجعل منه مصطلحا له 

ذلك أنه  و تظهر فائدتها؛ الإجرائيةبت هذه يستدعي، توسيعا لمجال أسئلته و إشكالاته، جملة من العناصر الدلالية التي يمكن أن تث
ما قبل الاصطناعية أو قل ما قبل الاصطلاحية أي المرحلة التي " النظر في المفهوم يجب أن يكون نظرا استشكاليا في مرحلة المفهوم 

اضح فيه و يكون فيها اللفظ وليد الإدراك العام ،المرحلة التي كان فيها هذا اللفظ لفظا متسع الدلالة متعدد المحامل لا تدقيق و 
 . 5إلى الخلاف و النزاع ، و هي أمور تقتضي الاصطلاح و الصلح بين المتخاصمين و التقريب بين المتنافرينتحديد مما يؤدي 
لا يعتبرهدددددددا كدددددددذلك، قدددددددد هدددددددذه العناصدددددددر الدلاليدددددددة جدددددددزءا صدددددددر ا مدددددددن المددددددددلول الاصدددددددطلاحي، و  واضدددددددع المفهدددددددوم وقدددددددد يعتدددددددبر

المفهوم الحددددي هددددو كددددائن فدددد هددددذا المفهددددوم، بددددإزاءمكتفيددددا بددددأن تكددددون سددددندا مددددن ورائدددده يتكددددض عليدددده، بدددددءا مددددن اللفددددظ الددددذي يضددددعه 
فيقدددددددع التددددددددافع و  تتمثدددددددل حياتددددددده في تعالقددددددده مدددددددع الكائندددددددات الأخدددددددرى الدددددددتي يتقدددددددوى بهدددددددا و يتعدددددددزز ،أو يتعدددددددار  معهدددددددا و يتندددددددافر ،

و الأنسدددددددب أو ربمددددددا يتقددددددارب معهدددددددا و يتشددددددابه ممددددددا يترتدددددددب علددددددى هدددددددذا  ر بقدددددداء الأصدددددددلح و الأنفددددددعالتزايددددددل بيندددددده و بينهدددددددا   يصددددددا

                                                 
 .121، ص  1111، 1، القول الفلسفي ، المركز الثقافي العربي ، الدار البيضاء و بيروت ، ط 2طه عبد الرحمن ، فقه الفلسفة  1
 .130المرجع نفسه ، ص  2
 .131 المرجع نفسه ، ص 3
 . 134المرجع نفسه ، ص4

 . 20، ص2013، 1حمو النقاري ، ابحاث في فلسفة المنطق ،دار الكتاب الجديد المتحدة ،بيروت ،ط 5



              ISSN :1112-4377مجلة المعيار                                                                                          

 4242: السنة      24: عدد   42:  مجلد

 

155 

 

التقددددارب حصددددول وشددددائج و أوصددددال و الدددددتلاقح بيددددنهم جميعددددا بوجدددده قدددددد يثمددددر خدددديرات كثددددر تعدددددود بددددالنفع علددددى الناقددددل و المسدددددتعير  
هددددذا اللفددددظ لدددديد مخترعددددا مددددن عنددددده كمددددا يخددددترع فبمددددا أن   .  1كمددددا يمكددددن أن ينتفددددع بهددددا الكددددائن الحددددي المنقددددول و المسددددتعار نفسدددده

؛ العددددالم أو الرياضدددددي رمدددددوزه، و إنمدددددا يسددددتعيره مدددددن لسدددددانه الطبيعدددددي، فلابددددد أن يكدددددون لهدددددذا اللفدددددظ سددددابق دلالدددددة و سدددددابق اسدددددتعمال 
صددددددرف هددددددذه الدلالددددددة و هددددددذا الاسددددددتعمال حددددددتى لددددددو فرضددددددنا أندددددده أراد ذلددددددك، لأنّمددددددا لا ينفكددددددان  إلىسددددددبيل لهددددددذا المتفلسددددددف  و لا
اللفدددددظ كمدددددا لا ينفدددددك الشددددديء عدددددن نفسدددده، بدددددل علدددددى العكدددددد مدددددن ذلدددددك يجدددددد المتفلسددددف فيهمدددددا مدددددا يمكنددددده مدددددن فدددددتح البددددداب  عددددن
فيأخدددددذ مدددددن هدددددذه الدلالدددددة السدددددابقة كدددددل السدددددمات المعنويدددددة القريبدددددة و البعيددددددة الدددددتي يمكدددددن أن  ة؛الفلسدددددفي تالاستشدددددكالامدددددن لمزيدددددد 

الخاصدددددة و   ن هدددددذا الاسدددددتعمال كدددددل السدددددمات السدددددياقية و المقاميدددددةيبدددددني عليهدددددا العناصدددددر الاصدددددطلاحية في مفهومددددده، كمدددددا يأخدددددذ مددددد
و قددددددد . 4"أن لكددددددل مفهددددددوم تدددددداري :" مددددددن هنددددددا قددددددول جيددددددل دولددددددوز ، 3 الددددددتي يمكددددددن أن يوسددددددع بهددددددا دائددددددرة تطبيددددددق مفهومدددددده،2العامددددددة 

أو الاسددددددتثمار حسددددددي  هددددددي مددددددن النددددددوع تكددددددون الدددددددلالات و الاسددددددتعمالات الددددددتي يسددددددتعين بهددددددا الفيلسددددددوف في وضددددددع مفهومدددددده أو 
ت للألفدددددددداي هددددددددو الفيلسددددددددوف اسددددددددتثمار الدددددددددلالات و الاسددددددددتعمالاو أكددددددددبر مثددددددددال عددددددددن هددددددددذه الممارسددددددددة التأصدددددددديلية في ،  عقلددددددددي

الددددددتي لا يخلددددددو منهددددددا أي مفهددددددوم  –الجانددددددب الإشدددددداري  –إنه هددددددذه الأثددددددار المضددددددمرة .5 (Logosاللوغددددددوس مددددددثلا)الألمدددددداني هيدددددددغر 
رجددددددات التجريددددددد ،فمددددددن الممكددددددن أن يُشددددددكل هددددددذا الجانددددددب مفهددددددوم مسددددددتمدة مددددددن اللغددددددة الطبيعيددددددة حددددددتى و إن وصددددددل إلى أعلددددددى د

الإشدددداري قوامددددا منسدددديا تتقددددوم بدددده الددددذات الإنسددددانية بغددددض النظددددر عددددن مجالهددددا التددددداولي الخدددداص و عددددن تاريخهددددا الددددذي اختصددددت بدددده 
 6. وتفردت
 

                                                                                                      :                                                       البنيويــل يالتأص ثانيا     
الاستدلالية للمفاهيم، وهو الذي  صل  الإمكاناتالمقصود بالتأصيل البنيوي هو التوسل بالمضمرات البنيوية في تأصيل    

واضع  الفيلسوف الخاص بهذا التداوليالمجال في  هافي علاقات تمتد جذور  إدماجهمنه النماء الاستدلالي للمفهوم، وذلك بناء على 
.المفاهيم   

                                                 
 .20المرجع نفسه ، ص 1
 .المقصود بالسياق هو القرائن القولية ، أما المقام فهو القرائن الحالية  2
 .134، ص 2فقه الفلسفة  3

4 Gilles Deleuze et Félix Guattari ,Qu’est ce que la philosophie ?éd Minuit , Paris ,1991,p23 
 
 5  Martin Heidegger , essais et conférences , éd. Gallimard , Paris ,  p249.  
      

   . 21أبحاث في فلسفة المنطق ، مرجع سابق، ص6



              ISSN :1112-4377مجلة المعيار                                                                                          

 4242: السنة      24: عدد   42:  مجلد

 

156 

 

ما أمكن من الطرق للانتقال بين مفاهيم، سواء كان هذا الانتقال تنسيقا أو تشقيقا، و  إيجادفالمتفلسف يسعى جاهدا في   
ث طرق، حيث كل واحدة منها تورث نوعا متميزا من تأصيل التشقيق أقوى في التفلسف من التنسيق، وتشقيق الكلام يتم عبر ثلا

 .(من حقل ) شتقاق و المقابلة و الاحتقالالا: الطرق الانتقالية وهي
رفية التي تبنى بها صستمد من الصيغ الالمضمرة التي تُ  الإشاراتأن الدلالة الاشتقاقية هي جملة  : التأصيل الاشتقاقي: 1

المضمرات اللازمة عن صيغته الصرفية بما  ما إلىالألفاي فيكون حد التأصيل الاشتقاقي هو الاستناد في بيان مدلول اصطلاحي 
 . 1 مقتضى التشقيق ىيجعله مستوفيا لشرط التداول اللغوي للمشتغلين به و ينمي قوته الاستدلالية عل

،سواء مضمرات غير المباشرة اللازمة عن توسط نظائره  إلىاد في بيان مدلوله الاصطلاحي هو الاستن: التأصيل التقابلي :2
وعليه .  2 أمثالا، توسطا يقوم بشرائط التداول اللغوي و المعرفي للمشتغلين به و ينمي قوته الاستدلالية التشقيقية أكانت أضدادا أم 

أو قل الأضداد، و تقابل وفاقي وهو الذي تندرج فيه الأمثال  هالذي تندرج فيفإن التقابل نوعان تقابل عنادي أو قل طباقي و هو 
ولما كان التقابل ذا صبغة بنيوية فإن الإشارات الإضمارية التي يورثها هذا التقابل تكون من الصنف الاستدلالي،   لما كان  .الأشباه

 .  3الاستدلالية تكون من الصنف الاستدلالي غير المباشر ضماراتن هذه الإيتوسط أحدهما بالآخر، فإ( النظيران)المتقابلان 
إن فعل احتقل على صيغة افتعل من الفعل حقل أي زرع ومنه الاسم الحقل، فيكون معنى احتقل  :ل الاحتقالييالتأص: 3

و الحقل بمعنى الأر  المزروعة و يفيد معنى النطاق و معنى الحد المحيط، والمعنى الذي  الاحتقال هو اتخاذ الحقل، أي اتخذ الحقل، و
حتقال هو اتخاذ نطاق منتج و عليه يكون الذي يفيد معنى الزرع، فيكون مجمل المدلول الاصطلاحي للا الإنتاجأو  الإثماريفيد هو 

يضرب نطاقا على مفاهيم مخصوصة ينتج بعضها من بعض  التأصيل الاحتقالي للمفهوم الفلسفي  هو تزويده بحقل مفهومي
 . 4 علاقات استدلالية مضمرة تنمو على مقتضى شرط التداول المعرفي للمشتغلين لهذا المفهومب

من هنا يمكن أن نفهم قول دولوز في ما يخص تواجد المفهوم الفلسفي على مقام المحايثة أو قل المواجدة أين يتعالق و يتجاسر 
 .  5 من المفاهيم مع جملة

 
في مفهوم العنف: ثانيا   

                      الطابع الإشكالي لمفهوم العنف                                                                      
مدار  إلىبعد ما فرغنا من تبيان الطرق التي يتم على أساسها التأصيل للمفهوم الفلسفي وضعا أو استثمارا ندخل الآن      

حديثنا في هذه المقاربة وهو مصطلح العنف وهو اللفظ الذي وضع من طرف المفكرين العرب المحدثين في مقابل الألفاي الأجنبية 
"Violence " الانكليزية، في اللغتين الفرنسية و"Gewalt "1 غيفالت في اللغة الالمانية . 

                                                 

 .242، مرجع سابق ، ص 2فقه الفلسفة    1  
 .120نفسه ، ص المرجع  2
 .120المرجع نفسه ،ص  3
 .122المرجع نفسه ،  4

Le plan d’immanence , voir Gilles Deleuze , op.cit.P38. 5  



              ISSN :1112-4377مجلة المعيار                                                                                          

 4242: السنة      24: عدد   42:  مجلد

 

157 

 

إن هذه المفاهيم الأجنبية تشكلت تدريجيا في المعاجم اللغوية، وكذا في الدراسات و الاختصاصات الفكرية والميدانية   
الدراسات في الدراسات المعاصرة و إلى حد ما في ( la violence أي مبحث) التي تناولتها، حيث انفصل هذا المبحث

ككائن اجتماعي يتفاعل مع غيره ضمن   بالإنسانعرف باعتباره ظاهرة خاصة الحديثة عن مجال الطبيعة و الآلهة، و أصبح يُ 
 .صراعات خاصة و تجاذبات اجتماعية و اقتصادية و سياسية

 :على الأقل إثنين أمرين إلىو يعود اللبد الذي أحاط بمحاولات التعريف لهذا المصطلح بحسب الدارسين في هذا المجال، 
 .تعدد دلالات المفهوم و تنوع المضامين التي تشير إليه :أحدهما
، حيث يمكن أن ننظر إليه من la violenceاختلاف المنطلقات و القطاعات المعرفية التي تناولت مبحث  :ثانيهما

 .متعددة جوانب
هو تعبير عن انفعال أو انفجار للقوة و يتخذ  Violenceفعل   نه إ:   Psychologique الجانب النفسي  

 .لحكم العقل فيظهر في سلوك عدواني ضعشكلا لا يخ
 .على أنه اعتداء على ملكية الآخر و حريته La Violenceعرف يُ  :الجانب الأخلاقي
أو استغلالها في  باعتبار استخدام للقوة من أجل الاستيلاء على السلطة أو الحفاي عليها هنه يعرفإف :الجانب السياسي
 .تحقيق أهداف مشروعة

 
 Violenceالمعنى اللغوي للفظ 

 
و من  VIOLAREمصدرها الفعل اللاتيني  violationو  violerو فعل  Viole أو  Violenceإن لفظ 

 La Force – Laتعني بحسب المعاجم          Visو المشتقان بدورهما من اللفظ اللاتيني  Violentiaالاسم 
Violence  من هنا يتبين لنا أن كل من ،Force  القوة، و  أيViolence ا ما و أصلهيشتركان من حيث مصدرهم

فإن أي محاولة لوضع تعريف لمعنى ( ووفق قاعدة التأصيل المضموني)و بناء عليه  ؛2 اللاتيني  Visالاشتقاقي من اللفظ 
Violence  أن يستدعي معنى فلابدForce   و القوة يمكن أن تكون قوة جسدية ؛ القوة الذي يشترك معه في المصدر أي

يستدعي معنى ممارسة أو قل فعل   Violenceو إذا كان الأمر كذلك فإن لفظ ، مادية و يمكن أن تكون معنوية نفسية 
 .أو حيوانا أو جمادا إنسانابازاء الآخر سواء كان الآخر  إلاالقوة، و لا فعل 

 أي أنه ، ة بين طرفين لغاية ما هة مع الأخر أي أن هناك علاقة قو  مل معنى المواج Violenceمعنى  فإنه و عليه    
لتحقيق هدف أو غاية ما، وقد تكون هذه الغاية محمودة أو منبوذة، وقد  هو فعل فعل القوة و ممارستها في مواجهة الأخر

الأذى بالأخر و الضرر بممتلكاته و  إلحاقمعنوي أي قد تكون قصد تكون الغاية من استعمال القوة اتجاه الآخر بقصد مادي 

                                                                                                                                                                                

 .111،ص2012، 1علي بنمخلوف و محمد الصغير جنجار ، مفردات الفلسفة الأوروبية ، الفلسفة السياسية ،المركز الثقافي العربي ، بيروت  ط 1  
 2 . 111المرجع نفسه ، ص    



              ISSN :1112-4377مجلة المعيار                                                                                          

 4242: السنة      24: عدد   42:  مجلد

 

158 

 

على فعل  إكراههو قد تكون بحمله و  .لقي بالغيرالأذى الخخ  ، لإلحاق  "المقمعة"أو بتعبير أخر تستخدم في هذه الحالة قوة اليد 
 .لقي بالأخرالخُ المعنوي أو قل الضرر  لإلحاقستعمل فيه اللسان شيء أو منعه عن فعل شيء آخر وقد ي

الألفاي و على رأسها من الألفاي التي تدخل في مجاله المعجمي أو الدلالي فإننا نظفر على جملة  إلىوإذا جئنا 
L’agression  و التي يمكن ترجمتها بالاعتداء و كذلك من نفد الجذرL’agressivité  فكل عدوان هو ، العدوانية

Violence د إلحاق الأذى به أو بممتلكاته، و لكن ليد كل أي ممارسة القوة ضد الآخر قصViolence   عدوان، و
 .L’ennemi تستدعي لفظ أو قل مفهوم العدو    Violenceبالتالي فإن 

بمعنى الصراع   Conflit   لفظ ، و الذي يفيد معنى انتهك و خرق  transgresserكذلك هناك لفظ أو قل فعل 
  Brutalité بمعنى المنافسة و  Rivalitéو لفظ ، الذي يفيد معنى العداوة  Hostilitéو كذلك لفظ ،  أو النزاع 

فيد معنى الاستبداد و الذي ي Tyrannie و كذلك لفظ أو القسوة الذي يفيد صفة القساوة   cruelالوحشية، و لفظ 
 .تدخل في ما يمكن أن نسميه بالمقابلات الوفاقية التي تحملها  نياالطغيان، كل هذه الألفاي و المصطلحات و المع

رجم في بداية و الذي تُ  La Tolérance باقية فهناك عدة ألفاي أو قل مصطلحات أولها مفهوم أما المقابلات الط     
بفضل  Toléranceكما يمكن أن تترجمه بمعنى اللين و قد حمل هذا اللفظ   ؛ 1 الأمر بلفظ التساهل   التسامح مع الكواكبي

 . L’indifférence الاستعمالات معنى اللامبالاة 
غض الطرف و  يفيد معنى الذي يفيد معنى التساهل كذلك و  L’indulgence هناك مصطلح أو لفظ كما أنه 
الذي   Le Respect هو لفظ   La Violence   هناك لفظ اشتهر في استعماله المتأخر في مقابل  .التماس العذر

 .الفكرية أو العقدية اختياراتهيفيد معنى الاحترام أي احترام الآخر في 
 :مفهوم العنف

و العنف على  . 2 الدلالة على الوحدة في لزوم طبيعي أو آلي هو العنف لفظ على وزن فدُعْلُ وخصوصية هذا الوزن :لغة
ق وهو الخرق بالأمر وقلة الرفق به، و العنيف الشديد من القول و الشديد في السير، و ء في المعاجم العربية هو ضد الرفما جا

و اعتنف الأمر إذا أخذه بشدة و بعنف،  (.أو المعنوي العنف الكلاميأي )يدهرخ و لاخمخ و وبه خ بالتقريع عقولهم عخنَّفخ تعنيفًا بمعنى 
 .لك تفيد معنى الكره فتقول اعتنف الشيء إذا كرههو اعتنف تفيد معنى الابتداء أو قل البدء بالأمر و كذ

يفيد جملة من الدلالات وهي " عنف" لفظ ومما تقدم فإن .يعني الغلاظة و الصلابة -العين و الميم ضمب -ف نُ و العُ 
 . 3 الغلظةالتعيير واللوم والتوبي  والخرق والابتداء والكره والصلابة و الشدة و 

                                                 
 .27، ص2003رضوان السيد، مسألة التسامح في كتابات العرب المحدثين والمعاصرين، مجلة التسامح العدد الأول، 1
 111، 1117، 2عبد الله العلايلي، مقدمة لدرس لغة العرب، دار الجديد، بيروت، ط 2
 .112ومختار الصحاح، ص  221-227، ص1ولسان العرب المجلد 111-112، ص24تاج العروس مجلد  3



              ISSN :1112-4377مجلة المعيار                                                                                          

 4242: السنة      24: عدد   42:  مجلد

 

159 

 

ف العنف على اعتباره ممارسة فيها عره دلالات المضمونية الموسعة لمعنى العنف يمكن أن نُ ومن خلال هذه المعاني و ال   
، العنف هو استعمال للشدة و الغلظة تعبير أخربوقد تكون هذه الممارسة قولا أو فعلا أو ،رق بها حدود الغير تخُ شدة و غلظة 

 .سواء بالقول أو بالفعل و الإكراه اتجاه الغير
وهو على وزن فعلوان " العنفوان"فإننا نجد لفظا من نفد الجذر ، المقابلات الوفاقية للفظ العنف  الآن إلىو إذا جئنا   

و عليه يكون معنى العنفوان هو أول ،  1 الدلالة على الأول من الوصف و الأقدم من الوصف أيضا هو  وخصوصية هذا الوزن
عنفوان يفيد معنى الحدة في  لفظ فوان البنات أي بدايته و أوله، كما أنالعنف أي أول الشدة ولهذا يقال عنفوان الشباب و عن

 . 2 الشيء فيقال عنفوان الخمر أي حدتها
تدافع القوم أي دفع بعضهم  ناومن الكلمات التي تدخل في مقابلاته الوفاقية لفظ الدفع و معناه الإزالة بالقوة، فقول   

د المشاركة في الدفع وهو الذي يفيد معنى الضرب باليد للإقصاء عن المرام و هو بعضا و الدفاع مصدر دافع الرباعي وهو يفي
وخلخوْلاخ دخفْعُ اللَّه  النَّاسخ بدخعْضخهُم [: "40]الحج ، و هو المعنى الذي جاء في قوله تعالى في سورة  3 ذب و منع عن مصلحة الدافع

دُ يذُْكخرُ ف يهخا اسْمُ اللَّه  صخوخام عُ وخب يخعٌ وخصخلخوخاتٌ  ب بدخعْضٍ لهَّدُِّمختْ  فالدفاع هنا هو ما . " عخز يزٌ  كخث يراً وخلخيخنصُرخنَّ اللَّهُ مخن يخنصُرهُُ إ نَّ اللَّهخ لخقخو ي   وخمخسخاج 
اء أودعه الله في الإنسان من القوة الشهية لبقائه و بقاء نوعه، و القوة الغاضبة لرد المفرط في طلب النافع لنفسه لأجل استبق

 . 4 بقية الأنواع
[: 221]في سورة البقرةوقد ارتبط معنى الدفاع بالغاية منه وهو إزالة الفساد في الأر  فقد جاء في آية أخرى قوله تعالى 

فالآيتان جاءتا في معر  الامتنان الذي منه  " وخلخوْلاخ دخفْعُ اللهه  النَّاسخ بدخعْضخهُمْ ب بدخعْضٍ لَّفخسخدخت  الأخرُْ  وخلخدك نَّ اللههخ ذُو فخضْلٍ عخلخى الْعخالخم ينخ "
الله على عباده، على الإنسان، فقد أودع الله فيه قوة الدفع أي العنف وبواعثه، و لولا هذه النعمة، القوة و الملكة و الغريزة 

 .لفسدت الأر  ومن عليها و أختل النظام الذي هو قوام المجتمعات و الأمم و الحضارات
المعنى يكون الدفاع أو الدفع كممارسة للعنف قصد حفظ توازن العمران البشري هذا فضلا على أنه  و على أساس هذا 

 .قانون عام يشمل المملكة الحيوانية التي تشملها إرادة البقاء هي الأخرى
وة اتجاه أرقى أشكال العنف و استعمال الق وو عليه يكون العنف في هذه الحالة هو درء الفساد بالحرب و الحرب أعلى 

كما جاء الأخر الذي أفسد في الأر  و طغى و اهلك الحرث و النسل، أي أن العنف يكون في هذه الحالة في مواجهة الفتنة  
نخةُ أخشخدُّ م نخ الْقختْل  [" 111]البقرة  في قوله تعالى في سورة وقد يقع درء الفساد و لجم الفتنة من غير الحرب، و القتل، "  وخالْف تدْ

 .لمدافعة الفكرية و الحوارية أي بالحكمة و الموعظة و المجادلة الحسنةفتكون با

                                                 
 .111الشي  عبد الله العلايلي ن مرجع سابق ن ص  1
 .أنظر لسان العرب ومختار الصحاح وتاج العروس، مرتجع سابقة والصفحات نفسها 2
 .202، ص2الطاهر بن عاشور ، تفسير التنوير و التحرير، دار سحنون، توند، دون تاري  ودون تاري ، المجلد  3
 . 202، ص 2المرجع نفسه ج 4



              ISSN :1112-4377مجلة المعيار                                                                                          

 4242: السنة      24: عدد   42:  مجلد

 

160 

 

فكلمة التسامح التي شاع استعمالها  .باقية لمعنى العنف، الرفق و التسامح و التساهل و اللين و العفوومن المقابلات الط  
ي المساهلة، هو المسامحة  . 1 الجودهي ماحة امح والسُ سُ التي تفيد الجود و العطاء، و الو  "س م ح "في مقابل العنف من الجذر
احة تفيد معنى اللين و التساهل وتفيد معنى العفو عند المقدرة وهو يدخل في حا سُ سخ ح و سخخ   2،فقولهم تسامحوا أي تساهلوا

 .معنى الجود و العطاء و الإيثار
أو في الفعل قصد إلحاق الأذى بالغير أو إيقافه و الحد من  العنف هو استعمال القوة في القول وعليه في الأخير يكون      
ارس فيها بشكل أرادي واع تمُ وضعية صراع و نزاع و خصومة  معندما تكون أماإلا تصير عنفا  لا و القوة بمختلف معانيها .تصرفاته
أو الحد من حريته أو لاعتداء سواء بغر  إلحاق الأذى به  ،قوية من طرف أو عدة أطراف ضد طرف آخر أو أطراف أخرى أفعال

وهو مصدر الفتنة و الفساد في ( السلبي)عليه و الضرر بمصالحه وممتلكاته و أمنه، وهو في هذه الحالة عدوان أي العنف المنبوذ 
 .الأر 

ره منع عدوانه و إيقاف فتنته ونش و أما إذا كان القصد من استعمال هذه القوة هو الحد من تصرفات الآخر المعتدي   
فإن في هذه الحالة يكون العنف دفاع و مدافعة وقد ساه القرآن الكريم في آياته أخرى بالجهاد في سبيل الله وهو بذل  ، للبلبلة

بين الناس نوعان بحسب والقتال  .الجهد المادي و الدفع بالنفد لمنع الظلم و تحقيق العدل والخير وإن لاقت هذه النفد حتفها
و هو المتعارف عليه بين بشر منذ أن أصبحوا أمما و تشكلوا شعوبا و قبائل، هو القتال للتسلط أو للغنيمة  أسبابه ،النوع الأول

أو التشفي أو توسيع رقعة المملكة واستغلال الغالب لوطن المغلوب ن وهو قتال منبوذ لأنه قتال بغي و عدوان و ليد لدفع 
الحرب التي  يرب هنا ليست لها غايات إنسانية و لا مقاصد شريفة، و هالفتن و كفه الظالم و نصرة المظلوم ، فأسباب الح

أما النوع الثاني و هو الذي ساه الإسلام بالجهاد و هو قتال المعارضين لدعوته الواقفين في سبيلها بعد . 3 ينبذها الإسلام
ية لذلك ،فإن لم يقبلوها بعد ذلك و لم يقفوا في تبليغهم الدعوة و تمكينهم من النظر فيها بالعقل و الروية و إمهالهم المدة الكاف

و إنما  ،"لا إكراه في الدين قد تبيّن الرشد من الغي" في هذا الشأن  و قاطع  طريقها ترُكوا لسبيلهم ن فالنص القرآني واضح
ناس عنها بالكلام أو الواجب في الإسلام هو التبليغ و البيان ؛ و إن لم يقبلوا دعوة الإسلام و وقفوا في طريقها يصدون ال

، فالأمر هنا متعلق بالفتنة أي فتنة  4التحريض وجب في حكم الإسلام قتال من تصدى لهذه الدعوة بالمنع و الحرب و القوة
العنف ، ذلك أنه العنف الرمزي أخطر بكثير من العنف المادي ، فالأول هو  –الدين و حرية الاختيار و الفتنة أشد من القتل 

من مثل العبودية و اني ، فالحرب في الإسلام لا شك أنّا مفسدة لا ترتكب إلا لدفع مفسدة أكبر منها و أخطر من يسبب الث
فأعظم المفاسد العنف المعنوي أو قل العنف الرمزي كالسلب حرية الناس و منعهم من اختيار . و الاستبداد 5تعطيل العقول
 .يؤدي إلى فتنة الدين و فتنة الحرية الاختيار و فتنة الاستبدادرائهم و أفكارهم ، و هو الأمر الذي آعقائدهم و 

                                                 
 . 420-441،ص  2أنظر لسان العرب ،ج 1
 .131أنظر مختار الصحاح، ص  2
 .323، 4،ج1117، 1أثار البشير الإبراهيمي ، إشراف الطالب الإبراهيمي، دار الغرب الإسلامي،بيروت،ط 3
 .323، ص 4المرج نفسه، ج 4
 .324،ص 4المرجع نفسه ، ج 5



              ISSN :1112-4377مجلة المعيار                                                                                          

 4242: السنة      24: عدد   42:  مجلد

 

161 

 

 

 

 

 

 

 

 

 :قائمة المراجع

 

 القرآن الكريم -1
 و سح  جذر العنفابن منظور ،لسان العرب ،دار صادر بيروت لبنان دون طبعة و دون تاري  ، -2
مطبعة حكومة الكويت ،  المرتضى الزبيدي ،تاج العروس من جواهر القاموس ، تحقيق عبد الستار أحمد فراج ، -3

 24الكويت المجلد 
 .2013، 1حمو النقاري ، أبحاث في فلسفة المنطق ، دار الكتاب الجديد المتحدة ، بيروت ،ط -4
 .1112محمد بن أبي بكر بن عبد القادر الرازي ، مختار الصحاح ، مكتبة لبنان ، بيروت ،  -2
  1111، 32السنة  02، 01دد رضوان جودة زيادة، خطاب العنف، مجلة دراسات عربية، الع -2
 . 1117، 1المعاصر، دار الكتاب العربي، بيروت ط الإسلامرضوان السيد، سياسيات  -7
 .و الشؤون الدينية، سلطنة عمان الأوقاف، وزارة 2003شتاء  01رضوان السيد، مجلة التسامح، العدد  -1
نشر و التوزيع، توند، دون تاري ، دون ، دار سحنون لل01الطاهر بن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، المجلة  -1
 .طبعة

 .2002، 3ن، تجديد المنهج في تقويم التراث، المركز الثقافي العربي، دار البيضاء، بيروت، ططه عبد الرحم -10
 .2002، 1طه عبد الرحمن، روح الحداثة، المركز الثقافي العربي بيروت، دار البيضاء، ط -11
 .1111، 2الفلسفي، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، بيروت، ط، القول 2طه عبد الرحمن، فقه الفلسفة -12
 .1117، 2عبد الله العلايلي، مقدمة لدرس لغة العرب، دار الجديد، بيروت، ط -13
، الفلسفة السياسية، المركز الثقافي العربي، الدار الأوروبيةغير جنجار، مفردات الفلسفة صومحمد ال بنمخلوفعلي  -14

 .20123، 1طالبيضاء و بيروت 
، 32، السنة 2، 1علاء اللامي، خرافة العنف العربي، و آلية مس  الضحية جلاد، مجلة دراسات عربية، العدد  -12
   .1111ديسمبر  –نوفمبر 

 4،ج1117، 1أثار البشير الإبراهيمي ، إشراف الطالب الإبراهيمي، دار الغرب الإسلامي،بيروت،ط -12
 



              ISSN :1112-4377مجلة المعيار                                                                                          

 4242: السنة      24: عدد   42:  مجلد

 

162 

 

 المراجع باللغة الفرنسية

1- Gilles Deleuze et Félix Guattari ,Qu’est ce que la philosophie ?éd Minuit , Paris ,1991  1 

 

2- Martin Heidegger , essais et conférences , éd. Gallimard , Paris,1958. 


